

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



9=11129



6366 6366

B 68 m

20-6

Digitized by Google

RINGTO R. P. MATTHIA

## BORRVLL

VALENTINI,

E SOCIETATE IESV

SACRÆ THEOLOGIÆ Primarij Professoris.

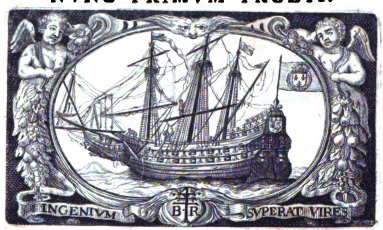
TRACTATVS



### TRINITATE.

Cum Indicibus necessariis.

NVNC PRIMVM PRODIT.



Sumptibus HORATII BOISSAT & GEORGII REMEYS.

CVM PERMISSY SVPERIORVM.



ILLVSTRISS. AC REVER. DOMINO

# D. MARTINO LOPEZ DE HONTIVEROS ARCHIEPISCOPO VALENTINO.

N magno Oceano exiguam jactari cymbam, & contra solutos vtrinque ventos, & lacessitos sluctus emergere, ingens est gloria, & gloriosior de tempestate triumphus. Immensum Triados Oceanum, ILL VSTR 1881-

phus. Immensum Triados Oceanum, ILLYSTRISSI-ME PRÆSVL, quænam audeat humanæ mentis nanicula transnatare, nisi blando Fidei zephiro respirante? Quis portum valeat appellere, nisi eiusdem Fidei Anchorâ sirmante nauim? Idcircò Christus Dominus Petro sirmis vestigiis faciles maris vndas prementi, & postmodum naufraganti, ait: Modiræ Fidei quare dubitasti? Dum enim sirma suit Fides, a folidæ

solidæ Petro substernuntur aquæ; nutante verò Fide, labantem quoque Petrum intuemur Cum ergo Pastoralis sit muneris, Ecclesiæ Nauem Anchorâ Fidei firmare; hæcque cura potissimum inuigilet, in arcano Triados Mysterio Fidelium præcordiis inserendo, vipote primo & limpidissimo totius veritatis fonte. Tuum vensui, Inclite Præsyl, Opusculum hoc de Mysterio Trimtatis, cui Catholicæ Nauis Gubernaculum traditum est, & in quo

ardentem sempet Fidei zelum veneramur.

Memini Sanctum Martinum Turonensem Episcopum Patronum tuum, tres mortuos suscitasse, ereptâ semel vitâ nouo halitu reparatâ: sed quâ virtute stupenda hæc sæculis miracula patrata fuerint; nosti optime; in virtute Fidei Trinitatis mirabilia hæc Martino contigisse, testante Ecclesià: Sancta Trinitatis Fidem Martinus confessus est, vi in virtute Trinitatis Deifica, mereretur fieri trium mortuorum suscitator. Cum tu ergo, Illvstrissime HIERAR CA, Spiritu tanti Parentis sis filius. Quis non speret, in te vno Martino, simillimo Parenti Filio; Trinitatis Fidem; non solum illibatam conseruandam; sed in dies etiam magis, magisque solidandam, & Catholicæ Religionis producendos fines, hostésque profligandos. Ad hoc natus es, ad idque Te Martini nomen, & baculus Pastoralis impellunt. Martini nomen fausto sydere sortitus es, & creatus

creatus Pastor. Quid hæc indicant, nisi futurum te strenuum, acerrimumque Deisica Trinitatis defensorem. Hæc jure optimo impulere, vt patrocinium tuum ambiret elucubratio mea, vt sub tanti Argonautæ disciplina, opusculi cymba inter irrequietos huius sæculi sluctus, desideratissimum portum appellat, tantíque Pastoris infulas, adeò solicitè Fidei incrementa satagentis, adoret.

Illud præterea meminisse juuat in Sanctissimo Antistite Martino Patrono tuo; indefessam videlicet omnimodæ curæ vigilantiam in commisso sibi grege pascendo. Nihil intentatu, nihil reliquit inaufum ad aberrates oues Christo Pastori suo reducendas,& perditos deprauatósque mores coponendos. In hac præda capieda cunctas suas artes,ingenium, vires & consilia die noctuque Martinus impendebat. Hisce triumphis generosus Christi miles exultabat, gloriaturus cnm Petro sibi gratulante: Eratis enim sicut oues errantes, sed conuersi estis nunc ad Pastorem & Episcopum animarum vestrarum. Ad hanc metam feliciter pertingendam, viros quos nouerat Apostolico spiritu feruentes, diuinis, quibus ipse agitabatur, stimulis vrgebat; vt imperterriti causam Christi dicerent, & in grassantia vitia impauidi inucherentur. In eundem scopum'ad curatus animarum promouebat, non quos fauor humanus, aut gratia Principum juuabat; sed quos virtutum, litterarúm que

terarumque merita comodabant; prospectum habens, ex hisce fontibus virtutes populorus scaturire.

In hoc tu etiam Magni illius Martini non degener filius. Nam in misera & deploranda temporum calamitare, qua Valentinæ tuæ oues cruentis ciuilis vindictæ scandalis præ timore ferebantur attonitæ, & præ diuturna terræ siccitate majora diuinæ iustitiæ supplicia formidabant. Quid non tentasti ad carnifices arcendos lupos, vel eos in oues Christi conuertendos, & pluuiam voluntariam segregandam hæreditati tuæ? Valentinam tuam sedem, te duce, in poenitentem Niniuem conuersam vidimus, illis etiam Baccanalium temporibus, quando cunctis viuendi licentia maior est. Audiuimus Ionas viros à te delectos Apostolico spiritu die noctuque poenitentiam, non fine ingenti fru-Etu, conclamantes. Vidimus oculis nostris, cun-Aos Reipublicæ ordines lugubri pompå diuinam misericordiam per templa, vicos, & plateas exorantes. Omnes tuas arres, ingenium, vires, & consilia expressa sunt in perditis ouibus Christo Pastoris suo reducendis. In hunc scopum nihil intentatis, nihil liquit inausum ille ingens, quo tu ardebas, religionis zelus.lgnem misisti, & accendisti ad exemplum Summi Pastoris ajentis: Ignem veni mittere in terram, & quid volo, nisi, vt accendatur. His igniculis constanti fomite nutritis, magna vitioru pars consumpta est, & desiderata collabentium morum

integritas restituta. Zelus domus Christi comedit Te; vnde natum est, ad curatus animarum, non quos sauor humanus, sed quos virtutum, litterarúmque merita commendabat, perpetua, & inuicta constantia promoueri. Facinora sunt ista, Claris-SIME PASTOR, Martini Antistitis, & Tua.

Illud insuper Sactissimi Præsulis Martini memoria dignissimu.Quod sub caduco, & terreno militans Imperio, cum nihil haberet præter arma, & vestimentum; Ambiani, pauperi, ac nudo ab eo petéti, vt Christi nomine sibi eleemosynam impertiret, comotis Christi nomine, & pauperis objectu; pij militis visceribus, dimidiată ense chlamydem generosè donauit.In hoc Tu etiam Martinus, qui dicatu Archiepiscopatus imperium pauperibus habes, qui pretiosam reddituum clamydem alendis, tegendisque Christi pauperibus cosecrasti. Nec importunas expectat largitas tua miseroru preces, sed anteuertit, prona séper ad pietatis officia. Hæc tua, INCLY-TE MARTINE, liberalitas, quo alio, quam Martini tui præmio remunerabitur à Deo. Cum enim S. Præsul intépestæ noctis silentio militari labore fessa membra sapore leuaret, apparuit illi Christus dimidià illà clamyde vestitus, hanc mittens in præcordia militis dulcissimam vocem. Martinus adhuc Cathechumenus hac me veste contexit. Quo factum est, vt vnâ, eadémque militari chlamyde Christus, eiusque miles Marrinus tegerentur, yna, eadém que purpura caperet

Digitized by Google

caperet ambos. Adeò chara Christo est profusa in egentes liberalitas; vt non alia purpura, quam Martini pallio, Rex Regum & Dominus dominantium glorietur. Non absimile Te expectat, Martine, præmium. Donasti Christi pauperibus pretiosam Archiepiscopatus tui clamydem; intempestæ ergo illius noctis silentio, quando fessa Pastorali onere membra sopor vltimus leuabit, expectare poteris dulcissimam illam Christi vocem; Martinus hac me veste contexit.

Illud, inter eximia alia, singulare liberalitatis, pietatisque argumentum in primo Antistite Martino legimus, quòd factus Episcopus Turonensis Monasterium extruxit, in quo homines à rerum fæcularium curis auulsi cœlestem vitam, Angelorum more traducerent. Hoc tuæ etiam effusæ largitatis, ac pietatis illustre argumentum est. Quippe qui ad Valentinum Archiepiscopatum assumptus, facrarum virginum coenobium Sanctæ Mariæ Angelorum nomenclatura nobilitatum munifica liberalitate è fundamentis erexisti, in quo Virgines Deo sacræ sub arctiore Sanctæ Claræregula, terrenarum cupiditatum illecebris abjectis, solsque Deo vacandi desideriis inflammatæ viunnt Ange-Iorum æmulæ. Parasti scilicet prudenti astu religiosum hoc asylum honestis ac ingenuis Virginibus, quæ Religiosam vitam anhelantes, ob rei ta-

men

men familiaris angustias solitæ doti persoluenda non sunt; ne videlicet studia ineundæ religionis hisce adolescentulis desperato, pudicitia in naufrago hoc sæculo sluctuabunda ad esfrænatæ licentiæ scopulos illidat. Quo sactum est, vt vtroque Martino Antistite, & Turonensi & Valentino adnitente, vterque sexus virorum, sceminarumque ad Angelicæ persectionis ideam nobili incitamento studeat conformari.

Illud etiam in Sancto Antistite Martino memorandum; Quod iustitia ita erat attemperata clementià, vt nec pateretur insolescere licentiores, nec benè moratos proteri; virga omnibus baculus erat, quo lauarentur. Clementia, & Iustitia virtutes sunt, quibus feliciter Christiani Principes ad regendos, continendósque populos armantur, vt nec folus Iustitiæ rigor in desperationem agat. nec sola Clementiæ commiseratio contemptui sit. In hoc semper mirandus Turonensis Episcopus, cuius virga baculus erat, virga ad continendum, & baculus ad sustentandum; ne vllus vnquam virgæ rigorem fentiret, qui simul non experiretur baculi folatium : sic etiam pœnæ corrigendis subditis instictæ in dulcedinem vertebantur, & omnium cordibus alte Pastoris sui amor insidebat, quia nouerunt correprionem, non ira vindictæ, sed inextinguibili charitatis

ritatis æstu conceptam. Hæc tua etiam gloria, Martine Archiepiscope, cuius incorrupta iustitia ita est condita clementia, vt dulcescat correptio, & rigor ipse lentescat. Nouimus, generosam tuam indolem procliuem ad Clementiam, Pietatem, & præmia; dolere te, quoties Pastoralis baculus in rigentem virgam vertendus est. Nouimus tecum esse illud Ouidij 1. de Ponto, Eleg. 3.

Sit piger ad pænas Princeps, ad pramia velox, Quique dolet, quoties cogitur esse ferox.

Quid ergo mirum, quod subditorum cordibus altè tanti Pastoris amor insideat? Pastoris inquam, cuius ingenium, nulli secundum, arduam illam Prouinciam, in vno sædere copulandi Clementiam, & Iustitiam feliciter expugnauit.

Illud denique.vt alia taceam, in D. Martino celebrandum, quod Pontificias infulas non fuerit
ambitionis astu, sed meritorum suffragio consequutus. Fugientem scilicet Martinum honores ipsi
ambitiosi, velut vmbra corpus, insequuti sunt, &
quia meritorum pondere grauem citius, sed gloriosius sunt assequuti. Nemo siquidem munisicentius in dignitatis apicem assurgit, quam quem probati mores, perspecta virtus, & præclaræ animi
dotes attollunt. Nulla ad gloriæ elogium æstimabilior electio, quam quæ de meritis venit. Idetiam
Tibi, Clarissime Princeps, gloriosum, quod ad
dignitatum

dignitatum fastigia, non nisi poscentibus, &, pro Te tacente, loquentibus meritis ascenderis. Sed quando ad tuas laudes proprius ventum est, Proh Deum immortalem! Quam sincera liberalitate in Te vnum naturæ, & gratiæ dona collecta fluxerunt, quæ plurimos diuisa beauissent! Quam latus sese campus aperit, per quem, citra adulationis, & fucatæ veritatis periculum, laxis habenis decurrat eloquentia! Id tamen dum lætabundus tentat calamus, quantum sibi de materiæ plaudit vbertate; tantum de tua modestia pertimescit, quam, dum laudat prouocare veretur; & de tua offensione solicitus, more Tantali, inter affluentes pleno alueo laudationis vnda, penè sitire cogitur, & arescere. Cæterum quominus Tibi molestus videar, breui compendio tuas laudes perstringam, quas, Te frustra renitente, grandiori eloquio celebrare gaudet admiratio.

Prima occurrit auita tui Generis nobilitas, quæ à claris ducta, & propagata Majoribus, ita sensim adoleuit ad gloriam, vi eius splendor, à multis retrò sæculis illibatus ad hanc diem permanserit. Hoc tamen tuæ gentis decus, hæc præclara stemmata, licèt magna, minori in pretio habes, quia extra Te posita sunt; qui ratus neminem satis in tuam gloriam vitis ; injuriosam laudem ducis à Familiæ tantim

tantum luce commendari, & alienum à tua generosa indole reputas, alienis dumtaxat bonis gaudere, & jacere intra tuorum æstimationem majorem. Quandoquidem, vt aiebat Athalaricus, honestus ambitus est, quos sequimur tempore, velle praconiie anteire. Crediderim tibi ob oculos frequenter obuersari aureum illud axioma Clarissimi Aragonum Regis Alphonsi. Qui cum ab Aulico, à nobilitate maxime laudaretur, quod scilicet esset Rex, Regis Filius, Regis Nepos, Regis Frater. Rex hominem interpellans dixit. Nihil esse, quod in vita minoris ipse duceret, quàm quod illi tanti facere vidoretur, Laudem enim illam non suam, sed Maiorum suorum esse; quippe qui iustitia, moderatione, atque cum excellentia sibi regnum comparassent; successoribus quidem oneri regna cedere; & ita demum honori, si virtute potius, quàm testamento illa suscipiant. A se itaque, si qua modo extent, elicerent ornamenta, non à Patribus mortuis extorquerent. Digna. sanè tanto Rege sententia, digna Posteritatis recordatione & imitatione. Hanc Tibi, Nobilissi-ME PRÆSVL, altè impressam norunt omnes, qui Te à tuis Nobilem, à Te ipso Nobilissimum admirantur, qui cum hæreditario Majorum splendore posses inclaroscere, malueris tua industria, meritis & virtutibus propriis eminere.Imò Familiam

liam tuam vel id maxime nobilitat, quod Tu contingeris successor, de quo verissime vsurpari potest, quod Belga alius in virum clarissimum, cecinit elogium.

Gloria magna, genus clarum quam contulit illi: Maior, quam generi contulit ipfe suo.

Quam lucem accepit, cum fænore reddidit. V nus Hic poterat tanta conditor esse domus.

Iam verò si tuam eximiam doctrinam, omnigenam eruditionem, Iurisprudentiæ præstantiam, & sapientiæ dignitatem, quibus ad miraculum ingenium locupletandi, lustrare velim, tantus repentè suboritur fulgor, vt me admiratione attonitum reddat elinguem, cum tantæ rei, leui adhuc adumbrandæ penicillo, parem eloquentiam afferre penitus desperem. Vtcunque tamen ipse meæ tenuitatis & argumenti magnitudinis conscius taceam; tacere nunquam poterit Salmantinum Lyceum, quod inter suæ felicitatis fastus memorat, quod Te primarium Pontificis Iuris Antecessorem meruerit. O quoties Salmantinas Athenas in Auporem, & Tui elogia rapuisti! siue ab Exedra recondita Iuris arcana panderes, siue obscurissimis controuersiis lucem effunderes; siue in publicis concertationibus in confertissima sapientisamorum hominum luce, Propugnatores eo rationum & textuum robore impeteres, yt è tui ingenij

ingenij pharetra nullum prodiret telum imbelle sine ictu; impugnatorum verò impetum ita frangeres, vt contorta argumentorum piacula refringeres,& retunderes, difficillimos Textus facile concordares, summe arduas, & intricatas quæstiones, non minori ingenij facilitate & felicitate, quam omnium voluptate, plausu, & admiratione disfolueres; Probantibus scilicet viris grauissimis, quotquot aderant, quæ à Te vel ex tempore dicerentur; quæ rara laus est, & elogium singulare. Nimis quippe arduum est, si credimus Cassiodoro, tale aliquid inter illos dicere, quod nequeat tantis prudentibus displicere. Ideóque non unius dignitatis vir aftimandus est, qui ab illa turba Doctorum bonum potuit referre iudicium. Nam si gratum est vel sub raritate pradicari, quid illi gaudy pronenire possit, quem tot Doctorum vota laudauerint.Parum hoc, licet ad ingentem gloriæ cumulum sufficetet, Te inter tot sapientiæ Antesignanos; & vtriusque Iuris proceres, sua magnitudine prope sydera tangentes, videri magnum, nedum eminere; Tu tamen ingenij ac doctrinæ beneficio consequutus es, vt & magnus esses, & emineres; & qui in Salmantino cœlo inter primæ magnitudinis sydera numerabantur, felicitati tribuerent, quod Te folis instar radios vibrante, lucere quoque ipsi possent, in te vno ninuidiam conticuisse, demirati. Neque

Neque sine peculiari Diuini Numinis prouidentia sactum crediderim, vt tibi Salmantinum contigerit Athenæum, vbi diuites ingenij, doctrinæ, & Iurisprudentiæ opes essanderes: Illud inquam disciplinarum omnium emporium; scientiarum omnium domicilium; Pontificij, ac Ciuilis Iuris augustissimum Theatrum, in quod totius Hispaniæ ingenia erudienda certatim consluunt; vt nimirum quam à Te Magistro lucem acceperant, in dignitatu subsellia vocata cæteris impertirent, ac planètestarentur, se Tibi debere, quod assulgerent.

Neque verò oportuit virtuti & meritis, que in omnium linguis ferebantur, differre diutius præmium, neque potuit lynceos remuneraturi Principis oculos subterfugere, quod à Te ILLYSTRISSI-ME ARCHIPRÆSVL, Salmanticæ fumma cum laude gerebatur, Pene siquidem terrarum oculis offertur, vt de Roma aiebat Athalaricus, quod in illa ciuitate peragitur. Latere potest forsitan vulgare hominum genus, nesciri non potest proles Senatus. Quando bene noti sunt, qui meritis asseruntur, & abunde cognoscitur, qui fama teste laudatur. Idcircò cùm Doctoralem Canonicatum tuorum meritorum Marte in Salmantina Ecclesia obtinuisses, prouida augustissimi Regis nostri Philippi IV. solicitudo Te meritis, virtute, prudentia, integritate, sapientia, cæterisque animi dotibus abundè probatum,

probatum, nouis suorum Regnorum muneribus obeundis admouit. Etenim ne sola Salmantica tuo aspectu, tuarumque virtutum radiis potiretur, sed communicato juuare, aliis etiam Hispaniæ partibus propitium astrum assulgeres, è patrio solo in Granatensem Cancellariam abreptus, inter Regios eius Senatores cooptatus es. Inde verò ad altiora vocatum, Nauarrea primum, Hispalensis postmodum, Regales Cancellariæ Te Regentem summis plausibus exceperunt, suámque sub Te Regente felicitatem adorarunt. Qualem verò Te gesseris ad Censoriam & Senatoriam dignitatem euocatus, quam singularia sapientiæ,æquitatis, virtutis & integritatis specimina sparseris, superuacaneum est prolixius prædicare, cùm ignorare nemo possit quod in omnium luce fecisti. Id vnum dixerim, talem Te exhibuisse, vt deberes proponi Senatoribus in exemplar; & qualem prædicat Theodoricus Senatorem, quem ad Patritiatus apicem erexit. Qui vixit tanta continentià, vi aquitatem & instrueret monitis, & doceres exemplis. Facilis enim recti persuasor est innocens ludex; sub cuius pradicabili conuersatione pudet morés probabiles non habere. Quis enim vereatur scelus cuius in suggestu gremy complicem videt. Quoniam excessus tunc sunt in formidine, cum creduniur ludicibus displicere.

Per

Per hos ergo virtutum gradus à Censoriis fascibus ad sacras Calagurritanæ Diœcesis infulas viam aperuisti; ad quas Te tuorum conscientia meritorum admonitus Hispanus Monarcha dignissimos Ecclesiis Pastores prouidere solicitus erexit: A quo qui prouehitur, vt iterum Theodorici verbis vtar, pracipuus & plenus meritis astematur. Regnantis quippe sententia Iudicium de solis actibus sumit, nec blandiri dignatur animus Dominij potestate munitus. Iam verò in Episcopatûs fastigio constitutus, qualem te, quantumque exhibueris, quàm sedulò commisse gregis indemnitatem procuraueris, quanto ardore pietatem, religionem, Dei cultum promoueris, quanto Te nisu grassanti licentiæ opposueris, quibus artibus omnibus omma fieri allaboraueris, non est facilè intra breues nuncupatoriæ Epistolæ cancellos circunscribere. Sanè ve primum in Episcopale solium ascendisti, vna fuit omnium vox, vna totius populi gestientis acclamatio, nec vano augurio præsagientis, aduenisse sibi viduarum spem, depressorum solatium, afflictorum leuamen, inopum asylum, morum regulam, legum vindicem, disciplinæ restauratorem, pietatis columen, integritatis exemplar, Antistitem auctoritate potentem, rectitudine venerabilem, sapientiâ.

pientià prestantom, charissimum Patrem, solicitum Pastorem, uno verbo, Illustrissimum Dominum Don Martinum Lopez de Hontiveros, Episcopum ætatis quidem nostræ, sed probitatis antiquæ.

Sed non liquit Calagurritanus diu canto Præsule potiri. Seruabatur scilicet hæc felicitas Valentinæ Metropoli. Quæ quidem iamdudum præstantissimos, sanctissemos, sapientissimos, & numeris omnibus absolutos Hierarchas habere solita, præteritorum Archipræsulum fortunam, Te nacta successorem, CLARISSIME PRINCEPS, abunde compensaram gratulatur. Calagurritani quidem, licet Te abeunte in mœrorem dejecti, suam orbitatem deplorent, nobisque felicitatem inuideant, illud saltem solatij loco reponune, quod sin minus soli, certè primi, Te Antistitem promeruerint. Vtcumque tamen sit, auspicatissimé secum actum esse buccinabit, & inter fortunatissimos suz gloriz titulos semper recensebit Valentina sedes, quod Te, licèt serò, eo tamen tempore nacta sit Archiepiscopum; quando immane vocum, nec molesta fronte petendum videbatur, et infelix hoc fæculum, & lu-Etuosus ardentis in ciuiles vindictas Valentinæ Respublicz status, tantum à cœlo beneficium præsumerer perere, crederer obtinere. Subuerendum

rendum quippenobis erat, ne superi de infensis fibi hominibus, negato tanto Pastore, vltionem vellent exigere. At Tu tam prono fauore traditus Valentiæ, ab eo timore nostros animos abfoluis, simulque ad spes magnas erigis; cum tanto pignore, argumentoque abunde patuerit, non esse curæ Deo vicionem nostram, esse felicitatem. Et quis enim ex primo tuo in hanc vrbem ingressu non facile præsagiat huiusce felicitatis jacta fundamenta ? Votis siquidem omnium ac clamoribus tandiu vocatus, tandiu expetitus, & expectatus. Valentiam tam per cos ipsos dies appulisti ; quibus ipsa lætis acclamationibus, festiuis plausibus, magnifico & Regio apparatu, erectis per compita pretiosis, & miræ artis altaribus, editisque aliis publicæ lætitiæ argumensis, gratam se & effusè venerabundam exhibebat suo beneficentissimo Archiepiscopo Diuo Thomæ à Villanous, cui sub illud tempus Sanctorum fastis adscripto, Alexander VII. Pontifex Maximus publicos & solemnes Sanctitatis honores decreuerat. Parabant scilicet sydera futurorum præscia , Magno Thomæ legitimum, ac dignum non tam Dignitatis, quam virtutis successorem, ; ideóque de cœlo prouisum est, vt idem triumphus, eadem gratulantium animorum significatio & Te Valentiam ingredientem

#### EPISTOLA DEDICATORIA.

tem, & Diuum Thomam in cœlis triumphantem celebraret. Volo amplius, ILLVSTRISSIME HIERARCA, tuæ modestiæ, tuarum laudum commemoratione ruborem assundere. Contineo calamum, id vnum deprecatus, vt hoc qualecunque munusculum non dedigneris in tuam clientelam recipere; à Te, si admiseris, selicitatem auspicaturum.

> Ilustrissima ac Reuerendissima Dominationis tua,

> > Minimus Seruus
> >
> > Matthias Borryll.

**LECTORI** 



## LECTORI BENEVOLO

RACTATVM istum de Trinitate, benignitati tua potius quam censura commendo, LECTOR AMICE, sic enim prona semper pietas ad con-

sic enim prona semper pietas ad condonandum, parcet pusillitati nostra. Velata, vi aiunt, facie Libellum expono, vi minor sit rubori causa. Quis enim audeat in tam abstruso Mysterio reuelando de proprij ingenij viribus prasumere? Seraphini apud Isaiam regale Dei solium stipantes, alarum obiectu, oculos suos faciémque velabant, pra intima reuerentia, quod tantum Divinitatis jubar irretorto oculo aspicere non possent. Ita Sanctus Chrysostomus sermone 4. Velabant quoque Dei faciem, testante Cyrillo, vt incomprehensibilitatem Dei profiterentur. Quod si causam velaminis inquiras, ea est, quam sacer exhibet textus. Et clamabant alter ad alterum: Sanctus, Sanctus, Sanctus, Dominus Deus exercituum, plena est omnis

#### LECTORI

terra glorià eius. Ter repetunt Sanctus, vi significent sanctam Trinitatem in vnitate Essentia, inquiunt Ambrosius libro; de Spiritu Sancto, capite 24. Nazianzenus oratione de Pascha, Damascenus in Trisagio, istum audi:
Deitas Trine significatur, gloriaque afficitur,
cum dicitur ter, Sanctus, Sanctus, Sanctus:
ac rursum tres hypostases vna tantum gloria
afficiuntur, cum dicitur, Dominus Deus Sabaoth, plena est omnis terra gloria eius. Sanctus
ergo Pater, Sanctus Filius, Sanctus Spiritus
Sanctus. Ter Sanctus Filius, Sanctus Spiritus
Sanctus. Belga:

O Sanctum, Sanctum, & Dominum ter de-

nique Sanctum!

O Regem armorum Dominum, bellique potentem!

Sanctus enim Pater ille ingens totius

origo,

Fonsque boni, magnum qui complet Numine mundum,

Sanctus & ille Patris supremi Filius,

Luciscrum genitus, melioris conditor æni, Vox

#### BENEVOLO.

Vox surami sensusque Dei, quem fudit ab alta,

Meme Pater, magnique dedit consortia regni.

Sanctus & ille ignis, Dinini fomes
Amoris,

A Genitore fluens per Natum Numine eodem,

Amborum communis Amor.

Seraphini ergo Trisagium cantaturi accingebantur, & ne vel nimio erumpente Mystery splendore cacutirent, vel nimium de linceis oculis superbire viderentur, expanso alarum velamine facies suas, oculósque cooperiunt, ad pusillitatem suam, supereminentémque Trinitatis gloriam euulgandam. Nos ergo, qui Seraphini non sumus, sed homines fragiles lutea vasa portantes, quid mirum si velata facie, pra ruboris, & reuerentia magnitudine, Trinitatem euulgandam suscipiamus. Nec velamen hoc, vipote sidei, incautos nos reddet, sed securos. Velata enim fides argumentum est non apparentium. Latent quidem nos alta Dei, & profunda Mysteria, sed vela sides manifestat. Hoc nos velamine protegente, speramme invita non fore vota, & desideria nostra,

#### LECTORI BENEVOLO.

mon caducam aliquam, sed divinam Sanctissimæ Triados gloriam anhelantia. Quod si quid de nostro minus Tibi Lector Rarriserit, aut generosè condona, aut para calamum correctuum, quod displicet, arduum enim est in probabilibus vnum esse omnium sensum, opinionem vnam. Vale.



INDEX



#### INDEX

Disputationum, & Sectionum que toto hoc Opere continentur.

#### DISPVTATIO L

Decognoscibilitate mysterij Trinitatis ante reuelationem. fol. r Sectio I. Mil Nanterenelationem, mysterium Trinitatis demonstrafol. 2 ri poßit? £.B H. Occurritur objectionibus, Aliis objectionibus satusit. f. 19 III. An ante renelationem possit Trinitas probabiliter innotes-IV. f. 25 An ante reuelationem posit haberi dubium, suspicio, vel ap-V. prehensio Trinitatu? £.3 E

#### DISPVTATIO II.

Cognoscibilizas Mysterij Trinitatis post sactam revelationem.

Sea.I. An baberi possit notitia probabilis, aut enidens naturalis?ibid.

II. An citra visionem beatam haberi possit cognitio supernaturalis enidens, & quidditatina Trinitatis? f.46

III. An haberi possit cognitio supernaturalis enidens abstractivat
fol. 53

#### DISPVIATIO III.

Quomodo Mysterium Trinitatis non dissonet rationi naturali ?

Sect. I. Expunguntur aliorum responsa.

II. Sentantia P.Vazquij.

III. Vera responso.

DISPV

#### DISPVTATIO IV.

| <b>D</b> e di | uinis Processionibus in communi.                                                        | f.70               |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| Se&.I         | . Sintne in Deo reales processiones ad intra ?                                          | f.71               |
| I,I.          | Quot fint in Deo reales processiones?                                                   | f.74               |
| iii.          | An processiones Dinina sint per intellectum, & volu                                     |                    |
| IV.           | An processiones dining sint per intellectionem, & vol<br>f.82                           | itionem?           |
| V.            | Cur dinina processiones non sint dependentia, nec ca<br>tes, aut actiones?              | usalita-<br>f.86   |
| VI.           | Cur diuina processiones non fint ex nibilo, nec ab ali                                  | ? f.92             |
|               | DISPVTATIO V.                                                                           | ~                  |
| DeP           | rocessione actiua, & passiua.                                                           | f.94               |
| Se&.I         | . An Processio attiua , & passiua sint aliquid absolutum<br>latinum?                    | , vel re-<br>ibid. |
| ĮI.           | An Processio activa distinguatur realiter à passina?                                    | £.99               |
| III.          | Eligitur Processio actiua identificata cum passina.                                     | f.104              |
| I.V.          | An Processio activa, & passina identificentur relati<br>Sona producentis, vel producta? | ioni per-<br>f.109 |
| V.            | Qua ratione Processio actina, & passina differant in<br>à termino producto?             | ter se, &          |
| • .           | DISPVTATIO VI.                                                                          |                    |
| Dep           | rincipiis diuinarum Processionum, productiuis.                                          | f.116              |
| Se&.          | I. Quid sit principium quo proximum productiuum di                                      |                    |
|               | cessionis?                                                                              | ibid               |
| II.           | Objectionum solutione firmatur conclusio nostra.                                        | f.120              |
| III.          | Qua pradicata communia connecentur à relationi                                          |                    |
| •             | tenussunt principia quo proxime productiva?                                             | f.124              |
|               | DISPVTATIO VII.                                                                         |                    |
| Dep           | rincipio communicativo diuinarum Processionum                                           | . f:127            |
| Sca.          | L. Quid sit communicatio in Processionibus dininus                                      | f.128              |

| II.<br>III.  <br>IV.                      | Cur insellectio, & volitio sint communicatio?<br>An sola intellectio sit con munication espectiu Fily, e<br>litio respectu Spiritu sancti?<br>Quid sit principium quo conmunicatiuum?                                                                                                                                                                                                                                       | f.131<br>f.138<br>f.138<br>f.143                                            |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
|                                           | DISPVTATIO VIII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                             |
| An Pr                                     | ocessiones diving sint per intelligere & velle no                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | otionale.                                                                   |
| Sect.I.                                   | Intellectionis, & volitionis notionalis sententia eiu<br>damenta proponuntur.<br>Sententia negans intellectionem, & volitionem n<br>eligitur, & probatur.<br>An & quo pacto intellectio, & volitio esentialis di<br>notionales?                                                                                                                                                                                             | notionales<br>f. 153                                                        |
| SAME OF                                   | DISPVTATIO IX.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4 3-                                                                        |
| Deter                                     | minis, convenientia, & distinctione Processionus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | m. f. 162                                                                   |
| A STORY                                   | De terminis diuinarum Processionum eorumque co<br>tia.<br>De distinctione diuinarum Processionum.  DISPVTATIO X.                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | f.163<br>f.167                                                              |
| Car P                                     | rocessio Verbi, & non Spiritus sancti sit generati                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | io. f. 169                                                                  |
| Se&.I. 1 I. 1 I I. 1 V. V. VI. VII. VIII. | Ratio dubitandi, & quidditas controuersia ita tuun<br>Communior sententia Doctorum expenditur.<br>Soluitur pracedentis sententia fundamentum.<br>Discrimen vtriusque facunditatis expungitur.<br>Objectiones pro viraque facunditate soluuntur.<br>Recens discrimen inter vtramque Processionem exfol. 203<br>Dissoluitur pracedentis sententia fundamentum.<br>Vera sententia discrimen inter vtramque Processio<br>tuens. | f.173<br>f.183<br>f.183<br>f.189<br>f.195<br>penditur.<br>f.210<br>nem sta- |

#### DISPVTATIO XI.

| Cætera discrimina pro generatione verbi rejecta.                       | f.233                      |
|------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| Sect.I. Sententia aliquorum Thomistarum.                               | ibid.                      |
| II. Sententia Patris Vazquij.                                          | f.237                      |
| III. Catera discrimina inter otramque processionem.                    | f.240                      |
| DISPVTATIO XII.                                                        |                            |
| De relationibus diuinis in communi.                                    | f.245                      |
| Sect.I. An fint relationes reales ad intra?                            | ibid.                      |
| 1L. Quot sint dinina relationes?                                       | f.250                      |
| III. An relationes divina sint pradicamentales, veltran                | scenden-                   |
| tales.                                                                 | f.253                      |
| IV. An divina relationes distinguantur ab essentia realis              | er, for-                   |
| maliter ex natura rei, vel tantum virtualiter?                         | f.256                      |
| V. An relationes dinina quatenus ab essentia distincta,                |                            |
| proprim existentim?                                                    | f.261                      |
| VI. An relationes dinina quatenus ab essentia distincta,               | lint per-                  |
| fectio?                                                                | f.264                      |
| VII. An relationes divina vt ab essentia distincta, sint plus          | es perfe-                  |
| Etiones, vel vuica tantum?                                             | f.268                      |
| VIII. An relationes divina dicant aqualem perfection                   | em cum                     |
| esfentia?                                                              | f.275                      |
| IX Solumnur objectiones.                                               | f.281                      |
| X. An qualibet relatio sit perfectio simpliciter simplex?              | f. 287                     |
| XI. An essentia divina includat relationes, vel includata<br>fol. 28 9 |                            |
| XII. Anrelationes dinina sint subsissentia?                            | f. 294                     |
| DISPVTATIO XIII.                                                       |                            |
| An præter subsistentias relativas detur in Deo subsiste qua absoluta.  | ntia ali-<br><i>f</i> .298 |
| Sect. In que confistat ratio formalis subsistentia?                    | ibid.                      |
| 11. Sententia Patru Aldrete.                                           | f. 301                     |
|                                                                        | _                          |
| 111. Sententia docens fablifications effe vitimum terminum<br>£305     | IV.                        |

| IV.   | Propria sententia circa naturam, & effectum formal stentia.                                  | lem subsi-<br>f. 3 10     |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| v.    | Proponuntur sententia, & eligitur subsistentia absolu                                        | ta. f.212                 |
| VΙ.   | Obiectionum solutio.                                                                         | f,3 17                    |
|       | DISPVTATIO XIV.                                                                              |                           |
| DeD   | iuinis Personis in communi.                                                                  | f.325                     |
| Se&.I | . Quid significent hypostasis, suppositum, Persona,& pr<br>stantia?                          | ibid.                     |
| II.   | Sitne in Deo vera ratio suppositi, hypostasis, & Person                                      | ue? f.328                 |
| III.  | An ratio formalie vltimo scoffitutina Persona Diuin<br>positium tantum, vel etiam negatiuum? | 14 fit quid<br>f. 330     |
| IV.   | An Persona divina constituantur proprietatibus abso                                          |                           |
| •     | relatiuis, & sub quaratione?                                                                 | f,334                     |
| v.    | Quid significet nomen Persona, & cur in Trinitate                                            |                           |
|       | persona, & vous tantum Deus?                                                                 | f.339                     |
| VI.   | An detur una pecsona absolutatribus communis?                                                | f. 242                    |
| VII.  | Dubia aliquot circa Dininas Personasresolauntur.                                             | f.345                     |
| •     | DISPVTATIO XV.                                                                               |                           |
| Dep   | rima Trinitatis Persona, scilicet Patre.                                                     | £349                      |
| Sect  | l. An,& quomodo prima Trinitatis Persona sit Pater, e<br>pium Filij?                         | <i>g princi-</i><br>ibid. |
| II.   | An prima Trinitatic Persona sit principium, & fans                                           | totius Di-                |
|       | ninitatu, Author, & Cansa Fily?                                                              | f.353.                    |
| III.  | An prima Trinitatis Persona ingenita sit, seu improdu                                        | ELARE.356                 |
| IV.   | Quo constituatur Pater in ratione principis proxi<br>ratiui?                                 | mè gene-<br>f.360         |
|       | DISPVTATIO XVI.                                                                              |                           |
| Defe  | cunda Trinitatis Persona, nempe Filio.                                                       | f.366                     |
| Sect. | I. An secunda Trinitatis Persona sit propriè Filius, veri<br>aqualis Patri ?                 | fque Deus<br>ibid.        |
| II.   | An secunda Trinitatu Persona sit verè, & propriè l'es                                        |                           |

| III. An ratio Verbist essentialis, seu absoluta, vel potius pe      | ersonalis,       |
|---------------------------------------------------------------------|------------------|
| sen notionalis?                                                     | f.375            |
| IV. Quid sit dicere, abi de locutione Diuinarum Personaru           |                  |
| V. Quaratione Verbum sit Sapientia genita, & imago P.               | _                |
| quomodo per Verbum facta sint omnia?                                | f.386            |
| DISPVTATIO XVII.                                                    | •                |
| Ex qua cognitione diuina procedat verbum.                           | f.392            |
| Sect.I. An Verbum procedat ex cognitione omnis pradicati D          | iaini ne-        |
| cessary, tam absoluti, quàm relatiui?                               | ibid.            |
| II. Obiectionum solutione sirmantur asserta nostra.                 | f.398            |
| III. An Verbum procedat ex cognisione, creaturarum poss<br>fol. 403 | Ribilium ?:      |
| IV. An Verbum procedat ex cognitione contingenti futuro             | rum, vel         |
| existentium?                                                        | f.408            |
| V. Obiectionum solutio.                                             | f.4 <u>.</u> 17, |
| VI. An Verbum procedat ex cognitione dissunctiua, qua no            | uis Deus,        |
| vel existere à parte rei Petrum, vel eius carentian                 | n?f423           |
| DISPVTATIO XVIII.                                                   |                  |
| De tertia Trinitatis Persona, scilicet Spiritu Sancto:              | f.428            |
| Sect.I. An hoc nomen Spiritus Sanctus, conneniens sit &             | proprium.        |
| tertia Persona Trinitatis?                                          | ibid.            |
| II. An Spiritus sanctus sis tertia in Trinitate Persona,            | verú[que         |
| Deus aqualis Pasri, & Filio?                                        | f.434            |
| III. An Pricer, & Pilius diligant se Spiritu Sancto?                | f.439            |
| IV. An Spiritus Sanctus ratione proprietate personalis si           | t propriè        |
| donum ?                                                             | f.445            |
| DISPVTATIO XIX.                                                     |                  |
| De Principio Spiritus Sancti, scilicet Spiratore:                   | f448             |
| Sect I. An Spiritus Sanctus à Patre Filioque procedat?              | ibid.            |
| lil. An si Spiritus Sanctus non procederet à Filio, dislingu        | -                |
| ille.?:                                                             | fi453.           |
|                                                                     | III.             |

| III. Solumbur obiettiones.                                                     | f.458            |
|--------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| IV. Ex que amore procedat Spiritus Sanctus?                                    | f.465            |
| V. An Pater, & Filius sint per se requisiti ex parte prin                      | cipij ad         |
| procedendum Spiritum Sanctum ?                                                 | f.468            |
| VI. An Pater, & Filius sint unum principium Spiritus San                       | Eti, seu         |
| unus Spirator?                                                                 | f. 470           |
| VII. De constitutino Spiratoris, & an dicat subsistentia                       | m Patri          |
| cum Filio communem.                                                            | t.477            |
| VIII. Dubia aliquot circa relationem spiratoris expedita.                      |                  |
| DISPVTATIO XX.                                                                 |                  |
| De notionibus, missione, circuminsessione, & modo præ<br>Divinas persecciones. | dicandi<br>f.486 |
| Sch.I. An,quid,& quotuplex sit notio personarum in Deo?                        | ibid.            |
| II. De Missione Dininarum Personarum.                                          | f.49 1           |
| III. De circuminsessione Divinarum Personarum.                                 | f.499            |
| IV. De modo loguendi in Musterio Trinitatis.                                   | f.501            |

APPROBA

### APPROBATIONES DOCTORVM.

EVERENDI P. MATTHIE BORRVEL, Valentini, è Societate I es v, Tractatum de Trinitate, nihil à fide absonum, & quod Publicationem impediat, continere ego infrà scriptus Doctor Theologus declaro. Actum hac die decima Ianuarijanni Domini millesimi sexcentesimi sexagesimi secundi.

#### P. I. ROBE'.

Dem censeo ego infra scriptus facultatis Parisiensis Doctor Theologus, hac die 10. Ianuarij anni currentis 1662.

Fr. CYRILLYS MOREL, Carmeli Lugdunensis Prior.

Non intercedo Regis causa ne liber cuius Titulus est, R. P. MATTHIÆ BORRVLL, Valentini, è Societate lesv Tractatus de Mysterio Trinitatis, Imprimatur, & in lucem edatur ab Horatio Boissat, & Georgio Remevs, huiusce Ciuitatis Bibliopolis, cum prohibitionibus aliis omnibus Bibliopolis, in hoc casu sieri solitis Lugduni die duodecima Ianuarij 1662.

#### VIDAVD.

Flat iuxta consensum Procuratoris Regij, die duodecima Lanuarij 1662.

SEVE.

R.A.P.



A. R. P.

# MATTHIÆ BORRVLL VALENTINI,

E SOCIETATE IESV,

Tractatus de Mysterio Trinitatis.

### DISPVTATIO I.

De cognoscibilitate Mystery Trinitatis
ante reuelationem.



OBILISSIMUM Triados argumentum ordior à cognoscibilitate Mysterij, pressa iam aliorum insequens vestigia. Nec animus est ad cuiusuis entis supernaturalis

cognoscibilitate diuertere, id enim opportunius tractatu de visione præstabitur à nobis, sed libranda ex. ponere, quæ propria sunt Mysterij Trinitatis, consistentis in Trinitate Personarum cum vnitate essentiæ, supra illud principium. Qua sunt eadem vni tertio, sunt eadem inter se; Vnde oritur difficultas cognoscendi tres Personas Diuinas inter se distinctas, & vnicæ Deitati identificatas.

#### SECTIO I.

### An ante reuelationem Mysterium Trinitatis demonstrari possit.

Ifficultas est. An independenter à principiis quibuscumque supernis, id sibi vult ante reuelationem, stando soli lumini, & principiis naturalibus, sit possibilis demonstratio creata, adeo clare Trinitatis possibilitatem, aut existentiam convincens; ve nulla creatura rationalis, sui compos, valeat, absolute negare præmissas, nec ex suppositione præmissarum consequentiam. Id intellige de negatione mentali; demonstrationis enim non est linguam fræno subiicere, sed convincere mentem.

Homini & Angelo imdemonstra. Trinitatis,

Asserendum est, cum catholica omnium sententia, impossibilisest possibilem esse cuicumque creaturæ rationali, siue homini, siue Angelo, demonstrationem Mysterij Trinitaris ante reuelationem. Hæc conclusio adeo certa est, vt inter sidei dogtio Mysterij mata referatur à magno Soario, ex scripturæ testimoniis statim subiliciendis. An autem huic veritati contrarius fuerit Raymundus Lullius, dubium est inter Doctores. Nam P. Vasquez 1 part.disp. 1 3 3.initio. & cap. 4.eiusdem disp. Lullium excusat, docens, eum non admississe demonstrationem Trinitatis mere naturalem, sed dependenter à lumine sidei præsupposito, vel illustratione aliqua superna. P. vero Ruiz disp. 41. de Trinitate sect. 1 à num. 7. constans, & efficax conuincit, admissse Lullium demonstrationem Trinitatis mere naturalem, & ab omni præsupposito sidei lumine, aut illustratione superna independente. Quidquid tamé de hac sit cotrouersia. Probatur conclusio, primo ex Scriptura. Matth. 11.

Prima ex **scriptura** probatio,

Nemo

Nemo nouit Filium , nist Pater , neque Patrem quis nouit , nist Filius, & cui voluerit Filius renelare. Et Luca 10. Nemo fait, quis fit Filius , nift Pater , & quis fit Pater , nift Filius , & cui Concilium voluerit Filius renelare. Quod testimonium pro stabilienda Nicanum insufficientia creaturæ ad altum Diuinæ generationis Myste-Romanus. rium penetrandum, sine quo Trinitas deprehendi non po- Cyryllus test, proferunt Concilium Nicænum lib. 2. multo proprius Hieron, Basinus ad medium, quam ad finem S. Ne quaras. Clemens Romanus Bpiphanius Epistola ad Iacobum Fratrem Domini colum. 10. Cyrillus Synodus Hierofolymitanus cateches. 6. colum. 2. Basilius lib. 1. contra Eunomium post medium. Epiphanius hæresi 76. versus medium ad cap. 7. Aerij. Hilarius lib. 2. de Trinitate. Synodus Antiochena I. tempore Dionysij Papæ in professione Fidei missa ad Paulum Antiochenum Episcopum. Notionem, inquit, Dei vi cumque mediocrem si habemus, reuelante Filio eius, sicut ait . Nemo nouit Patrem nifi Filius , & cui Filius reuelauciit, contenti ese debemus.

5. Id quod expressit Christus Dominus Matth. 16. Beatus Cyrillus es Simon Bariona, quia caro, & Sanguis non reuelauit tibi. Et nus. Paulus ad Galatas 1. Continuo non acquieni carni, & sanguini. Vbi nomine carnis, & fanguinis comprehenduntur omnes prorfus vires creatæ naturales, vt alte expendit Cyrillus Alexandrinus oratione de Verbi Incarnatione, quæ ponitur in Ephesina Synodo tom. 6. cap. 1. post medium, aiens. In ipsam rem curiosius noli inquirere, non enim per Gracorum sapientiam, aut mundanum sensum percipitur, sed ab vtroque est aliena. Beatus est Simon Bariona , inquit Dominus , quia caro , & Sanguis, &c. Nam Fily Dei cognitio, caleste dinina inspirationis donum eft.

6. Confirmatur illis omnibus Scripturæ testimoniis, quibus, vel prohibemur nostris viribus alta, & profunda Dei attentare; vel admonemur, captiuandum esse intellectum in obsequium mysteriorum Fidei; quæ omnia potissime decognitione naturali, saltem euidenti, mysterij Trinitatis intelligenda veniunt. Iob 28. Vnde ergo sapientia venit? Et quis est locus intelligentia. Abscondita est ab oculis omnium viuentium, volucres quoque cali latet. Vnde Sixtus Papa II. epist. 1. generationé verti di-¿nolcendam.

sixus Papa ad Gratum Episcopum infert impossibilitatem creaturæ ad genterensim pessionem verbi dignoscendam. Prouerb. 25. Qui scrittator creature ad est maiestates, opprimetur à gloria. Vbi maiestas Dei pondus exprimitur supra vires nostras. Ecclesiastes 7. Dixi sapiens efficiar, & ipfa longius recessit à me, multo magis, quia erat, & a'ta profunditas quis inneni team? Quibus omnibus increpatur vana, & inanis eorum curiolitas, qui de suis ingenii viribus, adeo gloriantur, vt sperent supernaturalium mysteriorum Démonstrationes comparare.

- 7. Hxc, & alia testimonia his similia, ve opportune adnotat eruditissimus noster Ruiz disp.41. de Trinit. sect.3. num.9. licet firmius, tanquam fidei dogma, probent; viribus naturæ neminem posse cognoscere Trinitatem, sicut oportet ad iustificationem. Cærerum inferiore quadam certitudine, magna quidem, sed infra fidem, probant, viribus naturæ, impossibilem esse cognitionem saltem certam, & euidentem Trinitatis: Vnde qui cam assereret, erroris saltem, & temeritatis notam non efugerer. Perpetuo enimà Patribus ex præiactis scripturæ fundamentis, asseritur Mysterium Trinitatis supra omnem sensum, & intelligentiam creatam, iuxta illud Ecclesiastici & Plurima enim super sensum hominum ostensa sunt tibi. Multa quoque supplantauit suspicio illorum, o in vanitate detinuit son-(us illorum.
- 8. Secundo probatur ex Patribus. Dionyssus de divinis nominibus cap 13. post medium. Diuinitas, qua omnis superat, vnisatis, & Trinit tis nomine celebrata, non est vt unitas & Trinitas, aut à nobis, aut ab alique alie corum, qua sunt, cognita. Nazianzenus orar.34. quæ est 2. de Theologia proprius ad sinem, quam ad medium post numerum 67. Ducem potius sidem quamrationem sequamui: si modo ingenij tui imbecillitatem in propriequie: ibus diaicisti, rationisque id esse cognonisti, & quanam sint en, que rationis humane captum excedant, cognoscas; ne alisqui prorfus terrenus sis, ipsam quoque ignoraniam taam ignorans. Hilarius, & Ambrosius adducti à S. Thoma citando; ille lib. 1. de Trinit. Non potest homo sua intelligentia generationis sacramentum posse consequi Istelib. 1. de Fide & Grat. c. 5. Imposibile est generationis seire secretum; mens deficit, vox silet. S. August.

Patribus. Dionyfius Nazianze-

Secunda

probatio cx

Hilarius, Ambros.

Digitized by GOOGLE

9. S. Augustinus lib. de Trinit. caput. 1. fine. Afferimus Augustinus, aliquando rationem, nam quam petunt, cum de Deo quarunt, Iustinus quia nec ipfi eam valent sumere nec nos fortaffe vel apprehendere, Cyprianus vel proferre, sed qua demonstretur eis, quam sint inhabiles, mini- S. Thomas. meque idonei percipiendo, quod exigunt. Idem docet magnus ille Doctor cap. 2. & 3. Hieronymus lib. 18. in Isaiam in procemio sub init. Trinitatis recta confessio est ignorantia scientia. Ac si dicat, ille recte de Trinitate censet, qui fatetur se propriis viribus ignorare scientiam tanti Mysterij, nec illam comparare posse. Iustinus Martyr oratione exhortatoria ad Gentes. Nec natura ope, nec humana cogitatione, tam magnas, ac divinas res homo potest percipere, sed dono discendente in santtos viros calitus. Vbi ad res diuinas percipiendas impotens asseritur natura sine dono cœlesti. Cyprianus lib. de Cardinalibus operibus Christi in Prologo circa medium. Ad hanc rerum adeo profundarum indaginem, nist incarnati Verbi magisterium accessisset, bumana deficissent ingenia. S. Maximus in prima Hecatontade de Theologia, & Incarnatione filij Dei. Non potest anima ad cognitionem Dei attolli, nisi Deus iple condescensu vsus ipsam animam tangat, & adse ipsum euchat. Non enim tantum potest humana mens sursum ferri, ve diuinum aliquem splendorem capiat, nisi Deus ipse eam attrahat. Denique S, Thomas hic quæst. 3 2 . art. 1. corpore. Respondeo dicendum, quod impossibile est per rationem naturalem ad cognitionem Trinitatis divinarum Perfou arum peruenire.

10. Tertio, conclusio probatur ratione. Quia principiis natu- Repugnat ralibus, nulla creatura, etiam rationalis, potest Deum, adhuc absolute de. vt vnum, intuitiue cognoscere; nam huiusmodi cognitio ne- Trinitatis cessario futura esset in substantia superna, ve tractatu de visio- ante reuelane cum communi, & trita Theologia, ostensum à nobis est: ergo multo minus poterit Trinitatem Personarum notitia intuitiua penetrare, quis dubitet? Insuper nec potest Trinitas abstractive ex naturalibus effectibus creaturarum demonstrari: ergo nullo modo, cum medium non sit. Antecedens probatur, quia naturales effectus creaturarum duplici possent titulo demonstrare Trinitatem; primo, quatenus sunt effectus ad extra, & vt sic non possunt, quia cum non orian-

tur à Deo, ve trino, sed quatenus vno, per omnipotentiam. scilicet omnibus Personis communem, licet demonstrare possint vnitatem Dei, non tamen Trinitatem personarum. Secundo, quatenus essent signa essentialiter connexa cum Trinitate, tanquam cum obiecto, vel termino; & neque ita possunt illam demonstrare, cum nullum sit possibile tale signum: ergo,&c.

Eciam repu. gnat ex luppolitione demonstrationis vnitatis Dei.

MY.Y

Nec ex statuta semel prima causa creaturarum, potest naturaliter intellectus progredi ad demonstrandam Trinitatem Personarum, eo quod vnita ex creaturis demonstrata sit triplici Personalitati connexa. Quia licet id verum sit, insufficiens tamen ad demonstrationem Trinitatis; ad id enim satis non est demonstrari vnitatem triplici Personalitati connexam, sed viterius necesse est, demonstrari ve connexam, quod naturaliter per creaturas consequi, est prorsus impossibile. Nam creaturæ non alia ratione demonstrant vnitatem Dei nisi quatenus ista est fons, & origo illorum; quod tantum est demonstrare vnitatem Dei in ordine adipsas creaturas; non vero in ordine ad tres Personalitates divinas. Sicuti natura creata non potest demonstrare gratiam, etiam si demonstret omnipotentiam cum gratia connexam, quia tantum demonstrare potest omnipotentiam, quatenus est principium sui, non vero quatenus est principium gratiæ.

Dices, ex Trina.

12. Dices, licet creature non fluant immediate à Personalitate divina; tamen, statuta semel ex creaturis existentia Dei, demonstra- lumine naturæ demonstratur, eum esse Personam, eum actiotur Persona, nes sint suppositorum, & naturæ rationali inditum sit, esse personam, idque maxima sit persectio absque impersectiones vnde paturaliter probatur, Deum esse substantiam intelligentem, & volentem: ergo etiam si actiones creaturarum à tribus diuinis Personis immediate non fluant, poterunt cas demonstrare. Contra, quia ad illa omnia demonstranda in Deo, nullum obstat naturale principium, imo omniaiuuant; nam in creatis esse Personam, intelligere, & velle, est maxima omnium persectio; cumque Deus sit ens omnium persectis--simum, indenaturaliter demonstratur Persona, intelligens, & volens. V nam autem naturam identificari tribus distinctis Personis

# Disp.I. Cognoscillius ante reuelat. Sect.I.

Personis, stando principiis naturalibus, falsum omnino, & impossibile appareret; atque adeo nullus demonstrationi locus esset, cum aliunde origo creaturarum sit à Deo non ve Trino, fed vt vno.

Quarto probatur conclusio, quia veritas supra principia Trinitas su lumine naturæ nota, ex nullo medio valet naturaliter demon- perat princi. strari: Mysterium autem Trinitatis est veritas supra princi-pia lumine pia lumine naturæ nota, scilicet; Qua sunt eadem uni terrie, sunt nota. endeminter se : ergo ex nullo medio potest naturaliter Demonstrari. Consequentia optima est. Minor autem nemini dubia, cum in Trinitate, quæ sunt eadem vni tertio, non sint idem inter fe, ande docent communiter Theologi mysterium Trinitatis esse supra totam naturam, & cunca illius principia. Maior ostenditur, nam eo ipso quod aliqua veritas possit naturaliter demonstrari, subjacet principiis lumine naturæ notis, vel lumine naturæ certis: ergo quod superat ea principia, ex nullo capite potest naturaliter demonstrari.

14. Confirmatur. Mysterium Trinitatis non superat vicum- superet que principium illud. Que sunt cadem cum uno tertio, sunt principium eadem inter se; sed ita superat, vt stando lumini naturæ, con-sunt cadem traria illi Trinitas censeretur, & consequenter falsa, vipote vni terio continens tres Personas inter se distinctas, & vni tertio, sci- &c.

licet naturæ divinæ, identificatas : ergo sicut stando lumini naturali, num esset medium, vnde illud principium salsitatis condinci posset; ita neque esset medium vnde Trinitatis verkas demonstrari valeret. Idem stabiliri potest ex prædicatis contradictoriis, quæ in Mysterio Trinitatis componuntur, scilicet produci, & non produci, communicari, & non communicari. Quæ omnia stando lumini naturali falsa existimarentur, & contra illud principium: Idem non posse simul esse, & non esse de cuius veritate, nullus naturalibus tantum

principiis instructus dubitare posser. Vltimo probatur conclusio. Quia Mysterium Trinitatis Mysterium est supernaturale : ergo impossibilis est demonstratio illius quia supernaturalis, & consequenter ante reuelationem, & principia su-num, supeperna. Patet consequentia, nam implicat ens naturale essen-euidentiam tialiter connexum cum supernaturali; ea autem Demonstra-naturalem,

tio,

tio, vipote certa, & euidens, esser cum ente supernaturali connexa: ergo non posser esse demonstratio naturalis, & à supernaturalibus principiis independens. Dices ex P. Arriaga Trinitatem Personarum tam naturalem esse, quam vnitatem Dei ; atque adeo ex supernaturalitate Trinitatis, non conuinci impossibilem naturalem illius demonstrationem; sicut vnitatis Dei non probatur impossibilis demonstratio naturalis. Contra tamen, quia vt fatetur P. Arriaga possibile non est medium naturale cum Trinitate connexum; ergo Trinitas est supra omnem totius naturæ connexionem: id autem, præcisis vocibus, intelligimus nomine entis supernaturalis: ergo Trinitas, vepote, superans totius naturæ connexionem, supernaturalis erit.

#### SECTIO

### Occurritur objectionibus.

Prima obie- 16. Aio delumpta ex con-Trinitate Personaria

Biicies primo. Connexio creaturarum cum Deo est medium sufficiens, ad Dei existentiam lumine nexione vni- naturz demonstrandam : ergo strictior connexio Dei cum Trinitate Personarum erit etiam medium sufficiens ad Triniratem lumine naturali demonstrandam. Probatur consequentia. Ideo connexio creaturarum cum Deo est medium sufficiens ad Dei existentiam naturaliter demonstrandam, quia creaturæ naturaliter innotescunt, & cognita naturaliter re connexa, necessario illius terminus cognofcendus est: Existentia autem Dei naturaliter innotescit, est quæ triplici Personalitati connexa: ergo sufficiens erit medium ad tres Personas naturaliter demonstrandas. Confirmatur primò. Nam cognita re essentialiter cum altera connexa, necessariò altera cognoscenda est; existentia autem Dei lumine natura euidenter cognoscitur: ergo & cognoscenda erit saltem indirecte Trinicas Personarum. Secundo. Natura diuina estradix, aut principium virtuale trium Personalitatum : ergo clare cognita

cognita natura Diuina, clare etiam tres Personalitates cognoscendæ sunt; nequit enim clare percipi radix, aut principium trium Personalitatum, quin saltem indirecte, tres Personalitates penetrentur.

17. Respondeo concesso antecedente, negans consequen\_ Connexio tiam. Ad probationem distinguo maiorem ; ideo connexio vnitatis Dei cum triplici creaturæ est medium sufficiens ad Dei existentiam naturali- Personalitater demonstrandam, quia cognita re connexa, debet cognosci te, Trinitati naturaliter terminus, cui connectitur, si cognoscatur, vt connexa, siue demonstrain ordine ad illam, concedo. Quia cognita re connexa vicun- da fufficiens que, debet cognosci terminus, nego. Et concessa minori, nego consequentiam. Quia ex nullo medio potest cognosci natura diuina, ve triplici Personalitati connexa, siue in ordine ad illas, cum nullum sittale medium; sed tantum naturaliter cognosci potest, vt causa prima creaturarum, siue in ordine ad creaturas. Inde patet ad vtramque confirmationem. Etenim licet natura Diuina sit reipsa triplici personalitati connexa, sitque earum radix, aut principium virtuale, tamen vt sic, nequit naturaliter euidenter cognosci, obstante illo principio lumine naturæ noto; vnum non posse esse plura, aut cum illis identificari.

18. Instabis primò. Vel cognita clare vnitate Dei, cognoscitur Cognita etiam clare connexio, seu radix, aut principium virtuale trium clare vnitate Personalitatum, vel non? Secundum dici non potest, fieret etiam clarienim, vnitatem naturæ Diuinæ distinguendam fore virtua- tate cognost liter à connexione, seu radice, aut principio virtuali trium connexio Personalitatum; cum de illis verificentur prædicata contra- radix, & dictoria, qualia fine dubio funt cognosci clare, & ab eadem principium Percognitione non cognosci clare : ergo dicendum est cognita sonalitatum. clare vnitate Dei, pari etiam claritate cognosci connexionem, seu radicem : aut principium virtuale trium Personalitatum. Id autem cognosci clare non potest, nisi tres Personalitates clare cognoscantur: ergo naturaliter clare cognita vnitate Dei, tres quoque Personalitates cognoscendæ erunt. Quomodo enim connexio, radix, aut principium sine termino percipi poterit. Re pondeo, cognita clare ex creaturis vnitate Dei eadem prorsus claritate cognosci connexionem, seu radicem

dicem, aut principium virtuale trium Personalitatum, omnemque conceptum virtualiter indistinctum à natura Divina; nego tamen id sufficere ad demonstrandas divinas Personalitates, imo neque ad illas pertingendas. Quia ea omnia clare cognofcuntur non in ordine ad Personalitates Dininas, quod opus erat, sed in ordine ad creaturas, quod non sufficit. Sicuti cognoscere totam omnipotentiam in ordine ad Petrum, nihil iuuat ad cætera possibilia dignoscenda.

Vaitas Dei 19. Instabis secundo. Vnitas Dei est vnicus, & indivisibiett indium-bilis respe- lis conceptus in ordine ad creaturas, & Personalitates Diuinas: stus ad cie- ergo non potest euidenter cognosci in ordine ad creaturas, aruras, a quin eodem pacto in ordine ad tres diuinas Personalitates tes Divinas, cognoscatur. Antecedens mihi certum est. Consequentia probatur, quia nulla apparet ratio, vnde conceptus indiuisibilis, & æqualis ad plures terminos, cognoscendus sit in ordine ad hos potius, quam ad illos: ergo cum vnitas Dei sit vnicus, & indiuisibilis conceptus in ordine ad creaturas, & tres Divinas Personalitates, non stat ratio, cur cognoscenda sit in ordine ad creaturas potius, quam Divinas Personalitates.

Ouemodo respectus indiuisibilis ad plures terminos cognesci pollit in or-& non ad alterum.

Respondeo, concesso antecedente, negans consequentiam, eiusque probationem. Nam vnitas Dei cognoscitur à nobis euidenter abstractive per species creaturarum, quibus intellectus determinari non potest ad cognoscendam vnitatem Dei in ordine ad Personalitates Diuinas, sed tantum in dine ad vnu ordine ad creaturas. Addo si forte præcedens responsio plena non sit, vt sæpius alibi nos attigimus; indiuisibilem respectum plurium terminorum, etiamsi intuitiue cognoscatur, posse exprimi in ordine ad vnum, quin in ordine ad alios penetretur; vt contingit in Beatis indivisibilem respectum omnipotentiæ ad omnia possibilia intuentibus, nec ideo cuncta possibilia penetrantibus. Cuius mysterij hæc mihi est vnica ratio, Nam intellectus ad cognoscendum indivisibilem respectum plurium terminorum, excitari potest, vel determinatione cum vno tantum termino connexa; & tunc erumpit cognitio exprimens totum respectum in ordine ad vnum tantum terminum. Quod si determinatio duobus tantum terminis connectatur, concipitur cognitie penetrans totum respectumin ordine dine ad duos tantum terminos: & sic de cæteris. Si verò determinatio cum omnibus terminis connectatur, paritur cogni-

tio totius respectus, & omnium terminorum.

Instabis tertio. Unitas Dei est ens naturale, aliunde est Vaitas Dei triplici Personalitati connexa: ergo poterit actu naturali eui- est respectidenti cognosci, vt connexa. Respondeo. Vnitatem Dei esse re- & superna. spectiue naturalem, & supernaturalem, naturalem quidem respectu creaturarum ex quibus abstractive evidenter demonstratur: supernaturalem verò respectu trium Personalitatum, vnde non potest vt connexa cum illis euidenter actu naturali cognosci. Nec mirum est, eandem naturam Diuinam in ordine ad diuerfos terminos, esse naturalem, & supernam, cum eadem natura diuina supernaturalis sit in ordine ad visionem intuitiuam sui, naturalis vero in ordine ad cognitionem abstractivam. Idem esto de indivisibili omnipotentia respectu ordinis gratiæ, & naturæ.

22. Obiicies secundo. Lumine naturali demonstratur, Deum Lumine naesse Personam, non vnicam tantum : ergo plures. Maior osten-turz demoditur : nam lumine naturali demonstratur, vel saltem demon- effe Persostrari potest,omnem substantiam rationalem connaturaliter namexistentem, esse Personam: lumine insuper naturali demonstratur, Deum esse substantiam rationalem connaturalissime existentem: ergo, & demonstratur, vel saltem demonstrari potest, esse Personam. - Et confirmatur, Namin creatis, esse Personam ingens est perfectio: ergo cum naturaliter demonstretur Deus, Ens omnium perfectissimum, naturaliter etiam Persona demonstrabitur; sicut simili ratione demonstratur, substantia, viuens, intelligens, & volens.

23. Respondeo, concessis præmissis, negans consequentiam. Non tamen Quia licet lumine naturali innotesceret Deum esse Perso- demonstranam, non tamen esse vnicam tantum, quia id re ipsa falsum tur esse vniesset, neque esse plures, quia id apprehenderetur contra tum, neque principium lumine naturæ notum, scilicet, quæ sunt cadem esse plures vni tertio, esse idem interse. Si autem interroges, quid ageret homo naturalibus notitiis relictus, casu, quo illi argumentum hoc proponeretur; manerer ne suspensus, aut quam partem eligeret? Respondeo, non mansurum suspensum, sed

electurum potius partem afferencem, Deum esse vnicam tantam Personam, Quia licet id re ipsa falsum esset, ex principiis tamen naturalibus appareret ita verum, vt oppositum sine formidine falsum existimaretur. Quos errores expulit à nobis, fidei lumen eleuans naturam rationalem ad excelfa, & profunda Dei dignoscenda.

Non demőcommuni, ergo in partur 'omnes.

24. Instabis lumine naturæ demonstratur, Deum esse Perfonalitas in fonam:ergo lumine naturæ demonstratur personalitas diuina. Non autem demonstratur Personalitas in communi: ergo in ergo in par-ticulari de- particulari. Nulla autem est potior ratio, cur vna potius quam alia demonstretur: ergo omnes, & consequenter Trinitas Personarum. Prima illa minor probatur, quia si Personalitas in communi naturaliter demonstraretur, fieret Personalitatem in communi virtualiter esse distinguendam à Paternitate, Filiatione, & Spiratione passiua; atque adeo esse in divinis quatuor Personalitates; sicut quatuor existunt relationes, etiams spiratio activa virtualiter tantum à Paternitate; & Filiatione distinguatur, quod falsum esse constabit infra: ergo. Sequela probatur, quia Personalitas in communi naturaliter demon-Araretur; Paternitas vero, Filiatio, & Spiratio passiva naturaliter per eandem illam notitiam non demonstrarentur: quæ sine dubio sunt prædicata contradictoria: ergo arguerent distinctionem virtualem inter Personalitatem in communi-& differentias Paternitatis, Filiationis, & Spirationis pasliuæ.

Absque vila distinctione Diuina in nulla demő. ftrata in pamiculari.

Respondeo, concesso primo Entymemate, negans virtuali de- primam minorem. Ad cuius probationem nego sequelam. monstratur Personalitas Nam personalitas in communi diuina, aliud re non est, quam omnes Personalitates Divinæ,scilicet Paternitas, Filiatio, & ommuni, Spiratio passiua, cognitæ in ordine ad connotatú commune in quo omnes conueniunt, scilicet reddendi naturam Diuinam incommunicabilem alieno supposito, quo pacto omnes demonstrantur, eo modo, & claritate, quo Personalitas in communi; atque adeo nulla stat distinctio virtualis istius ab illis, ad id enim opus esset, ve demonstraretur Personalitas dinina in ordine ad carentiam communicabilitatis naturæ Diuina alieno supposito, & in ordine ad eandem carentiam Pater-

nitas

nitas, Filiatio, & Spiratio passiua non demonstrarentur, quod negamus.

26. Sed instabis iterum, Ergo naturaliter demonstrantur Paternitas, Filiatio, & Spiratio passiua in ordine ad affectum incommunicabilitatis alieno supposito: ergo & Trinitas Personarum, & consequenter Mysterium Trinitatis, nam vnitas essentiæ aliunde nota est. Respondeo, concesso antecedenti, distinguens consequens, demonstratur Trinitas Personarum in ordine ad effectum incommunicabilitatis alieno. supposito, eoncedo: in ordine ad carentiam identitatis Personarum inter se, & carentiam distinctionis ab essentia, nego. Vnde falsum est demonstrari mysterium Trinitatis, qua tale, quia ad id opus est, demonstrari tres Personas, quatenus inter se distinctas, & vnicænaturæ Diuinæidentificatas.

27. Obiicies tertiò. Euidens naturaliter est, summo bono Infinita Dei competere summam communicationem : hæc autem non catio ad inpotest esse ad extra, vbi quælibet communicatio finita est, & tra lumine limitata; ergo ad intra diueríæ Personæ, & in eadem natura. Maior probatur. Na comunicabilitas est de ratione bonitatis: Deo possibiergo de ratione summæ, & infinitæ bonitatis, qualis est divina, lis. erit summa, & infinita communicabilitas. Respondeo negans maiorem, & probationis consequentiam, Nam stando soli lumini naturali communicatio infinita distinctis Personis, in eadem natura, censeretur impossibilis, & contraria illi principio: Qua sunt cadem uni terito sunt cadem inter se; sola ergo communicabilitas per dona finita, & naturalia deprehendi posset. Similiter censeretur impersecta selicitas, & prorsus chymærica, quæ admitteret consortium plurium in cadem

natura, ob eandem rationem. 28. Obiicies quartò, Vnitas Dei euidenter demonstratur ex Quid caré. ereaturis; aliunde potest Trinitas Personaru demonstrari: ergo tia triplicis & Mysterium Trinitatis. Minor probatur, quia carentia triplipostatica cis vnionis hypostaticæ, Patris, Filij, & Spiritus Sancti existens in conducere Petro, est naturalis: ergo poterit naturaliterab, Angelo euidéter possit decognosci: ergo in ea carentia cognita, naturaliter cognoscen-ni Tunitada est triplex unio hypostatica ad tres diuinas personas, cum tis. nullatenus cognosci valeat carentia, quin eius terminus

cognolca

cognoscatur, alicuius enim debet esse carentia, vel saltem in ea carentia, terminus cognosci poterit. Antecedens probatur, quia illa carentia est connaturalis Petro, & debita propriz illius subsistentia, cui debita est carentia cuiusuis alterius alienz:ergo erit naturalis, cu Petrus nulla indigeat elevatione, aut principio superno ad eam carentiam habendam, imo ad eam non habendam indiget elevatione, & miraculis vnionem hypostaticam comitantibus. Confirmatur. Si carentia vnioni hypostatica supernaturalis esset, maxime, quia eius terminus supernus esset, id sufficiens non est : ergo. Minor probatur, quia fieret inde puram omissionem actus supernaturalis præcepti supernam esse, & simul peccarum, quod est absurdissimum. Cur enim carentia vnionis hypostatica superna debet esse, & non carentia amoris supernaturalis præceptis Ergo.

Prima responsio de

Huius argumenti solutio multas peperit dissensiones. caientiis pet Mitto eos, si forte qui sint, asserentes eam carentiam, non species ter- naturalem, sed supernam esse, qui nec argumento, nec conknos. endis. firmationi satisfaciunt. Ex authoribus autem fatentibus esse naturalem. Respondent primo aliqui, negames posse cognosci actu naturali certo, auteuidenti, quia cognoscenda necessario est per species termini supernaturalis, cum nullius carentiæ detur species propria, & in se ipsa. Huiusmodi autem species supernaturalisest, & consequenter notitia genita per illam.

species im pressa natu. ralis caren. tiz in se ipſa,

Possibilis est 30. Hæc responsio non valet. Nam si semel statuatur carentiam termini superni naturalem esse, nulla subsistere potest implicantia; cur possibilis non sit species impressa carentiz in se ipsa, qua semel à Deo infusa posset homo, vel Angelus eam carentiam naturaliter euidenter cognoscere. Nam si quid obstaret possibilitati illius speciei, maxime, quia carentia est merum nihil, vel quia species illa producenda foret à carentia. Primum non obstat, nam mere possibilia, præterita, & futura, sunt merum nihil, cum nihil corum existat actu, & tamen sunt in se ipsis cognoscibilia. Secundum est falsum, nam mere possibilia, præterita, & futura producere non possunt speciem impressam sui, & tamen sunt in seipsis cognoscibilia cibilia: ergo & carentia. Quod autem species viribus naturæ haberi non possit, quod certum non est, non probat esse supernam in substantia. Quia nec resurrectio viribus naturæ comparari potest, cum tamen sit in substantia naturalis. Addo responsionem istam inuentam esse, ne ex carentiis termini superni naturaliter innotescerent : id autem impediri, etiam si euidenter in seipsis cognoscantur, constabit infra, vnde prorsus irrita est solutio.

31. Secundo alij admittentes carentiam termini superni, Secunda refnaturalem esse, & viribus naturæ in se ipsa cognoscibilem, term nis in negant posse in illa cognosci, terminum esse reipsa possibilem carentiis apvel existentem, quamuis cognita carentia, terminus in illa cognoscenapprehensione suspensiva cognoscendus sit, quin inde possit disintellectus ferre sententiam, terminum esse re ipsa possibilem vel existentem. Sic in carentia triplicis vnionis hypostaticæ euidenter cognita, apprehendenda necessario est triplex vnio hypostatica, quin inde eius possibilitas, vel existentia inferri possit. Mouentur, quia carentia dicit ordinem transcendentalem ad suum terminum, non vero connexionem, quæ necessaria est, vt ex medio inferatur termini possibilitas, vel

32. In hac responsione, quæ est veritati propinquior, vnum in ordine displicet, scilicet, ordinem transcendentem esse medium ita transcendeti necessarium cognoscendi terminum, vt illo clare cognito ne- rio quilibet cellario terminus clare sit apprehendendus. Id enim licet terminus verum sit, quando respectus transcendentalis cognoscitur, prehensue vt talis, non tamen absolute, vt initio sectionis expendeba- cognoscenmus. Etenim ex creaturis euidenter cognoscitur vnitas diuina, & connexio illius cum triplici Personalitate, nec tameu triplex Personalitas cognoscitur. Insuper Beati clarissime vident omnipotentiam, quæ est unicus & indivisibilis ordo ad omnia possibilia, nec tamen distincte, & clare apprehendunt omnia possibilia. Denique ens, & substantia sunt vnicus respectus ad carentiam repugnantiæ, & subsistentiam, qui tamen clare cognosci potett in ordine ad carentiam repugnantiæ nulla ratione cognita subsistentia. Id quod in aliis conceptibus, verbi gratia in animali, & rationali, qui objectiue

Digitized by Google

non præscindunt, sateri tenentur, & qui attributa transcendentia à natura Dinina non distinguunt, cum tamen ita ex creaturis clarissimè cognoscatur, clare minime apprehensis omnibus terminis immensitatis, & Æternitatis.

Nulla carentia cum fuo termino & quzcunque ingeni ta natura, nătutalis cft.

- Respondeo igitur nullam carentiam connecti cum termino quem negat, quia nulla est compossibilis cum illo proconnectitur, pter oppositionem contradictoriam vtriusque. Inde censeo, quamlibet carentiam ingenitam naturæ, ipsique connaturalem, esse intrinsece naturalem, & viribus naturæ euidenter cognoscibilem, siue terminus naturalis sit, siue supernussquia cum nullam habeat connexionem cum illo, non est vnde supernaturalis esse possit, ratione termini, etiam si iste, cognita carentia, apprehendendus esset, nam ea apprehensio nihil iuuare potest ad inferendam existentiam termini, aliter ex carentia existentiæ visionis beatæ in damnatis posset inferti existentia visionis in illis. Similiter dicimus ex carentia triplicis vnionis hypostaticæ Patris, Filij, & Spiritus Sancti inferri non posse existentiam talis vnionis, etiamsi euidenter cognoscatur, & consequenter, neque mysterium Trinitatis. Addo etiamsi ex carentia tres illævniones innotescerent, adhuc non demonstrari mysterium Trinitatis, quia demonstranda restaret identitas trium illarum Personalitatum cum vnica essentia.
  - 34. Instabis. Etiamsi carentia existentiæ triplicis vnionis hypostaticæ connexa non sit cum existentia talis vnionis, nec ista ex illa inferri possir, tamen connexa est cum possibilitate illius: ergo ex carentia illa euidenter cognita inferri poterit triplicis illius vnionis possibilitas. Antecedens probatur, quia carentia triplicis vnionis hypostaticæ Patris, Filij, & Spiritus Sancti, respectu naturæ humanæ negatio non est, sed priuatio; quamuis autem non connectatur priuatio cum existentia rei, qua priuat subiectum, cum illius tamen possibilitate connectitur: ergo licer earentia existentiæ triplicis vnionis hypostaticz non conectatur cum existentia eius vnionis, connectitur tamen cum possibilitate illius. Minor probatur, nam percunte per impossibile possibilitate termini, periret quoque prinatio illius, & fola existeres negatio, cum nulla possit esse , capacitas

capacitas ad habendum, quod implicat : ergo priuatio connecteretur cum possibilitate termini.

35. Respondeo, negans antecedens. Ad probationem concessa Printio termaiori, neganda est minor de privatione termini supernatu- mini superralis. Ad cuius probationem negamus antecedens. Nam priua- ni in subsetio termini superni in subiecto naturali solam exigit capacita- solam exitem conditionatam ad habendum terminum, si iste videlicet git capacinon implicet, quæ capacitas nulla ratione connectitur cum ditionatam termino reipsa possibili; atque adeo carentia triplicis vnionis habendites, hypostatica ad tres divinas Personas, cum sit privatio termini iste non re-Superni in subiecto naturali, scilicet humanitate, solam exigit puznat. capacitatem conditionatam istius ad eam vnionem habendam, si videlicet non implicet.

36. Instabis iterum. Pura omissio actus sidei præcepti de Mysterio Trinitatis est naturalis cum peccatum sit, conne-Aitur autem cum actu fidei superno reipsa possibili de Mysterio Trinitatis: ergo ex notitia evidenti naturali eius omissionis, infersi poterit possibilitas in re actus sidei de Mysterio Trinitatis, & consequenter Trinitas. Minor probatur, nam pura omissio actus sidei præcepti de Mysterio Trinitatis, cum peccatum sit, essentialiter supponit in voluntate potestatem proximam ad agendum actum fidei, non conditionatam, fi non implicet; sed absolutam, & connexam cum eo actu sidei, reipfa possibili : ergo connectitur cum actu sidei reipsa possibili. Confirmatur, nam ea omissio est contra præceptum diuinum obligans ad actum fidei de Mysterio Trinitatis reipsa possibilem : ergo supponit actum fidei reipsa possibilem.

37. Respondeo, puram omissionem liberam actus fidei præ- Quid dieencepti de Mysterio Trinitatis, quæ peccatum est, duo dicere dum de puinter se longe diuersa. Primum est, conceptus prinationis, & acus sidei hic integre, & adæquate naturalis est, nec vlla ratione cum pracepti de termino supernaturali re ipsa possibili connexus, ve constatex Trinitatis. dictis. Secundum est, conceptus libertaris, & iste partim naturalis est, partim supernus : indivisibiliter enim imbibit potestatem proximam agendi actum fidei, quæ supernaturalis est, & potestatem non agendi naturalem. Pura ergo omissio libera actus fidei præcepti de Mysterio Trinitatis cognosci

poterit

poserie aftu inamurali quidenci, secundam conceptum privationis, non vero secundum conceptum libertacis, qui solur ad notitiam Mysterij Trinitatis manuducere posser. Nec id proprium est omissionis purz, sed commune cuism non purz, soluntati scilicet positiuz, que quis credere nollet Mysterium Trinitatis, cuius libertas, repote superna actu naturali euidenti cognosci non posest, quamuis entins actus cognosci valeat.

Carentia Trinitatis potest inmine matuenidenter impoffibilis, ergo & Tri. nitas poffibilıs.

Obiicies quinto, Carencia Trinitatis potest lumine narure cognosci evidenter impossibilis : ergo & Trinitas possibilis. Peter consequentia, nam vel debet esse possibilis terminus, ra cognosci vel eius carenna; ideque naturaliter euidens est ratione oppositionis contradictoriæ inter vtrumque: igitur si carentia Trinitatis constot euidenter impossibilis; constabit Trinitas euidenter possibilis. Antecedens ergo in quo est difficultas probatur. Quia carentia Trinitatis, vipote prorsus implicans existere, est ens rationis: ergo & ens naturale; atque adeo posens namuraliser demonstrari. Probatur consequentia, quia multum ens supernum perch effe fallum, & sidum, sed bomum, intermen, & perferbum, ve pote pertinens ad ordinem gratie, & ad genus persestissimum entis : ergo carentia Trimiranis crit ons nasurale.

Dicore posseraliquis impossibilitatem carenzia Trinitazit, quantumuis nausalem non polle cognosci, nisi per species termini, que cum supernaturalis su, cuam cognitio illam exiners, funcenaturalis elle debet. Hee tamen doctrina expulsa iam à nobis est in superioribus, vbi ostendimus possibilem esse faceiem impressam carentia in se ipsa. Quod si dicas, carenview Trinitatis offe fedam; ideoque propriam illius speciem implicare. Non foluis Quia non contendit objectio speciem illam fore producendam ab objecto, vnde implicare posset, sed infundendam à Deo; sieux possunt alix species, que ab obiecto minime producuntur, nec produci possunt, ve attigimus supra. Quod si locutionem Dei naturalem admittas, cur in can carentia Trinitatis, si maturalis sit, non poterit euideneer cognosci?

Respondeo, igitur negans antecedens, & ad probationem

# Disp.I. Cognost illins and recuel. Sect. III.

nem consequentiam. Nam impossibilitas carentia Trinitatis, Cognoscifimpliciter, & absolute, neque est ens naturale neque super- tia Mysterij num, cum nihil fit, nec effe poffit. Cum tamen id non obstet, Trinimis quo minus cognosci possit. Respondeo cam cognoscibilita- ad enssutem reduci ad ens supernum, & superare torius natura con- du coda nexionem, quia superat totius natura principia, ex quibus carentia Trinitatis, non folum non apparerer impossibilis, imo potius ipla censeretur fine formidine possibilis, & terminus illius, nempe Trinitas, impossibilis iudicaretur, & contrarius illi principio, Qaa sunt eadem unitertio, sunt eadem inter se.Inde prorfus impeditur naturalis euidentia de impossibilitate carentiæ Trinitatis, & fimilis evidentia de possibilitate eiufdem Trinitatis.

#### SECTIO IIL

# Alus obiectionabus satisfit.

Biices sextò. Si aliquid obstaret, quo minus My- Vade obster principum sterium Trinicatis posser naturaliter demonstrari, illud, que maxime, principium illud, Que fant entem uni terrie, funt fant entem endem inser se: id non obstat : ergo. Minor probatur, quia li- demonstracet in creatis enidens fit, nullu posse velle, aut intessigere libe - nont nature absque reali sui mutatione, tamen id falsum elle in Deo na- rati Trining euraliter demonstratur : ergo licet in creatis euidens sit, quæ sunt eadem vini tertio, esse eadem inter se; tamen id falsum esse in Deo, poterit naturaliter demonstrari. Respondes, negans minorem. Ad probationem concesso antecedenti, nego consequentiam. Disparitas est. Quia in creatis dantur principia ad convincendam realem Dei immurabilitatem : nam mutatio plena est impersectionibus; arguir enim inconstantiam in proposito semel assumpto vel notitiam omnium motiuorum, minime comprehensiuam: vel saltem compositionem realem, que omnia lumine nature Deo repugnant. In creatis autem nullum est principium, vnde Trinkas Persona-

Digitized by Google

rum

rum in vnica patura convinci valeat: imo quidquid est in creatis, veritatem illius principij, Qua sunt endem von tertie, &c. firmat, ac roborat, illiusque veritas in Divinis conducens appareret simplicitati Dei.

Obiicies septimò. Angelus notitia naturali euidenti penetrat cognitionem probabilem de possibilitate, & existentia Misterij Trinitatis: ergo & ipsum mysterium. Probatur consequentia, quia cognitio probabilis de possibilitate, & existentia Trinitatis, natura sua dicit entitatiuam connexionem cum possibilitate, & existentia talis mysterij: ergo tali connexione euidenter ab Angelo penetrata, euidenter quoque Trinitatis possibilitas, & existentia inferri poterit. Antecedens probatur. Tum quia cognitio illa probabilis de possibilitate, & existentia Trinitatis, est intrinsece, & entitatiue vera, cum eius obiectum aliter esse non possit, ac repræsentatur ab actu: veritas autem est intrinseca, & entitatiua connexio cum obiecto. Tum etiam, quia cognitio probabilis, de possibilitate, & existentia Trinitatis, sertur in fuum obiectum ordine transcendenti, qui ordo est connexio: ergo dicit connexionem.

Cognitie probabilis de Mysterio Trinitatis Trinitate connexa,

Respondeo concesso antecedenti, negans consequentiam. Ad probationem nego antecedens. Cuius gemina probatio efficax non est. Tum quia actus probabilis de possibilinon est in tate, & existentia Trinitatis, licet ex immobilitate, & indera, nec cum fectibilitate obiecti, non possit esse falsus, ab intrinseco tamen, & ex modo tendendi in obiectum, potest subesse falsitati, atque adeo non est intrinsece, & entitative verus. sed extrinsece, & contingenter, quia si per impossibile, Trinitas nec possibilis esset, nec existens, ille actus ex modo tendendi in obiectum non deficeret: sed duraret falsus, qui nunc verus est. Tum etiam quia ordo transcendentalis, si medium debeat esse aprum, non solum ad apprehendendum terminum, sed etiam ad illative inferendum, ita reipsa esse terminum, ac repræsentatur ab actu prorsus exulat à notitia probabili. Si verò ordo transcendentalis medium non debeat esse aptum ad illatiue inferendum, ita reipsa esse terminum, ac asseritur, sed ad præcise illum apprehendendum

dendum, in quo dissensio posset esse de voce, concedimus actum probabilem dicere ordinem transcendentem, negamus tamen id sufficere connexioni: hac enim medium debet esse aprum ad inferendum, ita reipla elle obiectum, ac reprælentatur abactu.

44. Instabis. Actus probabilis de possibilitate, & existen- Difficilior instantia tia Trinitatis non potest esse sine obiecto : actus enim sine pro conneobiecto chymæra est: sed obiectum est possibilitas, & exi-xione actus stentia Trinitatis in re, cum hæc ab actu probabili asseratur: cum suo obergo actus probabilis de possibilitate, & existentia Trinitatis, iecto exarnon potest existere sine possibilitate, & existentia Trinitatis in re; atque adeo connectitur illi. Hæc instantia secura non est, probat enim primò, apprehensionem connecti cum suo obiecto, cum non minus implicet apprehensio sine obiedo, quam iudicium, atque adeo approbensionem vtriusque partis oppositæ, quæ iudicium probabile præcedit, connecti cum vtraque, quod falsisimum est. Probat secundo opiniones probabiles oppositas connecti cum obiectis oppositis, atque adeo reipsa existere obiecta contradictoria à diversis opinionibus afferta, cum eorum opiniones existant; Quæ omnia Theologis, & Philosophis absurdissima sunt prorsus. Re, pon. des ergo distinguens maiorem, Actus probabilis non potest esse sine obiecto obiective existente, sive apprehenso, concedo : sine obiecto ita reipsa existente, aut possibili, ac asseritur ab actu, nego. Et concessa minori, nego consequentiam. Nam etiam si actus probabilis asserat Trinitatem effe in re possibilem, & existentem, possit existere, quamuis in re Trinitas possibilis, & existens non esset. Vt patet in opinionibus reipfa falsis, quarum obiecta non existunt in re, licet asserantur reipsa existere.

45. Obiicies octauò. Veritas, & falsitas actus naturalis, possunt naturaliter enidenter cognosci: sed iste actus probabilis Trinieas est, & iste alter hæreticus, Trinitas non est, sunt naturales: ergo veritas illius, & illius falsicas, poterunt naturaliter euidéter cognosci: ergo & Trinitas existens. Probatur hæc consequentia, quia veritas vnius actus, & falsitas alterius, vel includunt iphmexistentiam Trinitatis, vel si veritas sit quid mediu inter

2ctum

actum, & obiectum, est infallibilis connexio cum existentia Trinitatis; ergo quouismodo euidenter cognita veritate vnius actus, & falsitate alterius, poterit existentia Trinitatis euidenter cognosci.

Veritas . & failitas valis de objecto superter demonfirari non poliunt.

Respondeo distinguens majorem. Veritas, & falsitas naturalisactus, de obiecto naturali, possunt naturaliter euiactus natus denter cognosci, concedo: de obiecto superno, nego. Quia vtraque est saltem inadæquate supernaturalis, cum vtraque no nat Hi- includat obiectum; veritas conforme actui vero: fallitas oppositum actui falso. Et concessa minori, nego consequentiam. Idem dicendum est, si veritas sit quid medium inter actum,& obiectum, five fit carentia, five modus, quia necessario connexa esse debet cum obiecto, ita reipsa se habente, ac repræsentatur ab actu. Similiter falsitas connexa est cum obiecto aliter se habente, ac asseritur actu; vnde cum actus ne zet Trinitatem existere, eius falsitas connexa esse del et cum existentia Trinitatis, ratione cuius obiectum aliter se habet, ac afferiturab actu; eo enim præcise, quod Trinitas non existeret, hocipso deficeret falsitas actus, & staret veritas illi opposita. The wardings are a sister answer of the activities of

O sid potéria obedienpossit ad Trinitatem. demonikandam.

47. Obiicies nonò. Angelus notitia naturali euidenti potest tialis invare comprehendere potentiam obedienzialem intellectus creati ad videndum Mysterium Trinitatis: huiusmodi autem potentia obedientialis connectitur cum Mysterio Trinitatis salsem mediate: ergo & poterit cognitione naturali euidenti Trinitatem mediate sakem cognoscere. Maior videtur certa, quia potentia obedientialis est intrinsece, & entitative naturalis. Minor probatur, quia impossibili Trinitate, impossibilis quoque esset visio illius, & impossibili visione, impossibilis etiam esset potentia obedientialis ad videndam Trinitatem: ergo hæc connectitur media visione cum Trinitate. Antecedens pater, quia ad impossibile nullum datur posse adhuc obedientiale.

Discrepan tes fenten tiz in con-Stitutione. patentiz obedientia-Ls.

In huius argumenti solutione varii sunt Doctores. Alij respondent, potentiam obedientialem esse supernam, esto sie identificata realiter adæquate cum solo intellectu naturalis, atque adeo non posse actu naturali euidenter cognosci. Qua 2ULCOS

Digitized by Google

antem ratione formalitas naturalis intellectus, infolubili identitatis nexu connecti possit cum superna, cum tamen non postie noticia naturalis euidens; quomodo insuper formalicas naturalis immediate cum superna connexa esse possit, quin mediatesaltem sit cum visione Trinitatis connexa, res est explicatu difficilis. Idcirco alij respondent potentiam obedientialem esse quidem cum termino connexam, sed non adxquate intrinsecam, & identificatam cum sola creatura; sed cum ipsa in recto, & cum principio supernaturali eleuante in obliquo. Vnde ad cognofcendam potentiam obedientialem, non fatis est cognoscere entitatem naturalem creaturæ, sed vna cum illa principium supernaturale eleuans; cumque istud viribus naturæ non possit euidenter cognosci, nec poterit potentia obedientialis, & consequenter neque terminus illius. Quidquid tamen de hoc sit.

49. Respondeo concessa maiori negans minorem. Ad cuius Porentia probationem concessa prima antecedentis parte, nego secun- obedientiadam. Nam potentia obedientialis non est virtus absolute productiva termini, sed conditionata, si videlicet non repugnet. lute produ-Virtus autem conditionata, non connectitur cum sua condi- dina termetione, vt mille exemplis confirmari potest. Etenim scientia um condiconditionata de futura poenitentia sub conditione existentia tionata. huius auxilij, non connectitur com hoc auxilio re ipfa exi-Rente ; siue enim existattale auxilium, siue non , stat scientia illa. Nec promissio conditionata donandi centum, si nauis appulerit, connectitur cum aduentu nauis in re. Idem est de legibus, & contractibus conditionatis. Cum autem possibilitas, feu non repugnantia termini sit conditio potentia obedientialis, inde ista non connectitur illi reipsa tali, sed maneret eadem potentia obedientialis, etiam si re ipsa nulla subsisteret possibilitas termini. Nam ad respiciendam possibilitatem, seu non repugnantiam per modum conditionis, non opus est, quod possibilitas, seu non repugnantia, re talis sit; sed satis est, quod talis sit per modum conditionis. Sicut ad respiciendam

existentiam auxilij per modum conditionis, non opus est, quod reipfa sit existentia auxilij; siue enim sit re ipsa, siue

non, stat tendentia conditionata, quia ab vtroque præscindit.

Inde potentia obedientialis ad visionem beatam Trinitatis non connection cum possibilitate, reipsa tali, sed per modum conditionis: & consequenter neque cum Trinitate reipsa possibili; atque adeo in cognitione naturali potentia obedientia. lisab Angelo.comprehensa, non poterit Trinitas reipsa possibilis, vel existens cognosci.

50. Obiicies ykimo, in qualibet creatura extat vestigium Trinitatis, & in homine illius imago, ve ait Augustinus 6. de Trinit. cap. 10. Per vestigium autem cognoscitur, qui illud impressit, & per imaginem exemplar: ergo cum possit creatura cognosci notitia naturali evidenti, poterit quoque Trinitas in illa. Confirmator, Ratio naturalis nequit euidenter oftendere Mysterium Trinitatis impossibile esse, cum veritas vegitati nequeat esse contraria: ergo poterit euidenter conuincere tale mysterium possibile esse. Probatur consequentia, nam quod non est euidenter impossibile, potest demonstrari euidenter possibile, cum inter possibile, & impossibile non detur medium: Trinitas autem lumine naturali non est euidenter impossibilis: ergo poterit demonstrari euidenter possibilis.

Qualiter in 51. Respondeo creaturas non esse vestigium Trinitatis, quo ad proprietates diuinas Personales, sed tantum quoad attriftigium, & buta absoluta Potentiæ, Sapientiæ, & Bonitatis. Quæ licet imago Tri- distinctis Personis approprientur, Potentia scilicet Patri, Sapientia Filio, & Bonitas Spiritui sancto; hæc tamen appropriatio non lumine naturali, sed Deo reuelante nobis inno uit; arque adeo nec Trinitas Personarum innotescere potuit Idem est de ratione imaginis. Homo enim dicitur imago Dei, eo quod sit intellectualis, & liber, non quia sit expressio Trinitatis Personarum. Confirmatio ponderis non est. Eo enim quod Trinitas non sit lumine naturali euidenter impossibilis, non sequitur, quod possit lumine naturali demonstrari euidenter possibilis. Nam plures veritates, nec sunt euidenter possibiles, nec impossibiles, ve pater, tum in his, quæ side reuelante credimus, tumin aliis, que probabili tantum nocitia iudicamus, quænobis, nec sunt euidenter possibilia, nec impossibilia. Vnde licet inter possibile, & impossibile, medium non sit; est tamen inter euidenter possibile, & euidenter impossibile:

bile; videlicet, neque euidenter possibile, neque euidenter impossibile, seu carentia euidentiæ tam possibilitatis, quam impossibilitatis.

#### SECTIO IV.

### An ante reuelationem possit Trinitas probabiliter innotescere.

Otitia probabilis dicitur iudicium de veritate ob- Magister. iecti, propter motiuum, aut medium illam proba- 5 Thomas. biliter suadens. Difficultas ergo est, An seorsim à fide, '& Albertus. reuelatione diuina, stando soli lumini naturali haberi possit Bonauent. ludicium probabile de existentia aut possibilitate Trinitatis. Richardus. Negat communis sententia, quam tenet Magister 1. dist. 3. cap. Durandur. nanc reffat. S. Thomas hic quæst. 32. art. 1. corpore, & ad 1. Scotus. Argentinas. & 2. Et de potentia quæst. 9. art. 5. corpore. Et de veritate Marsilius. quæst. 10. art. 13. Alexander 1. part. quæst. 2. Durandus dist. 2. Carthusiaquæst. 4. Scotus dist. 2. quæst. 2. & quodlib. 14. Argentinas Caletanus, dist-12. quæst.12. artic.2. Marsilius 1.quæst.6.art.1. conclus. 3. & P.Soarius. quæst. 14. art. 2. Carthusianus 1. dist. 3. quæst. 3. Caictanus, P. Zuniga. & communiter Thomistæ quæst. 32. art. 1. Eandem sententiam tuentur Doctores nostræ Societatis. P. Soarius lib. 2. de Trinit. cap.2.num.10. P.Ruiz disp.41.sect.5.num.3. P.Zuniga disp.7.dub.1.num.4 Et alij omnes.

Asserendum est cum communi sententia, possibile non stando coelle homini, vel Angelo iudicium probabile ante reuelatio- muniterum nem de possibilitate aut existentia Mysterij Trinitatis, stando bile non est communi rerum cursui. Probatur, quia stando lumini natu- ante reuelarali, & communi rerum cursui, illud principium. Que sunt ea tionem iudem uni terno, &c.euidentissimum censeretur, & Mysterium babile de Trinitatis sine vlla formidine illi contrarium, & oppositum Mysterio Trinitatis. iudicaretur, cum his autem principiis, quibus omnes firmissime adhærerent, nullus concipere valeret indicium probabile de veritate Trinitatis, imo naturali sequela inferrent

omnes,

omnes, falsam esse Trinitatem, hoc discursu, qui certissimus appareret, Quod opponitur principio euidenti falsum est: Trinitas opponitur principio euidenti, videlicet, Quæ sunt eadem vni tertio, &c. ergo falsa est.

Possibile tamen eft fimabsolute spectata abfoluta Dei otentia.

54. Dixi stando communi rerum cursui. Nam inspecta absopliciter, & luta Dei potentia, cum post reuelationem possibile sit iudicium probabile de Mysterio Trinitatis; censeo possibile quoque esseante reuelationem. Moueor, quia iudicium probabile de Mysterio Trinitatis, post reuelationem, & signa credibilitatis habitum non pendet essentialiter à reuelatione reipsa possibili, aut existente, tanquam à principio, aut obiecto; aliter esset supernaturale, cum supernaturale sit, quidquid supernaturali connectitur; ergo poterit existere independenter à reuelatione reipsa possibili, & existente; atque adeo ante illam. Consequentia bona est ex doctrina ab omnibus recepta; res enim ab altera independens existere potest ante illam, & fine illa : ergo si iudicium probabile de Mysterio Trinitatis post reuelationem conceptum, simpliciter, & essentialiter non dependeat reuelatione re ipsa possibili, vel existente, existere poterit ante illam, & sine illa.

Fractum Recentioru commune offugium.

- erg metick

ali atalet

Distinct continue P

Nec placent iuniores alicui respondentes. Actum probabilem de Mysterio Trinitatis dependere à reuelatione tanquam à remouente prohibens, etiamsi non dependeat ab illa reipsa possibile, aut existente, tanquam à principio siue obiecto. Non inquam placent. Quia vel iudicum probabile de Mysterio Trinitatis pendet essentialiter à reuelatione reipsa possibili, vel existente, tanquam à remouente prohibens, vel non? Si primum : ergo connectitur essentialiter cum reuelatione reipsa possibili, vel existente, tanquam à remouente prohibens; atque adeo supernum eri, quod implicare bene norunt Recentiores illi, eo quod actus probabilis de suo expositus sit falsitati, quod enti supernaturali repugnat. Si secundum : ergo iudicium probabile de Mysterio Trinitatis existere poterit de absoluta potentia absque reuelatione reipsa possibili, autexistente, etiam ve remouente prohibens. Nec video vnde essentialis connexio cum reuelatione tanquam cum obiecto, aut principio, arguere debeat supernaturali turalitatem in ente connexo, & non illam debeat arguere connexio cum eadem reuelatione tanquam cum remouente

prohibens.

Confirmatur, nam quod fando lumini naturali, & 56. communi rerum cursui, prohiberet iudicium probabile de Mysterio Trinitaris, aliud non esser, quam firma adhæsio, qua homo existimaret, Mysterium Trinitatis oppositum principio illi naturali enidenti, Que funt endem uni tertio, &c. Quem errorem expulit à nobis fides, qua instructi, nouimus Mysterium Trinitatis non esse contra, sed supra principium illud. Huiusmodi autem error, etiam si de facto sit à nobis per sidem expulsus; potuit tamen aliis mediis independentibus à fide remoueri, nolente Deo ad talem errorem concurrere. Quo ceffante expeditus maneret intellectus ad probabiliter existimandum, illud principium non extendi ad Mysterium Trinitatis. Hæc autem omnia contingere possunt independenter ab omni reuelatione, & principio superno. Nam cessatio illius erroris nihil inuolueret supernum, idemque est de virtute productiva illius iudicij, vipote adæquate naturali: ergo, &c.

57. Quid verò tune concepto iudicio probabili de veritate Quid con-Trinitatis sentiret intellectus de principio illo, Qua sunt ea- cepto iudidem uni tertio, &c. & de ipso probabili iudicio? Respondeo, bili de veside principio illo iudicaturum, verissimum esse, sed probabili- tate Trimiter non extendi ad Mysterium Trinitatis. De iudiciovero Mo tatis sentiprobabili censeret intellectus, esse reipsa falsum, sicut plures aus. funt opiniones falsz. Quia non inveniret modumad solvenda argumenta Trinitatem expugnantia; ad quas tenebras etradendas, fidei nobis lumen effulsit, quo iudicium probabile de Mysterio Trinitatis certissimè nouimus, esse verum, & argumenta opposita inania prorsus esse veritate,& dolo plena.

18. Dicere posset aliquis, Probabilitatem iudicij de My- Aliud essusterio Trinitatis post reuelationem habiti, non esse actui giú de proadæquate intrinsecam, sed partim intrinsecam, & partim extrinsecam, ab entitate actus in recto, & ab existente reuela- reicaum, tione in obliquo; sicut de veritate Philosophantur non pauci, docentes, consistere in conjuncto exactu simul, & objecto.

Digitized by Google

19

Probabilitatem iudicij de Mysterio Trinitatis pariter consistere, non in sola entitate actus, sed in coniuncto ex actu, & reuelatione. Idcirco haberi posse iudicium probabile post repelationem, non vero ante. Quia ante repelationem, etia.n si existere possit entitas actus, non vero reuelatio, ve perse patet. Existentia autem reuelationis, vepote constitutiua probabilitatis, necessaria omnino est, vt entitas iudicij probabilis denominetur; atque adeo implicat iudicium de Mysterio Trinitatis probabile ante reuelationem.

Ante revelationem indicium intrinfece Mysterio Trinitat s.

59. Contra tamen, quia post reuelationem haberi potestiudipossibile est cium probabile de Mysterio Trinitatis, cuius probabilitas sit entitati actus adæquate intrinseca, ex modo tendendi actus probabile de in objectum; in hoc enim nulla est assignabilis implicantia, maxime, cum actus naturalis attingere possit, infra certitudinem, & euidentiam, obiectum materiale, & formale supernum, vt Doctiores Theologi tuentur, & post reuelatio. nem tot abundent rationes., & motiva, ad actum ab intrinseco probabilem concipiendum. Hujusmodi autem probabile indicium non connectitur, nec pendet à reuelatione reipsa possibili, vel existente ; aliter probabile, & naturale non esset, sed certum, & supernaturale, vt ostensum est : ergo ante, seu independenter à reuelatione reipsa possibili, vel existence, haberi potest.

Probabilitas 60. à renelatioterminos certitudinis attingeret,

Confirmatur, probabilitas desumi non potest à reuea reuciatione attione, quatenus reipsa existenti, aut possibili, sed ab illa, quatenus obiective existente, præscindendo an reipsa existens sit, vel possibilis: ergo etiams iudicium de Mysterio Trinitatis esset extrinsece probabile, habeii posset cum circunstantia probabilitatis ante reuelationem reipsa existentem, aut possibilem. Antecedens probatur, quia probabilitas, inter alia, hoc differt, à certitudine, & euidentia; quod illa exposita sit falsitati sub quacumque reduplicatione probabilitas consideretur, cum nunquam terminos euidentiæ, aut certitudinis attingat; si autem probabilitas illius iudicij sumeretur à reuelatione, quatenus reipsa existente, aut possibili, attingeret terminos methaphysicæ certitu

Digitized by Google

certitudinis; cum revelatio, illam constituens, sit Methaphysicè certa: ergo probabilitas iudicij de Mysterio Trinitatis desumi non potest à reuelatione, quatenus reipsa existente, aut possibili; sed ad summum, ab illa quatenus obiective existente, præscindendo ab existentia, & possibilitate in re.

61. Obiicies primò. Aliqui Philosophi ex principiis na- Vnde Philoturalibus habuerunt de facto notitiam Trinitatis non cer- qualem Tritam, aut euidentem : ergo probabilem. Maior probatur ex nitatis notitestimoniis Philosophorum quæ ex Eugubino refert P. Vas- tiam aucuquez disput. 132. capit. 1. quæ aliqualem Trinitatis præse- pati sucrine. ferunt notitiam. Respondeo aliqualem illam notitiam Trinitatis conceptam à Philosophis, non fuisse ex principiis naturalibus, sed quia vel in sacros Codices inciderunt, vel in ludæos doctos, qui de hoc mysterio aliqualem ex sacris litteteris habuere notitiam.

- 62. Obiicies secundo. Non obstante illo principio, Qua sunt eadem uni tertio, sunt eadem inter fe, independenter ab omni reuelatione, docuere plures Philosophi valde probabiliter, posse dari vnam naturam præcisam, pluribus communem, & cuilibet individuo adæquate identificatam: ergo non obstante eodem principio, posset etiam intellectus probabiliter iudicare, possibilem esse vnam naturam pluribus Personis Distinctis realiter identificatam. Etenim reipsa Philosophi illi obiective præscindentes indivisibilem naturam pluribus communem, mysterium simile Trinitati tuebantur. Cur ergo ex illa sua doctrina probabiliter inferre non poterant, possibilem vnicam naturam tribus Personis distin-Ais identificatam.
- Respondeo concesso antecedente, negans conse- so'uta obsequentiam de natura singulari. Licet enim Philosophi illi tura vniverprobabiliter tuerentur vnam naturam præcisam pluribus sali desumcommunem, eam tamen docebant multiplicatam realiter pta individuis, ita ve natura Petri sit realiter numero distincta à natura Pauli, vnde Petrus, & Paulus non sunt idem cum vno tertio, scilicet cum eadem singulari,

the most military with the meta D, 3 and and &

Digitized by Google

& immultiplicabili natura humana, quo saluari existimabant principium illud, Quæ sunt eadem uni tertio, sunt eadem inter se. At Mysterium Trinitatis consistit intribus Personis realiter inter se distinctis, & eidem numero, & immultiplicabili naturz identificatis. Idcirco folo naturali lumine non apprehenderetur saluari principium illud, sed instringi, acque adeo falsum censeretur Mysterium Trinitatis, vipote principio euidenti contrarium, & oppositum.

**Indicium** probabile de Mysterio Trinitatis ante reuelationem fimfibile.

64. Obiicies tertiò. Post renelationem possibile est indicium probabile de possibilitate, & existentia Mysterij Trinitatis: ergo cum Angelus ante reuelationem, seu independenter ab illa, cognoscat euidenter intellectum creatum, cognoscet pliciter pos- etiam euidenter in illo principium talis iudicij : ergo inferer euidenter Mysterium Trinitatis probabile esse independenter à reuelatione. Vtraque consequentia videtur optima. Tum quia Angelus cognoscit euidenter omnia principia, & effectus naturales, præter secreta cordis: judicium autem illud probabile de Mysterio Trinitatis est estetus naturalis, cum sit actus natura sua fallibilis, similiterque principium illius naturale est, cum nihil supernaturale possit iudicium, seu notitiam fallibilem generare. Tum etiam, quia tam iudicium illud probabile, quam illius principium, non pendent à reuelatione reipsa possibili, aut existente, ve nos supra ostendimus: ergo poterum existere de sacto independenter à reuelatione. Hoc argumentum conclusionem nostram non lædits imo illius à nobis traditam explicationem alte munit, ac roborat. Respondeo igitur simpliciter, & absolute, attenta absoluta Dei potentia, posse ante reuelationem innotescere Angelo iudicium probabile de Mysterio Trinitatis, eiusque principium, quia non pendent essentialiter à possibilitate, aut existentia reuelationis in re. De potentia vero ordinaria stando communi rerum cursu, non posse. Quia talis notitia impeditur principio lumine natura noto, scilicet, 2 na sunt cadem uni tertio, &c. Si autem quaras cur impediatur? Respondeo impediri, non quod illud principium sie reipsa Trinitati contrarium, verum enim vero non opponitur, sed quia imbecillitas intellectus nostri, sibi relicta, non caperet exceptionem ceptionem, & akitudinem Trinitatis supra illud principinm. Inde impediretur apprehensio aliquo modo suadens Trinitaus verifatem, quæ ad indicium probabile concipiendum necessaria est.

66. Obiicies vlumd. Lumen naturale, vt distinctum à su- Qualiter lupernaturali, complectitur omnes causas, & effectus natura-men natules : iudicium autem probabile de Mysterio Trinitatis est effectus naturalis, & illius principium est causa naturalis : ergo indicium lumen naturale complectitur iudicium probabile de Mysterio probabile de Mysterio Mysterio Trinitatis, citifque causam; asque adeo stando soli lumini, nacu-Trinitatis. rali conunebitur intra illud iudicium probabile de Mysterio Trinitais, Respondeo, lumen naturale simpliciter, & de absoluta Deipotentia, complecti quidem omnes causas, & effechus naturales, & consequenter iudicium probabile de Mysterio Trinitatis, stando vero communi rerum cursui, non ita; vt sic enim solum complecti posset apprehensionem Trinitatis omnimode dissuadentem illius veritatem qua prorsus impeditur iudicium probabile de Mysterio Trinitatis. Hzc dicta fint ex suppositione, quod stando communi rerum cursui emergeret notitia apprehensiua Trinitatis, de quo sectione sequenti.

#### SECTIO V.

An ante reuelationem possit haberi dubium, suspicio, vel apprehensio Trinitatis.

Onstat ex dictis sectione præcedenti, attenta ab- simpliciter, soluta Dei potentia, & principiis naturalibus, ha- & absolute beri posse cos omnes acus ante reuelationem circa Myste- funt illi rium Trinimtis. Tum quia, vt videmus, haberi potest iudi- adus ante cium probabile, cuius acquisitio longe difficilior est, suppo- reuelatione. nensque apprehensionem suadentem veritatem Trinitatis. Tum etiam, qui post factam reuelationem, possibiles sunt actus illi: ergo & ante illam, cum nullatenus dependeant à reuelatio

DATA STATE

reuelatio reipsa possibili, aut existente, vt de actu probabili fusius prosecuti sumus; aliter actus illi naturales non essent, sed superni, vipote cum reuelatione diuina connexi. Difficultas ergo est, An, stante communi rerum euentu, & concursu, haberi possent actus illi imperfecti circa Trinitatis Mysterium, nulla reuelatione, aut principio supernaturali præcedente.

Impossibiles 68. Assero primò, non posse haberi dubium, aut suspicionem de possibilitate, aut existentia Mysterij Trinitatis. Protoum cur- batur, quia ante reuelationem stando communi rerum cursui, non posses dubitare, nec suspicari de falsitate illius principij, Que sunt eaden uni terrio, sinc eadem inter se : ergo neque posses dubitare, aut suspicari de veritate Trinitatis. Antecedens videtur certum, quia tam euidens appareret principium illud , ac istud aliud , Quodliber vel est , vel non est , & hoc aliud idem non potest simulesse, & non esse, ficut ergo nullus posset de fassitate horum principiorum dubitare, aut sufpicari, ita nec de falsitate alterius. Consequentia ergo probatur, quia stando communi rerum cursui, non posses dubitare, nec suspicari, an Trinitas vera esset, quin dubitares, aut suspicareris, an hoc principium, Qua sunt eadem uni tertie, &c. falsum esset; id autem non posses dubitare aut suspicari : ergo neque, an Trinitas vera esset. Maior probatur, quia Trinitas, vipote consistens in identitate trium cum vno tertio, & non inter se, appareret euidentissime contraria principio asserenti, Esse idem inter se, qua sunt idem cum tertio ; ergo non posses dubitare, aut suspicari, an Trinitas vera estet, nisi dubitans, an illud principium falsum esset.

69. Confirmatur, quia nullum apparet medium, vnde intellectus, dubium, aut suspicionem concipere posset circa veritatem Trinitatis; ita vt reipsa maneret suspensus, & in neutram partem oppositam inclinaret, quod requiritur ad strictum dubium, suborta enim apprehensione Trinitatis, subito intellectus ex apparenti contrarietate Mysterij cum principio illo euidenti, Qua funt eadem uni tertio, &c. determinaretur ad dissensum; & assensum, quamuis reipsa verum falsum, & temerarium indicaret, propter imbecillitatem

iplius

ipsius non valentis akitudinem mysterij pertingere, nec exceptionem illius à communi illa regula discernere, vt passim commendant Patres adducti sect. 1. ergo nullum posset occurrere dubium, aut suspicio, qua reipsa intellectus hæsitaret An Tripitas vera esset.

70. Circa apprehensionem maior est difficultas triplex circa Triplex eir-Mysterium Trinitatis suboriri posset. Prima, inclinans, & Trinitatis fuadens, verum esse; inclinans inquam ad assensum mysterij, apprehensio & retrahens à dissensu. Secunda, inclinans, & suadens, fal-da sum esse; inclinans inquam ad dissensum mysterij, & retrahens ab assensu, Terria, indifferens, non magis de se inclinans, aut suadens veritatem mysterij potius, quam falsitatem, led verumque indifferenter repræsentans, ex vi cuius intellectus non magis in assensum propendeat, quam dissensum. Communis Recentiorum sententia docet, ante reuelationem haberi non posse apprehensionem suadentem, Trinitatem veră esse: haberi tamen posse apprehensionem suadentem, esse salsam. De tertia autem apprehensione indifferenti nihil dispuțat. 🚜

Assero secundo apprehensionem suadentem, verum apprehenesse Mysterium Trinitatis, & ad illius assensum inclinantem, fo suasiua aut allicientem, haberi non posse, ante reuelationem, atten- ante reuelato communi rerum cursu, Dixi, attento communi rerum cursu, tionem posquia inspecta potestate Physica; possibilem esse eam apprehensionem, constat ex dictis, pro actu probabili sect. præcedenti; actus enim probabilis natura sua eam apprehensionem Supponit: ergo cum ille, potestate physica, sit ante revelationem possibilis, etiam crit apprehensio. Probatur conclusio Primò, Quia si ea apprehensio concipi posset, etiam posset parturiri iudicium de veritate Mysterij Trinitatis: Hoc non potest, vi vidimus: ergo neque concipi apprehensio. Secundò, quia attento communi rerum cursu. non potest Trinitas luaderi vera, quin principium illud, 2na sunt cadem vni ter-410,&c. suadererur falsum: apprehenderetur enim Trinitas illi contraria: ergo cum non possit principium illud suaderi fallum, neque posser Trinitas vera existimari. Terriò, quia esse idem inter se, quæ sunt eadem vni terrio, æque euidens ap-

pareret, ac, idem non posse simul esse, & non esse; contra hoc autem principium nulla potest haberi apprehensio suasiua: ergo neque posset contra illud.

Quid de apprehenfione suadente Trinitatem falsam esse.

Assero tertiò, apprehensionem inclinantem, & suadentem, falsum esse Mysterium Trinitatis ante reuelationem haberi non potuisse, attento communi rerum cursu. Hæc conclusio non eodem nititur cum præcedenti fundamento. Nam imbecillitas intellectus, quæ potens non est ad apprehendendam, & sibi suadendam Trinitatem esse veram, apra de se est, imo quo imbecillior, eo aptior, ad apprehendendam, sibique suadendam falsam esse. Alio igitur hæc assertio trahitur fundamento, videlicet, quia ex tali apprehensione, suapte natura, sequeretur iudicium asserens, Trinitatem esse falsam. Cumque ea apprehensio communis esset omnibus, commune quoque esset iudicium illud. Vnde pacati, & pacifici sentirent homines contra Dei veritatem; quod impedire, etiamsi potestate physica absoluta permitti posset, congruum apparet diuinæ Prouidentiæ. Longe enim melius esset, ignorare prorsus homines Mysterium Trinitatis, quam contra illius veritatem sentire. Inde censeo, e am apprehensionem impediendam fore à Deo, ne inter homines tanquam certa, & euidens, Trinitatis falsitas vagaretur.

73. Addo, nec ab vno, vel altero habendam fore similem apprehensionem. Quia talis homo tutus, & securus existimaret, se obsequium præstare Deo actu illo erroneo contra diuinam veritatem; & ex natura rei contra diuinam veritatem posset tanta facilitate disseminari error ille, quanta potest veritas illius principij, Quasur endem vni terrio, &c. Vnde ex natura rei exponeretur repudianda veritas diuina, & erroribus omnium postponenda, existimantium esse claram, & perspicuam veritatem; Deum non esse tres Personas. Ad hæc ergo inconuenientia vitanda opportunum esset eam appre-

Quid de ap- hensionem impedire.

prehensone
indisferenti, 74. Assero quartò similiter, Apprehensionem indisferentam ad as tem, tam ad assensum quam dissensum Trinitatis, ante reuesensum qua
dissensum qua
dissensum

Digitized by Google

esse Trinitatem, vel asserendam falsam, tamen à propria imbecillitate, & apparenti contrarietate Trinitatis cum notissimo illo principio, Que sant eadem uni tertio, &c. necessario determinaretur, ad negandam Trinitatem esse veram, & ad afferendam falsam. Vnde eadem sequerentur incommoda, quæ circa apprehensionem suassuam numerabamus; videlicet, pacifice iudicaturos homines contra Divinam veritatem, existimantes obsequium se præstare Deo actibus erroneis negantibus Trinitatem Personarum : ergo ad id vitandum consonam esset divinz Providentiz eam apprehensionem impedire.

75. Obiicies primo, de facto magna pars hominum errat Cur Deus de facto no in Mysterio Trinitatis, nec tamen ad divinam spectat provi-teneatur dentiam, cam apprehensionem erroris suasiuam impedire: impedire ergo nec stando lumini naturali ante reuelationem ad ean- fionem erdem spectabit prouidentiam similem apprehensionem impe- roris suafidire. Respondes concesso antecedente, negans consequentiam. uam eirca Mysterium Discrimen est, quia de facto lumine sidei, & auxiliis gratiæ, Trinitatus. circa possibilitatem, & existentiam Trinitatis abunde instruimur, docemurque contrariam non esse principio illi, 222 sant eadem uni tertio, &c. Vnde vel non erratur inculpabiliter, vel si id aliquando contigerit in rustico, provisum est fam remedium, ne ex natura rei talis error tuto, & inculpabiliter in omnes disseminari possir. Quod aliter contingeret ante reuelationem, & auxilia gratiæ, tunc enim absque vlla formidine apprehenderetur Mysterium Trinitatis principio illi contrarium, & consequenter falsum; idque tanta securitate, quanta veritas illius principii firma consisteret, & immota.

Obiicies secundo Intellectus noster plura suis viribus. Nee vt imindependenter à reuelatione, apprehendit, & format impos- possibilem posset intelsibilia: ergo etiam posset, ante reuelationem, saltem, vt im leaus appossibilem apprehendere Trinitatem. Ad errandum enim sibi Prehendere Trinitatem. sufficit intellectus, nec vllo indiget lumine fidei. Respondeo. concesso antecedente, i negans consequentiam. Quia ratio à nobis exposita non militat in aliis impossibilibus, quædiuinam Veritatem non lædunt. Nec negatur à nobis possibilis appre-

hensio

# 

#### DISPVTATIO II.

### Cognoscibilitas Mystery Trinitatis post factam reuclationem.

38

IXI Iam nomine reuelationis, non venire solam diuinam locutionem: sed principia etiam, & media supernaturalia ad notitiam Trinitatis conducentia. Quærit

ergo præsens disputatio, quid natura rationalis, siue humana, siue Angelica mediis, & principiis supernaturalibus adiuta, consequi possit de Mysterio Trinitatis, tum actibus naturalibus, tum supernis sup ponentibus iam diuinam reuelationem, & signa credibilitatis, morali euidentia, veritates à Deo reuelatas confirmantia. Et quidem beatos per visionem beatam intuitiue videre Mysterium Trinitatis, non hic disputo, sed ex tractatu de visione suppono. Similiterque posse priuilegium illud de potentia absoluta viatori concedi. De cæteris ergo aliis notitiis præsens instruitur controuersia.

### SECTIO I.

An haberi possit notitia probabilis, aut euidens naturalis.

Moriua, & principia (uperna polfunt actu
naturali
probabiliter
attingi.

2. Irca primam partem communis satis est Theologorum sententia post factam reuelationem haberi posse notitiam probabilem Mysterij Trinitatis. Pro cuius clariori intelli intelligentia supponendum est. Motiua, & principia superna, vnde Trinitas actibus supernis infallibiliter penetrari valet posse actu naturali probabiliter pertingi. Tum quia ens supernum superare non debet quamlibet cognitionem naturalem, sed solam simpliciter certam, & euidente, ve tractatu de visione fusius expendimus. Ratio est, quia sola cognitio simpliciter certa, aut euidens conectitur cu suo obiecto, ita reipsa se habente, ac afferitur ab actu, cumque ens supernum superare debeat totius naturæ connexionem, superare quoque debet actum naturalem certum, & euidentem; non vero probabilem, qui eam connexionem non fortitur. Tum etiam quia notitia probabilis de obiecto quolibet superna esse non potest, cum de fuo sit falsitati subiecta : ergo naturalis.

3. Assero primò. Post factam reuelationem , haberi posse Post reuelanotitiam probabilem de Mysterio Trinitatis. Probatur primo tonem hade probabilitate ab extrinseco; hæc enim consistit in assensu notitis ab obiecti, propter authoritatem, & consensum plurium Do- cumfeco Aorum vnanimiter in aliquod assertum conspirantium : hu- de Mysterio iusmodi autem authoritatem, & consensum abundare circa Trinitatis. Mysterium Trinitatis, quis vel cæcus non videat : ergo poterit in ea fundari notitia ab extrinseco probabilis de Mysterio Trinitatis. Confirmatur, nam si quid obstaret possibilitati illius notitiæ, maxime supernaturalitas Trinitatis: istam autem non obstare constat, tum ex dictis num præcedenti, tum etiam, quia actus falsus negans Trinitatem, illam attingit, etiamsi ipse naturalis sit, & Trinitas superna: ergo idem poterit probabilis.

Dices primò, actum fallum tendere modo imperfectifsimo in obiectum, ideoque posse extendi ad id, quod supernaturale est. Contra, quia etiam actus probabilis tendit modo imperfectissimo in obiectum, scilicet de se exposito falsitati, qui modus tendendi non minus actibus supernis contrarius, & impossibilis est, quam actualis falsitas: ergo cum actus falsus extendi possit ad obiectum supernum, etiam poterit Adus proprobabilis.

Dices secundo actum probabilem connecti cum suo obiecto coobiecto, quia nec persistere potest sine obiecto, nec priori connexus deposito

babihs qua-

deposito nouum valet exprimere. Vnde si actus probabilis posset Trinitatem attingere, quoque posset illi connecti: id non potest: ergo neque attingere. Contra, quia actum probabilem persistere non posse sine obiecto, nec posse, priori depolito, nouum exprimere, non arguit connexionem cum objecto, ita reipsa se habente, acasseritur abactu, aliter actus falsus circa Trinitatem, cum non possit persistere sine vllo obiecto, nec priori deposito nouum exprimere, connecteretur Trinitati, sed solum arguit connexionem cum obiecto apprehenso, seu obiectiue existente in mente cognoscentis, quæ connexio communis est omnibus actibus respectu cuiuscunque obiecti, nec sufficiens ad actum supernum specificandum; sed viterius ad id opus est connexio cum obiesto ita reipsa se habente, ac asseritur ab actu. Quod longissime positum esset abactu probabili de Mysterio Trinitatis, qui de se manere posset, etiam si Trinitas in re non esset, dummodo esset Trinitas apprehensa: ergo etiamsi actus probabilis posset attingere Trinitatem, non inde fieret posse illi connecti, modo sufficiente ad actum supernum specificandum.

Quo pacto notitia pro babilis de Mysterio Trin tatis facto reuelationem.

Dices tertio, notitiam probabilem de Mysterio Trinitatis supponere Diuinam reuelationem, sine qua habita non fuisset, ideo futuram necessario supernam, quod cum implisupponat de cet, consequenter quoque implicare actum probabilem de Mysterio Trinitatis, necesse est. Contra tamen. Quia notitia probabilis de Mysterio Trinitatis non supponit per se reuelationem diuinam, sed per accidens, & mediis entitative naturalibus acquiri potuisset. Nam reuelatio eatenus expedit intellectum creatumad assensum probabilem de Mysterio Trinitatis, quatenus expellit errorem, quo sibi homines suaderent, huiusmodi mysterium contrarium esse illi principio, Quasunt eadem uni tertio, &c. hic autem error expelli potuisset, vel nolente Deo ad illum concurrere, vel infundendo cognitionem naturalem impersectam exceptionis Trinitatis ab co principio, in quo nihil supernaturale relucet: ergo etiam si notitia probabilis de Mysterio Trinitatis supponat de sacto reuelationem, fine qua habita non fuillet, noninde futura est superna.

Dices

Dices vltimò, notitiam probabilem natura sua exigere ad sui existentiam remotionem impedimenti, cum sine illa saltem connaturaliter existere non possit. Quæ remotio cum sit reuelatio, natura sua eam exigeret actus probabilis, & consequenter supernaturalis etit; nam quod natura sua exigit aliquid supernaturale ad existendum, supernaturale est. Con- Quid sit ietra, quia remotio impedimenti non est reuelatio diuina, sed pedimenti carentia rei impedientis, quæ per accidens inducitur à reue- ad notitiam latione de facto. Vnde existentia actus probabilis, quamuis probabile. absolute exigat ad sui existentiam remotionem, seu caren- necessaria. tiam impedimenti, non tamen absolute exigit illam à reuelatione causandam, sed vel causandam, aut inducendam à principiis naturalibus, vel à reuelatione diuina, si possibilis sit, quo nulla stat cum illa connexio, & consequenter neque supernaturalitas vlla actus probabilis : ergo licet iste exigat ad sui existentiam remotionem impedimenti, non ideo supernus futurus est.

8. Secundo probatur conclusio de probabilitate ab intrinseco, Post reuclasiue à ratione, & motiuo desumpta. Nam rationes, & motiua beri potest de se sufficientia ad specificandum actum simpliciter certum notitia ab & infallibilem; sufficientia quoque sunt, imperfectiori modo piobabilis apprehensa, ad specificandum actum ab intrinseco probabi- de Mysterio lem : de facto autem dantur rationes, & motiva de se suffi- Trinitatis. cientia ad specificandum actum simpliciter certum, & infallibilem de Mysterio Trinitatis, nempe actum sidei supernæ: ergo eadem motiva imperfectiori modo penetrata, qualiter ad notitia probabilem necesse est, poterunt specificare actum ab intrinseco probabilem de eodem Mysterio Trinitatis. minor certa est. Maior autem constat ex dictis, nam obiectum supernaturale attingi potest ab actu naturali, etiam vt motiuum: ergo attingi etiam poterit ab actu probabili.

9. Confirmatur Primo. Nam motiua proponentia Myste- Motiua sufficientia ad rium Trinitatis euidenter credibile sufficientia sunt, imo & probabilem superabundantia, ad probabilem illius assensum: de facto assensum de Mysterio autem dantur ea motiua, signa videlicet credibilititatis: ergo & Trinitatis. poterit ea notitia probabilis haberi. Confirmatur Secundo, quia fi quid obstaret, maxime illud principium, Qua sunt eadem

vni tertio, sunt endem inter se, hoc non obstat: ergo. Minor probatur, quia post reuelationem iam nobis constat illo principio non comprehendi Mysterium Trinitatis, & rationes ad illud explicandum à fide nobis ministratæ sunt: ergo non obstabit illud principium probabili Trinitatis notitia. Imo adulti, ad fide divina apprehendenda nostræ fidei mysteria, trahuntur rationibus naturalibus, quibus, interna comitante gratia, fidem supernaturalem concipiunt : ergo signum est cas rationes esse saltem ab intrinseco.probabiles, aliter nullius essent momenti ad assumptum suadendum.

An post re-'sterio Trinitatis.

10. Circa secundam sectionis partem, Maior est difficultas, possibilis sit An scilicet post factam reuelationem possit haberi euidens notitia Trinitatis in substantia naturalis: de supernaturali enim ralis de My- inferius disputabitur. Negant communiter Doctores. Affirmat Lullius apud Vazquium disp. 133.c 1. qui censet præcedentelumine fidei haberi posse demonstrationem naturalem, caque conuincendos fore quoscumque Gentiles, & Mahomeranos, si eam penetrare voluerint. Quid autem præcedens fidei lumen inseruiat demonstrationi, explicat docens prærequiri, non quia actus fidei demonstrationem componat, nam confusus est, sed ve creatura inueniae medium demonstrationi consonum, & aptum.

Demonstra- II. . tiones nafactam reuelationé à politz.

Si autem à Lullio quæras quam ipse demonstrationem turales Tri- inuenerit, hanc fubiicit, Vbicumque est actus, est concordia agenntatis post eis, & acti, sed in dinina bonitate est actus, nempe bene facere: ergo est concordia in divina bonitate, vbi autem est concordia, est Lullio com pluralitas Per enarum, erge & in dinina bonitate erit similis pluralitas. Cæterum momenti non est Lullis demonstratio. Etenim propositio illa, Vbicumque est actus, est concordia agentis cum acto, falsa est, nam in homine datur agens, & actus absque vlla concordia agentis cum acto, tanquam cum Persona producta. Si autem loquatur de agente, & acto, qui personæ sint, supponit probandum, esse scilicet agens, & actum in vnica natura diuina. Insuper in Deo esse agens, & actum ad intra, siue personam producentem, & productam, tantum est de fide, unde conclusio nequit esse demonstratio. Denique, propositio illa, Vbi est concordia est pluralitas, stando lumini

lumini naturæ distingueretur, est pluralitas tantum Personarum, negaretur; Personarum, & voluntatum inter se conuenientium, concederetur; & consequenter negaretur possibilem esse concordiam in Deo, vbi vnica tantum est voluntas. Quod si discursus ille esset demonstratio, vnde ostenderet Lullius dependentiam illius à lumine fidei præexistente? sane hoc libere prorsus, & absque fundamento daretur. Nec æstimanda est alia demonstratio sumpta ex bonificativo, bonificabili, & bonifacere, vnde contendit Trinitatem demonstrare, quia præter verborum nugas præcisis terminis, vix aliquid inuenies. Quare P. Ruiz disp.41. sect. 1. Lullij demonstrationes, ridiculas vocat, deliria somniantis, & male sani capitis.

Assero secundo, etiam post factam reuelationem, im- reuelatione possibilem esse notitiam naturalem euidentem Mysterij Tri- possibilis no nitatis. Probatur, quia Mysterium Trinitatis est supernaturale, firatio nacum superet omnia principia naturalia, & nullum sit medium turalis Trinaturale cum Trinitate connexum : ergo non potest actu naturali euidenter cognosci. Patet consequentia, quia de ratione entis supernaturalis est, superare totius naturæ connexionem; actus autem naturalis euidens, est connexio cum suo obiecto: ergo Trinitas, quippe supernaturalis, superabit omnem notitiam naturalem euidentem, non solum ante, sed etiam post

factam reuelationem.

13. Hæc ratio displicet P. Arriagæ hic disp. 43. sect. 4. & de Trinitas visione disp. 3 sect. 2. subsect. 1. Contendit enim Trinitatis My- Personarum sterium esse ens naturale, non minus quam vnitas Dei natu- qua talis, non natura. ralis sit. Idcirco conclusionem ita probat, quia cum Deum in lis est, sed se ipso naturaliter intueri non possimus, ex creaturis autem superna, folum possit ostendi, esse vnam primam causam à se; An autem illa sit in Personis, triplex, an duplex, an vna, nullatenus ex creaturis inferatur, non est vnde circa Trinitatem Personaru aliquid inferre naturaliter possimus. Verum Arriagæassumptum mihi non probatur, integrum enim illius fundamentum reipsa convincit, quod respuit, scilicet, Trinitatis Mysterium supernum esse. Nam si nulla est possibilis connexio physica, neque intentionalis naturæ cum Trinitate: ergo

hæc non est ens naturale, quod est intra connexionem naturæ creatæ, sed supernum, quod superat illam. Insuper cum Deus sit ens naturale, non solum vt vnus, sed etiam vt trinus, iuxta doctrinam Arriagæ, cur cum possibilis sit connexio creata cum Deo vt vno: possibilis etiam non erit cum Deo vt trino, cuius rei dissicilem dabit Arriaga disparitatem: ergo in illa cognitione possibili creata poterit euidenter Trinitas actu naturali euidenti cognosci.

14. Obiicies primò contra primum assertum. Si post reuelationem esset possibile iudicium probabile Mysterij Trinitatis,
etiam esset possibile ante reuelationem: id autem fassum esset
ergo. Sequela probatur, quia iudicium probabile Trinitatis
habitum post reuelarionem, non pendet essentialiter à reuelatione reipsa existente, aut possibili; aliter esset supernaturale:
ergo potest existere ante reuelationem existentem, aut possibilem; etenim res ab altera independens, vel essentialiter non
dependens, potest saltem diuinitus existere sine illa.

Recentis cuiuldam expuncta responso.

Respondet quidam, iudicium probabile, quantumuis naturale pendere natura sua à præexistente reuelatione, non tanquam ab influente, sed tanquam à remouente prohibens, vnde colligit non posse existere ante reuelationem, nec naturale illius principium ab Angelo euidenter cognosci, quia omnia ista sequuntur naturam actus. Hæc tamen doctrina non satisfacit, & reiecta à nobis est în superioribus, quia argumentum non procedit ex dependentia naturali actus à præexistente reuelatione: quæ absque vlla intrinseca, & essentiali connexione stare potest, vt ex familiaribus exemplis meditanti clarum siet. Procedit ergo de dependentia essentiali connexioni annexa. Vel ergo existentia iudicij probabilis pendet essentialiter à præexistente reuelatione, vel non? si non pendet: ergo potest existere, saltem de potentia absoluta, nulla præexistente reuelatione. Si pendet: ergo existentia actus probabilis erit supernaturalis, vipote cum reuelatione supernaturali connexa. Quid ergo obiectioni respondendum constat ex dictis disp.1.sect.3. videantur ibi dicta.

16. Obiicies secundò. Intellectus creatus, etiam præexistente lumine sidei, non potest actu naturali demonstrare

Trinita

Tripitatem: ergo neque poterit probabiliter ostendere. Probatur consequentia, quia sicut lumen sidei non potest addere intellectu creato virtute.n naturalem ad concipiendam notitiam euidentem Trinitatis, ita neque potest addere virtutem naturalem ad probabilem eiusde notitiam generandam : ergo. Confirmatur, Aqua baptismi non potest elevari ad producendam naturaliter gratiam, neque intellectus creatus eleuari lumine fidei ad naturaliter producendum actum fidei supernum: ergo neque codem lumine fidei iuuari poterit ad naturaliter comperandum probabile Trinitatis iudicium.

17. Respundeo lumen sidei non addere potentiis creatis Quo nodo lumen sidei virentem vinital actus naturales, siue euidentes, siue pro- inte I dum babiles, led thatum expedire per accidens virtutem ipsis na- exped at ad tura Aringenitam; sicut qui inter cineres sopitos suscitat ignes, Trin tatis non addit virtutem igni, sed quam ignis ex se habet, expedit assessum. ad connaturaliter agendum. Potentiis vero creatis non implicat infita virtus ad actus naturales probabiles, etiam mysterij supermaturalis, quia hocattingi potest actu naturali probabili: cum autem non possitattingi actu euidenti, inde implicat posentia naturalis, etiam post reuelationem ad talem actum. Vnde confiat ad confirmationem : Etenim potentia naturalis, virtute naturali, producere non potest effectus supernaturales, quales suns gracia iustificans, & sides superna; actus autem probabilis naturalis est, & non supernus, ideoque posita reuelatione expediri potest ad illum naturaliter eliciendum.

18, Ex dictis collige, non posse dari notitiam naturalem eui- Trinitatis dentem Trinitatis in attestante, id est, in reuelatione diuina notitia nade mysterio Trinitatis; quia omnis locutio divina, quippe turalis enicerta, & infallibilis, connectitur essentialiter cum suo objecto: stante imvade locutio obiecti superni, quale est Trinitas, debet esse possibilis intrinfece superna, & consequenter superans connexionem euiusuis entis, & actus naturalis euidentis.

prehensio illa, eo quod intellectus noster non sit sibi sufficiens ad errandum, sed quia ea sufficientia impediretur à Deo, ne Trinitatis veritas, inter errores, aut chymæras indubitanter vagaretur.

Obiicies tertiò. Ante reuelationem possibilis est cogni-77. tio naturalis repræsentans, licet non certo, aut euidenter, Trinitatem non esse contra, sed supra principium illud, Qua sant endem uni tertio, &c. stante autem huiusinodi cognitione naturali, non tuto, & omnino inculpabiliter erraretur circa Mysterium Trinitatis, sed cum aliqua formidine; nec necessario raperetur intellectus ad dissensum mysterij ab apparenti oppositione illius cum eo principio naturali: ergo possibilis erit apprehensio mysterij ante reuelationem. Maior patet, quia licet Trinitas, eiusque altitudo supra principium illud, Qua sunt eadem uni tertio, &c. non possint actu naturali certo, aut euidenter attingi; possunt tamen infra certitudinem, & euidentiam cognosci, quo fundamento stabiliuimus nos supra possibilem notitiam probabilem de Mysterio Trinitatis. Minor probatur, nam tota ratio, cur intellectus ante reuelationem tuto, inculpabiliter, & absque vlla formidine raperetur necessario ad dissensum Trinitaris, ea est, quia videlicet Trinitas vndequaque appareret contraria illi principio; id autem cessaret, existente ante reuelationem cognitione naturali repræsentante Trinitatem non esse contra, sed supra principium illud:ergo.

Respondeo distinguens maiorem. Ante reuelationem possibilis est cognitio naturalis repræsentans, Trinitatem non esse contra, sed supra principium illud; Qua sunt eadem uni serio, &c. Possibilis inquam est potestate physica absoluta, concedo: potestate morali, & attento rerum cursu, nego. Et concessa minori, nego consequentiam. Quod si inquiras, cur cognitio illa possibilis non sit, potestate morali, attento rerum cursu? Dixi iam id prouenire ex altitudine mysterij ex vno capite, & ex imbecillitate intellectus creati ex altero, iuxta mentem Patrum, quos dedimus sect.t.

Attento co- 79. Obiicies vltimò. Ante reuelationem, potestate morali, structure & attento communi rerum cursu cognosci posset carentia Trinitatis

## Disp.I.Cognos.illius ante reuelat. Sect. V.

nitatis : ergo & apprehendi Trinitas. Consequentia videtur da Trinitaoptima, nam imperceptibile est cognosci carentiam Trinita- tis ante retis, & non apprehendi Trinitatem. Antecedens probatur, quia apprehendi carentia Trinitatis est quid imperfectissimum, & prorsus non posset, chymæricum: ergo non solum potestate Physica, sed etiam morali, actu aliquo saltem imperfecto, cognosci posset à creatura. Respondeo negans antecedens. Quia licet carentia Trinitatis, quid imperfectiffimum sit, & prorsus chymæricum; illius tamen notitia, quantum cumque imperfeda, non staret absque apprehensione Trinitatis, ex qua errores à nobis expensi facillime disseminari possent; ad quos vitandos diuinæ prouidentiæ est, notitiam carentiæ Trinitatis prorsus impedire.

80. Hinc collige primò. Ante reuelationem attento com- Cuiuscummuni rerum cursu impediendam fore à Deo cognitionem que obietti cuiuscumque obiecti, ex qua aliqualis apprehensio Trinitatis cognitio ex formaretur. Nam ea apprehensione concepta, ex natura rei lis apprehe, subsequeretur error contra Diuinam veritatem, in quo homi- fio Irinita. nes pacati viuerent, existimantes se actibus illis erroneis ob- tur, impesequium præstare divinæ veritati. Idcirco occulta maneret dienda foret non solum carentia Trinitatis, & triplicis vnionis ad tres Divinas Personas, sed etiam notitia probabilis, & falsa quælibet cognitio negans Trinitatem, corumque principia; oppositio item contradictoria inter Trinitatem eiusque carentiam; distinctio mysterij à quoliber creato, & quodcumque aliud obicctum generans apprehensionem Trinitatis, quia eadem est de omnibus ratio.

Collige secundò. Hominem, & Angelum ante reuelationem, ex principiis naturalibus discursuros tantum infra Trinitatem & nullatenus circa obiecta, illius apprehensionem excitantia; quare nunquam illis occurreret obiectum, ex quo progrederentur ad apprehendendam Trinitatem, sed tantum ea, quæ ad vnitatem Dei, cæterosque effectus naturales pertinerent. Vnde propositiones eorum vniuersales, nunquam complecterentur Mysterium Trinitatissatque adeo nec principium illud generale, Quæ sunt eadem vni tertio, illud complestitur.

> DISPVT E

# 

#### DISPVTATIO II.

### Cognoscibilitas Mysterij Trinitatis post factam reuelationem.

IXI Iam nomine reuelationis, non venire solam diuinam locutionem: sed principia etiam, & media supernaturalia ad notitiam Trinitatis conducentia. Quærit

ergo præsens disputatio, quid natura rationalis, siue humana, siue Angelica mediis, & principiis supernaturalibus adiuta, consequi possit de Mysterio Trinitatis, tum actibus naturalibus, tum supernis sup ponentibus iam diuinam reuelationem, & signa credibilitatis, morali euidentia, veritates à Deo reuelatas confirmantia. Et quidem beatos per visionem beatam intuitiue videre Mysterium Trinitatis, non hic disputo, sed ex tractatu de visione suppono. Similiterque posse priuilegium illud de potentia absoluta viatori concedi. De cæteris ergo aliis notitiis præsens instruitur controuersia.

### SECTIO I.

An haberi possit notitia probabilis , aut euidens naturalis.

Moriua, & principia (uperna polfunt actu
naturali
probabiliter
attingi.

2. Irca primam partem communis satis est Theologorum sententia post factam reuelationem haberi posse notitiam probabilem Mysterij Trinitatis. Pro cuius clariori intelli

intelligentia supponendum est. Motiua, & principia superna, vnde Trinitas actibus supernis infallibiliter penetrari valet posse actu naturali probabiliter pertingi. Tum quia ens supernum superare non debet quamliber cognitionem naturalem, sed solam simpliciter certam, & euidente, vt tractatu de visione fusius expendimus. Ratio est, quia sola cognitio simpliciter certa, aut euidens conectitur cu suo obiecto, ita reipsa se habente, ac afferitur ab actu, cumque ens supernum superare debeat totius naturæ connexionem, superare quoque debet actum naturalem certum, & euidentem; non vero probabilem, qui eam connexionem non fortitur. Tum etiam quia notitia probabilis de obiecto quolibet superna esse non potest, cum de fuo sit falsitati subiecta: ergo naturalis.

3. Affero primò. Post factam reuelationem, haberi posse Post reuelanotitiam probabilem de Mysterio Trinitatis. Probatur primo tonem hade probabilitate ab extrinseco; hæc enim consistit in assensu notitia ab obiecti, propter authoritatem, & consensum plurium Do- cximseco ctorum vnanimiter in aliquod assertum conspirantium : hu- de Mysterio iusmodi autem authoritatem, & consensum abundare circa Trinitatis. Mysterium Trinitatis, quis vel cæcus non videat : ergo poterit in ea fundari notitia ab extrinseco probabilis de Mysterio Trinitatis. Confirmatur, nam si quid obstaret possibilitati illius notitiæ, maxime supernaturalitas Trinitatis: istam autem non obstare constat, tum ex dictis num præcedenti, tum etiam, quia actus falsus negans Trinitatem, illam attingit, etiamsi ipse naturalis sit, & Trinitas superna: ergo idem poterit probabilis.

Dices primò, actum falsum tendere modo imperfectis. fimo in obiecum, ideoque posse extendi ad id, quod supernaturale est. Contra, quia etiam actus probabilis tendit modo imperfectissimo in obiectum, scilicet de se exposito falsitati, qui modus tendendi non minus actibus supernis contrarius, & impossibilis est, quam actualis falsitas: ergo cum actus falsus extendi possit ad obiectum supernum, etiam poterit Actus proprobabilis.

Dices secundo actum probabilem connecti cum suo obiecto coobiecto, quia nec persistere potest sine obiecto, nec priori connexus, deposito

babilis qualiter co luo

deposito nouum valet exprimere. Vnde si actus probabilis posser Trinitatem attingere, quoque posset illi connecti: id non potelt: ergo neque attingere. Contra, quia actum probabilem persistere non posse sine obiecto, nec posse, priori depolito, nouum exprimere, non arguit connexionem cum obiecto, ita reipsa se habente, acasseritur abactu, aliter actus falsus circa Trinitatem, cum non possit persistere sine vllo obiecto, nec priori deposito nouum exprimere, connecteretur Trinitati, sed solum arguit connexionem cum obiecto apprehenso, seu obiectiue existente in mente cognoscentis, quæ connexio communis est omnibus actibus respectu cuiuscunque obiecti, nec sufficiens ad actum supernum specificandum; sed viterius ad id opus est connexio cum obiecto ita reipsa se habente, ac asseritur ab actu. Quod longissime positum esset ab actu probabili de Mysterio Trinitatis, qui de se manere posset, etiam si Trinitas in re non esset, dummodo esset Trinitas apprehensa: ergo etiamsi actus probabilis posset attingere Trinitatem, non inde fieret posse illi connecti, modo sufficiente ad actum supernum specificandum.

Quo pacto notitia pro babilis de Mysterio Trin tatis facto reuclationem.

Dices tertio, notitiam probabilem de Mysterio Trinitatis supponere Divinam revelationem, sine qua habita non fuisser, ideo futuram necessario supernam, quod cum implisupponat de cet, consequenter quoque implicare actum probabilem de Mysterio Trinitatis, necesse est. Contra tamen. Quia notitia probabilis de Mysterio Trinitatis non supponit per se reuelationem diuinam, sed peraccidens, & mediis entitative naturalibus acquiri potuisset. Nam reuelatio eatenus expedit intellectum creatum ad assensum probabilem de Mysterio Trinitatis, quatenus expellit errorem, quo sibi homines suaderent, huiusmodi mysterium contrarium esse illi principio, Qua sunt eadem uni tertio, &c. hic autem error expelli potuisset, vel nolente Deo ad illum concurrere, vel infundendo cognitionem naturalem imperfectam exceptionis Trinitatis ab co principio, in quo nihil supernaturale relucet: ergo etiam si notitia probabilis de Mysterio Trinitatis supponat de facto reuelationem, sine qua habita non fuisset, noninde sutura est superna.

Dices

Dices vltimò, notitiam probabilem natura sua exigere ad sui existentiam remotionem impedimenti, cum sine illa saltem connaturaliter existere non possit. Quæ remotio cum sit reuelatio, natura sua eam exigeret actus probabilis, & consequenter supernaturalis erit; nam quod natura sua exigit aliquid supernaturale ad existendum, supernaturale est. Con- Quid sit te-174, quia remotio impedimenti non est reuelatio diuina, sed pedimenti carentia rei impedientis, que per accidens inducitur à reue- ad notitiam latione de facto. Vnde existentia actus probabilis, quamuis probabi em absolute exigat ad sui existentiam remotionem, seu caren- necessaria. tiam impedimenti, non tamen absolute exigit illam à reuelatione canfandam, sed vel causandam, aut inducendam à principiis naturalibus, vel à reuelatione diuina, si possibilis sit, quo nulla stat cum illa connexio, & consequenter neque supernaturalitas vlla actus probabilis : ergo licet iste exigat ad sui existentiam remotionem impedimenti, non ideo supernus futurus est.

8. Secundo probatur conclusio de probabilitate ab intrinseco, Post reuelasiue à ratione, & motiuo desumpta. Nam rationes, & motiua beri potest de se sufficientia ad specificandum actum simpliciter certum notitia ab & infallibilem; sufficientia quoque sunt, imperfectiori modo probabilis apprehensa, ad specificandum actum ab intrinseco probabi- de Mysterio lem: de facto autem dantur rationes, & motiva de se suffi- Trinitatis. cientia ad specificandum actum simpliciter certum, & infallibilem de Mysterio Trinitatis, nempe actum sidei supernæ: ergo eadem motiua imperfectiori modo penetrata, qualiter ad notitia probabilem necesse est, poterunt specificare actum ab intrinseco probabilem de eodem Mysterio Trinitatis. minor certa est. Maior autem constat ex dictis, nam obiectum supernaturale attingi potest ab actu naturali, etiam vt motiuum: ergo attingi etiam poterit ab actu probabili.

Confirmatur Primò. Nam motiua proponentia Myste- Motiua sufrium Trinitatis euidenter credibile sufficientia sunt, imo & probabilem . superabundantia, ad probabilem illius assensum: de facto affensum de Mysterio autem dantur ea motiua, signa videlicet credibilititatis: ergo & Trinitatis. poterit ea notitia probabilis haberi. Confirmatur Secundo, quia s quid obstaret, maxime illud principium, Qua suns eadem

Digitized by Google

vni tertio, sunt endem inter se, hoc non obstat: ergo. Minor probatur, quia post reuelationem iam nobis constat illo principio non comprehendi Mysterium Trinitatis, & rationes ad illud explicandum à fide nobis ministratæ sunt: ergo non obstabit illud principium probabili Trinitatis notitia. Imo adulti, ad fide divina apprehendenda nostræ fidei mysteria, trahuntur rationibus naturalibus, quibus, interna comitante gratia, fidem supernaturalem concipiunt : ergo signum est cas rationes esse saltem ab intrinseco.probabiles, aliter nullius essent momenti ad assumptum suadendum.

An post reuclationem assensus euidens natu-'sterio Trinıtatis.

10. Circa secundam sectionis partem, Maior est difficultas, possibilis se An scilicet post factam revelationem possit haberi evidens notitia Trinitatis in substantia naturalis : de supernaturali enim ralis de My- inferius disputabitur. Negant communiter Doctores. Affirmat Lullius apud Vazquium disp. 133.c 1. qui censet præcedentelumine fidei haberi posse demonstrationem naturalem, eaque conuincendos fore quoscumque Gentiles, & Mahometanos, si eam penetrare voluerint. Quid autem præcedens fidei lumen inseruiat demonstrationi, explicat docens prærequiri, non quia actus fidei demonstrationem componat, nam confusus est, sed ve creatura inueniae medium demonstrationi consonum, & aptum.

Demonstra- II. tiones nafactam reuclationé à politæ.

Si autem à Lullio quæras quam ipse demonstrationem turales Tri- inuenerit, hanc fubiicit, Vbicumque est actus, est concordia agenntatis post tis, & acti, sed in dinina bonitate est actus, nempe bene facere: ergo est concordia in divina bonitate, vbi autem est concordia, est Lullio com pluralitas Per enarum, ergo & in dinina bonitate erit similis pluralitas. Czterum momenti non est Lullij demonstratio. Etenim propositio illa, Vbicumque est actus, est concordia agentis cum acto, falsa est, nam in homine datur agens, & actus absque vlla concordia agentis cum acto, tanquam cum Persona producta. Si autem loquatur de agente, & acto, qui personz sint, supponit probandum, esse scilicet agens, & actum in vnica natura diuina. Insuper in Deo esse agens, & actum ad intra, siue personam producentem, & productam, tantum est de fide, vnde conclusio nequit esse demonstratio. Denique, propositio illa, Vbi est concordia est pluralitas, stando lumini

lumini naturæ distingueretur, est pluralitas tantum Personarum, negaretur; Personarum, & voluntatum inter se conuenientium, concederetur; & consequenter negaretur possibilem esse concordiam in Deo, vbi vnica tantum est voluntas. Quod si discursus ille esset demonstratio, vnde ostenderet Lullius dependentiam illius à lumine fidei præexistente? sane hoc libere prorsus, & absque fundamento daretur. Nec æstimanda est alia demonstratio sumpta ex bonificativo, bonificabili, & bonifacere, vnde contendit Trinitatem demonstrare, quia præter verborum nugas præcisis terminis, vix aliquid inuenies. Quare P. Ruiz disp. 41. sect. 1. Lullij demonstrationes, ridiculas vocat, deliria somniantis, & male sani

Assero secundo, etiam post factam reuelationem, im- reuelatione possibilem esse notitiam naturalem euidentem Mysterij Tri- possibilis no nitatis. Probatur, quia Mysterium Trinitatis est supernaturale, firatio nacum superet omnia principia naturalia, & nullum sit medium turalis Trinaturale cum Trinitate connexum: ergo non potest actu naturali euidenter cognosci. Patet consequentia, quia de ratione entis supernaturalis est, superare totius natura connexionem; actus autem naturalis euidens, est connexio cum suo obiecto: ergo Trinitas, quippe supernaturalis, superabit omnem notitiam naturalem euidentem, non solum ante, sed etiam post

factam reuelationem.

13. Hæc ratio displicet P. Arriagæ hic disp. 43. sect. 4. & de Trinitas visione disp. 3 sect. 2. subsect. 1. Contendit enim Trinitatis My- Personarum sterium esse ens naturale, non minus quam vnitas Dei natu- qua talis, non natura. ralis sit. Idcirco conclusionem ita probat, quia cum Deum in lis est, sed se ipso naturaliter intueri non possimus, ex creaturis autem folum possit ostendi, esse vnam primam causam à se; An autem illa sit in Personis, triplex, an duplex, an vna, nullatenus ex creaturis inferatur, non est vnde circa Trinitatem Personaru aliquid inferre naturaliter possimus. Verum Arriagæ aslumptum mihi non probatur, integrum enim illius fundamentum reipsa convincit, quod respuit, scilicet, Trinitatis Mysterium supernum esse. Nam si nulla est possibilis connexio physica, neque intentionalis naturæ cum Trinitate: ergo

hæc non est ens naturale, quod est intra connexionem naturæ creatæ, sed supernum, quod superat illam. Insuper cum Deus sit ens naturale, non solum vt vnus, sed etiam vt trinus, iuxta doctrinam Arriagæ, cur cum possibilis sit connexio creata cum Deo vt vno: possibilis etiam non erit cum Deo vt trino, cuius rei dissicilem dabit Arriaga disparitatem: ergo in illa cognitione possibili creata poterit euidenter Trinitas actu naturali euidenti cognosci.

14. Obiicies primò contra primum assertum. Si post reuelationem esser possibile iudicium probabile Mysterij Trinitatis,
etiam esser possibile ante reuelationem: id autem fassum esser
ergo. Sequela probatur, quia iudicium probabile Trinitatis
habitum post reuelarionem, non pendet essentialiter à reuelatione reipsa existente, aut possibili; aliter esset supernaturale:
ergo potest existere ante reuelationem existentem, aut possibilem; etenim res ab altera independens, vel essentialiter non
dependens, potest saltem diuinitus existere sine illa.

Recentis
cuiuldam
expuncta
telpoalio.

Responder quidam, iudicium probabile, quantumuis naturale pendere natura sua à præexistente reuelatione, non tanquam ab influence, sed tanquam à remouence prohibens, vnde colligit non posse existere ante reuelationem, nec naturale illius principium ab Angelo euidenter cognosci, quia omnia ista sequentur naturam actus. Hæc tamen doctrina non fatisfacit, & reiecta à nobis est în superioribus, quia argumentum non procedit ex dependentia naturali actus à præexistente reuelatione: quæ absque vlla intrinseca, & essentiali connexione stare potest, vt ex familiaribus exemplis meditanti clarum siet. Procedit ergo de dependentia essentiali connexioni annexa. Vel ergo existentia iudicij probabilis pendet essentialiter à præexistente reuelatione, vel non? si non pendet: ergo potest existere, saltem de potentia absoluta, nulla præexistente reuelatione. Si pendet: ergo existentia actus probabilis erit supernaturalis, vipote cum reuelatione supernaturali connexa. Quid ergo obiectioni respondendum constat ex dictis disp.1.sect.3. videantur ibi dicta.

16. Obiicies secundo. Intellectus creatus, etiam præexistente lumine sidei, non potest actu naturali demonstrare

Trinita

Tripitatem: ergo neque poterit probabiliter ostendere. Probatur consequentia, quia sicut lumen sidei non potest addere intellectu creato virtute.n naturalem ad concipiendam notitiam euidentem Trinitatis, ita neque potest addere virtutem naturalem ad probabilem eiusde notitiam generandam : ergo. Confirmatur, Aqua baptismi non potest elevari ad producendam naturaliter gratiam, neque intellectus creatus eleuari lumine fidei ad naturaliter producendum actum fidei supernum:ergo neque eodem lumine fidei iuuari poterit ad naturaliter comparandum probabile Trinitatis iudicium.

17. Respondeo lumen fidei non addere potentiis creatis Quo nodo lumen fidei virtutem vllamad actus naturales, fiue euidentes, fiue pro- intel dum babiles, sed tantum expedire per accidens virtutem ipsis na- exped at ad probabilem tura fua ingenitamificut qui inter cineres sopitos suscitat ignes, Trin tatis non addit virtutem igni, sed quam ignis ex se habet, expedit affentum. ad connaturaliter agendum. Potentiis vero creatis non implicat infita virtus ad actus naturales probabiles, etiam my sterij supernaturalis, quia hoc attingi potest adu naturali probabili:

cum autem non possitattingi actu euidenti, inde implicat potentia naturalis, etiam post reuelationem ad talem actum. Vnde constat ad confirmationem; Etenim potentia naturalis, virtute naturali, producere non potest effectus supernatura-

les, quales sunt gratia iustificans, & fides superna; actus autem probabilis naturalis est, & non supernus, ideoque posita reue-

latione expediri potest ad illum naturaliter eliciendum. 18, Ex dictis collige, non posse dari notitiam naturalem eui- Trinitatis dentem Trinitatis in attestante, id est, in reuelatione divina notifia nade mysterio Trinitatis; quia omnis locutio diuina, quippe tutalis euicerta, & infallibilis, connectitur essentialiter cum suo obiecto: stante imvnde locutio obiecti superni, quale est Trinitas, debet esse possibilis. intrinsece superna, & consequenter superans connexionem

cuiusuis entis, & actus naturalis euidentis.

(1) (1) (1) (1)

· 安加亚斯

. YO TO . PI . TO BELLE . I

#### SECTIO II.

### Ancitra visionem beatam haberi possit cognitio supernaturalis euidens, & quidditatiua Trinitatis.

Quid cognitio quidditatiua, quid ablitadiua.

- ltra visionem beatam, de qua non disseritur, duplex cognitio euidens superna Mysterij Trinitatis haberi potest, prima quidditatiua. Secunda abstractiua. Cognitio quidditatiua dicitur communiter illa, quæ clare exprimit essentiam in se ipsa, seu quid sit res, præcisiue se habens respectu existentiæ ad cognitionem intuitiuam pertinentis, siue ea præcisio contingat ex parte obiecti, siue tantum ex parte actus consuse attingentis existentiam; cognitio vero abstractiua, dicitur quæ attingit obiectum, non in se ipso, seu per speciem propriam; sed in alio cognito tanquam medio.
- Deus nobis speciem propriam. & quidditatiuam infundere, quin intuitiua sit, ex qua generari possit cognitio euidens Mysterij Trinitatis, in se ipso, præcisa illius existentia, vel ex parte obiecti, vel ex parte actus consuse tanum illam attingentis. Prior sententia negat extra visionem beatam posse Deum, & consequenter Trinitatem quidditatiue cognosci. Ita Vasquez disp. 134, cap. 3. quialicet possibilis esset ea cognitio quidditatiua, adhuc tamen contendit suturam beatitudinem. Idem tenet Arrubal disp. 136. cap. 1. & alij. Posterior sententia assirmat possibilem esse cognitionem illam, quin sit beatitudo. Ita Arriaga hic disp. 43. sect. 5. cum Soro apud Suarium de, Angelis cap. 12. & Molina prima part. quæst. 1. art. 2. disp. vst. & aliis.

P Valquez.
P. Arrubal.
P. Arriaga.
P. Molina.
Soto.

21. Assero primò, Possibilem esse cognitionem supernam quidditatiuam Mysterij Trinitatis, quæ intuitiua non sit. Probari solet, Nam cognitio intuitiua est, quæ clare, & distincte exprimit

exprimit obiectum in se ipso, vt existens; id est, quæ clare effentiam, & existentiam in se ipsis attingit: possibilis autem est cognitio clare, & distincte penetrans quidditatem Trinitatis in se ipsa, quin clare, & distincte penetret existentiam necessariam in se ipsa : ergo. Minor probatur, quia vel existentia necessaria est obiective distincta ab essentia, seu quidditate Trinitatis, & sic clarum est posse cognosci essentiam in se, quin existentia ita cognoscatur. Vel tantum est distin-Aa ex modo concipi endi, & ita cognitio potest esse clara esfentiæ, & confusa tantum existentiæ, sicut cognitio clara entis, est confusa differentiarum, & cognitio clara omnipotentia est confusa immensitatis: ergo possibilis erit cognitio clare, & distincte penetrans quidditatem Trinitatis in se ipsa, quin clare, & distincte penetret existentiam necessariam in se ipsa, vt talem.

22. Quod si dicas primo, existentiam necessariam esse de Nen obstaessentia Dei : atque adeo non posse cognosci clare essentiam necessitiam in se ipsa, quin existentia clare, & in se ipsa cognoscatur. este de es-Contra, quia licet existentia necessaria esset de constitutiuo formali Dei, tamen non esser integrum constitutiuum, cum etiam constituatur Deus, vel actuali intellectione, vt cum Soario opinantur aliqui, velintellectiuo, vt cum aliis opinantur non pauci: ergo poterit cognosci clare, & in se actualis intellectio, seu intellectiuum, confuse tantum cognita existentia necessaria; nihil enim implicat ex conceptibus essentiam integrantibus, cognosci alterum clare, & alterum confuse. Confirmatar, omnes eminentiæ creaturarum produ-Aiux integrant constitutiuum vnius omnipotentia, & omnes cognitiones divinæ integrant essentiam vnius gradus intelligentis, & omnes correspondentiæ ad locum vnam immensitatem, & correspondentiæ ad tempus, vnam æternitatem; & tamen potest clare cognosci vna eminentia, leonis verbi gratia, & vna illius intellectio, & vna correspondentia ad locum, & tempus, cæteris tantum confuse cognitis: ergo & poterit clare cognosci intellectiuum, seu intellectio, confuse tantum cognita existentia necessaria: ergo similiter poterit Mysterium Trinitatis clare, & in se cognosci, consuse

tantum cognita existentia necessaria illius.

Quod si dicas secundo eam cognitionem quantumuis confusam existentiæ esse intuitivam, quia reipsa terminaretur ad objectum existens, & reipsa existentiam attingeret, sicut visio externa sember est intuitiua, quantumuis confuse attingat existentiam. Contra. Nam & doctrina, præcisis vocibus assumptum arguentibus, donat vipote contendentibus posse Trinitatis mysterium duplici actu superno, euidenter in se ipso penetrari; vno attingente illud clare vt existens, quem communis sententia vocat intuitiuum; altero exprimente clare quidditatem Mysterii, confuse tantum cognita existentia vetali, quem vocamus quidditatiuum. Nec fidendum est instantiæ visionis externæ; aliter, sicut datur visio confusa, non solum existentia, sed etiam confusissima quidditatis, & essentiæ, ve patet in intuitione obiecti distantissimi, ita posset dari cognitio intuitiua confusssima non solum existentiæ, sed etiam quidditatis obiecti, quod reprobat melior Theologia. Et ratio discriminis esse potest, quia cum intellectus præcisiuus sit in ordine ad idem obiectum, possumus distinguere actum attingentem clare vnum, & confuse aliud; ab actu verumque attingente clare, & vnum dicere intuitiuum; alterum vero quidditatiuum; in visione autem materiali, cum eodem modo omnes conceptus materialiter in se ipsis attingantur, eo ipso quod sit visio vnius, debet esse omnium eodem pacto, & consequenter existentia.

Cognitio & intuitina non distin-Ri. led ex modo tendendi in Lilud.

Mihi tamen nec explicatio illa cognitionis quidditatiuæ quiddiratiua plena videtur, nec conclusionis probatio sufficiens. Nam cognitio aliqua, quidditatiua non est, eo quod non exprimat exiguuntur ex stentiam in se ipsa, nec intuitiua est, eo quod illam exprimat, patte obie. Nam circa ipsammet existentiam, verbi gratia, Petri possibilis est cognitio quidditatiua, quæ intuitiua non sit: Hæcenim cognitio: Existentia Petri est id que Petrus simpliciter est extra causas: quidditatiua est, non tamen intuitiua, quia licet exprimat prædicata existentiæ, non tamen exprimit ea prædicata actu esse, quod cognitioni intuitiuz necessarium est. Non quod ex parte obiecti aliquid vni cognitioni respondeat, quod altera non attingat, sed quia viraque cognitio idem obiectum

obiectum diversimode tangat. Vt de scientia simplicis intelligentiæ, & visionis tenet melior Theologia. Sicut ergo scientiæ in Deo nullatenus discriminantur ex parte obiecti, sed ex folo modo tendendi, quia idem obiectum, quod vno modo simplex intelligentia repræsentat, idem visio alio modo exprimit. Idem de cognitione quidditatiua, & intuitiua dicendum arbitramur.

25. Si autem inquiras in quo stet diversus ille modus ten- In qua stet dendi, quo notitia quidditatiua ab intuitiua distinguatur? modus ille Respondeo consistere in eo quod cognitio quidditativa nec proprius afferat, nec neget, actu effe existentiam, quam exprimit, sed vniuscuiustantum eam explicat, & quid secundum se sit, definit. Cogni-tionis. tio vero intuitiua asserit actu esse obiectum, quod exprimit. Quod autem huiusmodi tendentiæ sint inter se diuersæ, & vna separabilis ab altera, probatur. Nam actus, quo quis ait hominem esse animal rationale, nec asserit, nec negat hominem animali rationali constitutum actu esse, sed ab hoc præscindit: ergo similiter actus, quo quis ait, existentiam Petri esse id, quo Petrus est simpliciter extra causas, nec asseret, nec negabit necessario, actu esse id quo Petrus simpliciter ponitur extra causas. Confirmatur. Et ponamus duos inter se dissidentes vtru Petrus actu sit extra causas, vnumaffirmantem, negantem alterum. Certe si vtrumque interroges, An existentia Petri sie forma extrahens illum à causis? Affirmative vterque respondebit, cum tamen vnus neget Petrum actu esse extra causas, & alius affirmet : ergo optime stat cognitionem quidditatiuam existentia, nec negare, nec asserere, eam actu esse. 26. Hinc colligo. Ad cognitionem creatam quidditatiuam existentia

ab intuitiua distinguendam in ordine ad diuinam essentiam, ab essentia nihil obstare indistinctionem existentiæ ab ipsa essentia. Nam nihil obstar si circa ipsammet existentia duplex illa cognitio distingui po- cognitioni. test: ergo pariter etiam poterit circa essentiam quantumuis ab existentia nullatenus distinctam. Vnde iterum colliges necesse non offe ad cognitionem quidditatiuam, quod præscindat ab existentia, aut confuse tantum attingat illam. Quia licet id contingere posset, vbi essentia distincta est ab existentia, non vero vbi funt omnino idem etiam virtualiter. Nam indivisibi-

lis virtualitas licet clare actingi cota possit in ordine ad vnum terminum, quin in ordine ad alterum exprimatur, quia nulla in so est contradictio. Ab cadem autem cognitione, & in ordine ad eundem terminum non potest aliquid virtualitatis amingi, & aliquid non amingi, vel aliquid amingi clare, & aliquid ponita attingi, sed confuse taptum; sed cadem clatitate in ordine ad vnum terminum tota, & integra virtualitas quoad intrinsecum exprimenda est. Ex his, que mihi vera

coguitio

Possibilis est 27. Probatur conclusio. Nam possibilis est cognitio creata audd triba clare directe, & in se exprimens omnia divina prædicata necellaria, quatenus constitutiua Dei, quin asserat, aut neget, va nen fit. Deum illis constitutum actu esse: huiusmodi autem cognitio anidditativa est, & non intuitiva: ergo possibilis est cognicio quidditatina Dei, que intuitina non sit. Maior probatur, quia ea cognitio creata ex nullo capite implicat, ve constabit obie-

Ationum solutione: ergo.

Obiicies primò. Cognitio attingens omnia prædicata Dei, attingit existentiam, cum ista sit vnum ex prædicatis Dei nocessariis. Quod si existentia indistincta sit virtualiter ab essentia, cognosci illa clare non potest, quin eadem claritate cognoscatur existentia: cognitio autem clare exprimens exi-Acatiam rei intuitiua est: ergo impossibilis est cognitio quiddisacina Dei, que intuitiva non sit. Minor probatur. Quia cognitio quidditatiua, & intuitiua, hoc different inter se, quad vna distincte penetrat existentiam;non vero akera : ergo si cognitio clara & directa diuina essentiz, cadem claritato nesallario exprimat existenciam, intuitiva crit, & non tantum quidditativa.

Cognitio attingere porest exi-Rentiam.

Hoc argumentum nihil convincit, si existentia divina quidditativa virgualiter asseratur ab essentia distincta, de quo tractatu de Attributis. Nam licerexistentia sit inadæquata Dei essentia, id nihil obstat, quo minus reliqua essentia quidditative valeat cognosci. Data tamen indistinctione essentia ab existentia, Respondeo concessamaiori negans minorem, eiusque probationem. Cognitio enim quidditativa, & intuitiva, non differunt co-quod vna existenciam exprimar ; non verò alteros fed

fed eo quod, vna exprimat afferens,actu effe; altera vero non ita. Essentia autem diuina, & existentia cognosci possunt, quatenus constitutiua Dei, quin eo actu asserantur actu esse, sed à tali assertione omnimode præscindendo. Quo stat cognitio quidditatiua, quæ intuitiua non fit.

30. Obiicies secundo. Existentia necessaria reddit Deum Adus assenecessario existentem : ergo cognosci non potest, vi constitutiua Dei, quin co actu afferatur Deus actu existens. Probatur existentia consequentia. Nam asserere Deum constitui existentia necesfaria aliud re non est, quam afferere Deum actu existere, cum quiddiraticonstitui existentia necessaria, sit actu esse. Respondeo, concesso uns sit. antecedenti, negans consequentiam, einsque probationem. Dupliciter enim asserere potest cognitio Deum constitui existentia necessaria. Primò, absolute affirmans actu esse tale constitutiuum, eiusque subiectum nempe Deum. Et de hoc actu non procedunt, quæ à nobis in superioribus dicta sunt. Secundo, conditionate faltem virtualiter, aut æquiualenter, ita ve hic actus : Deus constituitur existentia necessaria, non plus valeat, quam iste alius. Deus, si sit, constituendus est existentia necessaria. Hic autem actus, nec asserit absolute Deum, aut eius existentiam necessariam actu esse, nec negat, sed ab vtro-

que præscindit, vnde intuitiuus non est. 31. Obiicies tertiò. Si hæc vera essent, fieret, posse Deum fuam essentiam actu quidditatiuo agnoscere, qui intuitiuus non esset : id autem implicat : ergo. Sequella probatur. Quia Deus cognoscit omnem veritatem : obiectum autem actus quidditatiui est aliqua veritas: ergo cognosceretur à Deoinon intuitiue, cum sit obiectum actus quidditatiui : ergo. Confirmatur, quia non est vnde implicet Deo, cognoscere existentiam necessariam, quatenus constitutiuam sui, quin huiusmodi actus absolute asserat, Deum ea existentia constitutum actu elle, sed solum conditionate, videlicet, Deum, si sit, constituendum esse existentia necessaria, maxime, cum scientia conditionata, nec asserens, nec negans conditionem esse, Deo non repugnet, ve patet in scientia conditionata suturi

contingentis. were provided a view of well-sop, error mon path 32. Respondes negans sequelam. Cuius probatio insufficiens

potch feam

essentiam cognoscere, actu quidditatine, qui intaitinas mon lit.

est. Nam Deus veritatem nostri illius actus quidditatiui, cognoscit intuitiue: sicut veritatem nostri actus confusi cognoscit clare. Ad confirmationem dicendum, implicare Deum cognoscere se, suamque existentiam necessariam quidditatiue tantum. Tum etiam quia ea cognitio non esset comprehensiua Dei. Tum etiam quia ex modo tendendi imbiberet suspensione circa existentiam Dei absolutam. Tum denique, quia pro omni signo cognoscit Deus absolute: seactu necessario. existere; atque adeo nullus datur locus rationabili adiectioni illius conditionis, Deus, si esset, constituendus est existentia necessaria. Quod aliter contingit in scientia conditionata, cuius conditio pro omni signo non cognoscitur absolute existens.

Cognitio quidditatiua ua non effet meque pertude forct-

33. Assero secundo, cognitionem quidditatiuam, quæ intuitiua non esset, neque futuram beatitudinem, saltem perfectam, ne quæstio sit de voce Probat P. Arriaga: quia non quælibet visio Dei possibilis, est beatitudo, sed ca, quæ distincte percipit Dei pulchritudinem, & perfectiones; sicut non omque intuiti- nis amœni horti visio recreat, sed illa, quæ distinguit inter flores, & plantas. An autem inter omnes distinguerenecesse sit, feda beati. non probat horti recreatio, ad quam inter omnes flores & plantas distinguere, non opus est. Vnde non euincitur cognitionem distinguentem inter cæteras divinas perfectiones, vna dempta existentia, beatitudinem non esse. Quod si interomnes divinas perfectiones distinguere necesse sit, visio, quæ non distingueret inter omnes eminentias omnipotentia, aut immensitaris, beatitudo non esset, quod falsum est, aliter omnes beati cuncta possibilia penetrarent.

34. Suadetur ergo conclusio. Nam perfecta beatitudo est possessio Dei ex modo tendendi in illum, cognitio autem Dei possibilis, aut secundum se, non est possessio Dei ex modo tendendi, hac enim non est rei possibilis, aut secundum se sed rei, quatenus existentis: ergo vt cognitio clara Dei, sit possessio insentionalis & perfecta beatitudo, debot attingere Deum vt existentem; sic enim generat in voluntate plenum gaudium. Sicus qui intuetur the fourum tanquam suum, plane gaudet in illo; secus vero, qui illum speculatur vt possibilem, aut secun-

dum se tantum.

SECTIO

#### SECTIO III.

An haberi possit cognitio sufernaturalis euidens abstractiva,

35. Ognitio abstractiva dicitur illa, quæ cognoscit obiectu in alio, vel ex alio in fe prius cognito. Difficultas ergo eft, an ficut ex creaturis euidenter abstractive, siue vt dici solet, Cognitio quoad an est, cognoscimus. Deum esse, ita ex effectu aliquo su- abstractiva perno cognoscere possimus Trinitate esse. Prior sentetia docet quid sic, ex nullo effectu superno ve effectusest, posse Mysteriu Trinitatis abstractive cognosci, quia ve effectus est, cu sità Deo per omnipotentiam, solam potest ostendere vnitate Dei;non vero Trinitatem Personarum. Ita P. Martinus Perez disp. 1. sect. 4. Addit tamen cum communi sect. 5.in effectu superno, vt connexo cum Trinitate tanquam cum termino, aut obiecto, pof-

se mysterium euidenterabstractiue cognosci.

36. Posterior sententia affirmat posse Trinitatem euidenter abstractive cognosci in effectu superno, ve effectus est. Diversimode tamen defenditur. Quidam enim trahuntur existimantes relationibus diuinis insitam esse virtutem propriam immediate concurrendi per modum obiecti ad visionem Trinitatis: ergo sicut ex influxu omnipotentiæ potest vnitas Dei euidenter abstractive cognosci, ita ex influxu trium Personarum, poterit Trinitas. Hoc tamen fundamentum irritum esse, ostendimus tractatu de visione. Idcirco alij assumptum defendunt, quia influxus in visionem Trinitatis, esto sit integre à sola omnipotentia; tamen decretum illius connectitur essentialiter cognitioni Diuinæ Trinitatem exprimenti. Quomodo enim Deus velle poterit producere visionem Trinitatis, nisi istius cognitio præcedat in ipso?

37. Assero primò, in effectu superno cum Trinitate conne- superno ca xo, tanquam cum termino, vel obiecto posse Mysterium Tri connexo nitatis euidenter abstractive cognosci; sive talis effectus sit tanquam ca visio Mysterij, siue sides supernaturalis illius, siue vnica, aut obiedo, pomultiplex vnio hypostatica ad essentiam, & omnes Personali- test Trinitas tates terminata. Conclusio mihi est certa. Nam connexio abstractive offentialis sufficiens est medium ad terminum in illa eui- cognosci.

EUR I

denter

denter abstractive cognoscendum. Nec obstat evidentiam illam haberi per medium extrinsecum, ne abstractiva sit, quia evidentia vnitatis ex creaturis abstractiva est, quantumuis per medium extrinsecum habeatur. Addo vnionem hypostaticam ad essentiam, & tres Personalitates terminatam suturum medium intrinsecum, saltem ad cognoscendum esse in Deo tres Personas, & vnam essentiam, seu naturam Divinam. An autem constaret reliquum mysterij, videlicet carentia vsterioris Persona, & identitatis trium cum vna tantum essentia vsterioris Persona, & identitatis trium cum vna tantum essentia vsterioris Personalitatis, & cum identitate cum vnica tantum essentia? res est alterius instituti, & spræsenti minime necessaria, cum media extrinseca superabundent evidentia abstractiva sufficientia.

In effectu fuperno, vt effectus est, non potest Trinitas enidenter abstractive cognosci.

Productio cognitionis creata, qualiter à feientia Divina de obiecto pendeat,

Assero secundò, in effectu superno, ve effectus est, non posse Mysterium Trinitatis euidenter abstractiue cognosci. Probatur. Si posset, maxime, quia visio Trinitatis, ve effe-Aus est, penderet essentialiter à decreto divino volente illam producere; & huiusmodi decretum penderet essentialiter à scientia Divina repræsentante possibilem visionem Trinitatis id non sufficit: ergo. Minor probatur, maior enim est fundamentum aduersariorum. Nam scientia Diuina repræsentans possibilem visionem Trinitatis, vetalis, qua ratione pender ab illa decretum, non attingit Trinitatem assertiue, qua sola ratione posset esse medium cognoscendi mysterium, sed tanrum apprehensiue, quatenus Trinitas est terminus visionis, quam asserit possibilem: id autem sufficiens medium non est ad cognoscendam Trinitatem esse reipsa possibilem, vel exi-Rentem: sed tantum ad apprehendendam illam, præseindendo ab eo, quod sit reipsa possibilis, vel existens, Sicut produ-Aio astus probabilis de Mysterio Trinitatis, ciúsque dectotum solum dependent à scientia repræsentante actum probabilem possibilem esse, quin pendeat ab ea scientia, quatenus assertiva, aut connexa Trinitati, sed tantum quatenus apprehenfiua illius; aliter actus probabilis, vt effectus est posset esse medium ad euidenter abstractive cognoscendam Trinitatem. Dices disparem esse rationem. Nam possibilitas actus proba

probabilis non connectitur Trinitati; secus vero possibilitas visionis. Inde licet estentia diuina repræsentans actum probabilem de Mysterio Trinitatis possit esse pure apprehensiua istius, non vero repræsentans visionem possibilem, quia hoc ipsocognoscenda est Trinitas possibilis.

40. Contra, quia connexio visionis cum Trinitate non præ- Tentata disstat, scientiam assertiuam possibilitatis visionis, esse formaliter paritas eluaffertiuam Trinitatis; sed esse illatiuam alterius affertiuæ Trinitatis. Sic cognitio affertiua vnionis, non est formaliter affertiua extremorum, sed illatiua illius. Idemque est de cognitione assertiua effectus respectu causa, & cuiuscumque alterius connexionis. Visio autem, einsve decretum non dependet à scientia divina, quatenus illativa alterius assertiuæ Trinitatis, sed ab illa, quatenus præcise assertiuæ possibilitatis visionisihoc enim est integrum obiectum volitum per decretum: ergo tantum pendebit ab illa, quatenus apprehensiua Trinitatis ratione affertæ possibilitatis visionis, id est, quatenus attingit Trimatem præcise afferendo, visionem illius possibilem esse. Quod vero existimo, etiamsi inter scientiam apprehen- Quid si seisiuam Trinitatis; & assertiuam eiusdem, nulla stet propria entia divina illatio, seu distinctio virtualis, sed omnimoda identitas. Id affertina Trinitatis, & enim non impedit visionem, eiusque decretum pendere ab apprehensiea scientia, quatenus assertiua possibilitatis visionis, quo pacto na ciusdem est apprehensiua Trinitatis, & non pendere ab illa, quatenus liter idem, affertiua Trinitatis; cum enim sit in ordine ad diuersa, nulla est contradictio. Sicuti etiamsi virtus productiva hominis, & Leonis, idemque est de scientia vtriusque, sit in Deo intrinsece, & virtualiter indiuisibilis; id non obstat, quo minus decretum producendi hominem dependeat ab ea scientia quatenus proponente hominem, & non dependeat ab eadem, quatenus proponente Leonem, quia licet cadem sit vtriusque scientia, nulla est contradictio dependere ab illa in ordine ad vnum, nempe hominem; & non dependere in ordine ad

alterum, nempe Leonem. define assistant of the control of the same and the same of the land carrier to ero, endemon rightni (ibili estemia, pon conception)

A Mingray

e accationi na acal. Rom neo ac encoudo ciamponio di pulluti. DISPVT

### 

### DISPVTATIO III.

### Quomodo Mystersum Trinitatis non dissones rationi naturali.

Ratio dubitandi vude Trinitas apparcat difiona rationi naturalir



ATIO dubitandi est. Quia integra vis, & esticacia rationis naturalis sundata est in eo notissimo principio; Qua sunt eadem uni tertio, sunt eadem interse. Cuius

constans, & in dubitata veritas, non solum eneruari, verum & pænitus infringi videtur Mysterio Trinitatis, vtpote continente tres Personalitates realiter inter se distinctas, & vnice indiuisibili Deitati realiter identificatas: ergo Mysterium Trinitatis dissonum est, & contrarium, rationi naturali. Hic nodus soluendus, hæc superanda dissicultas, materia est præsentis disputationis.

#### SECTIO I.

## Expunguntur aliorum responsa.

Sententia Capreoli de distinctione rationis.

Apreolus apud P. Valentiam disp. 2. quæst. 2. punct.

4. Mysteriu Trinitatis cum ratione naturali conciliat.

Quia principium illud, Qua sus en en em uni terrio, &c. intelligendum est de iis, quæ sunt eadem uni terrio re, & ratione.

Personalitates autem divinæ, licet re idem sint cum naturadivina, ratione tamen differunt ab illa. Unde distinctio Personarum in una, eademque indivisibili essentia, non contrariatur rationi naturali. Rem sirmat exempso. Nam actio, & passio, inquit,

# Disp.II. Cognoscib.illius post reuel. Sect.III. 37

inquit, realiter differunt inter se, etiam si realiter identificentur cum tertio, scilicet motu.

3. Reiicitur communiter capreolus, & merito. Tum quia Diffinctio distinctio rationis extremorum à tertio, quantumuis impedi- rationis exre valeat identitatem rationis extremorum inter se,non tamen rettio insufidentitatem realem corudems plura enim ratione distinguun- ficiens ditur à tertio, que identificantur realiter inter se; intellectio findioni reali extreenim, & volitio divina ratione differunt à Paternitate, & tamen motum inidentificantur realiter inter se, nec distingui valent; insuper ter se, volitio; & relatio spiratoris ratione differunt ab intellectione: nec tamen distingui possunt realiter inter se ; ergo distinctio rationis extremorum à tertio, non eneruat principium illud, Que sunt eadem unitertio, &c. atque adeo contrarium illi eric Mysterium Trinitatis. Quod si nomine distinationis rationis veniat distinctio poenes modum concipiendi, clarius conuincitur Capreolus:namanimalitas & Petreitas, differunt ratione à rationalitate, idemque est de eminentia productiua bominis, & equi, respectu eminentiæ productivæ Leonis, & sexcentis aliis, nec tamen distingui possunt realiter inter se. Exemplum autem actionis, & passionis ponderis non est. Vel enim motus est quid realiter indivisibile, vel complexum ex pluribus realiter inter se distinctis? Si primum : ergo corruit in creatis principium illud, Qua sunt eadem uni tertio, funt endem inter fe, & cum eo tota vis Syllogistica, quod absurdifsimum est. Si dicatur secundum, motum scilicet esse quid realiter divisibile, & complexum : non est ad rem præsentem, inqua agitur de tertio in diuisibili, quis enim tentaret inferre identitatem partium inter se ex identitate earundem cum toto realiter diuisibili. & composito.

4. Secundo Caietanus apud citatum valentiam, Trinitatem Senter sta censet rationi naturali concordem Quia ex eoprincipio, Que insufficiene, Sunt eadem,&c.tantu sequitur,esse idem inter se in co,quod est, esse idem cum tertio. Vnde ex eo principio Personalitates diuinæ non inferuntur inter se indistinctæ, sed indistinctæ in eo, quod est identificari cum eadem indivisibili natura divina.

5. Non satisfacit Caictanus. Nam ex identitate duorum cum, tertio, vis syllogistica non tentat inferre, conuenientiam

H

252 3

corum

eorum in identitate cum tertio: fed ex ea conuenientia in prae. missis stabilita, tentat euincere identitatem extremorum inter fe: aliter ex his præmiffis, & aliis similibus: Omnis homo eft animal: fed Petrus est homo; non sequeretur hac conclusio: ergo Petrus est animal, sed hæcalia : ergo Petrus, & animal sunt idem cum homine; quo ridicula fieret syllogistica structura, inferens in conclusione convenientiam extremorum in identitate cum tertio, explicite suppositam in præmissis, & affertam. Ridiculum etiam fieret principium illud cunctis Philosophis sacrum, dicere enim, quæ funt eadem vni tertio, funt eadem inter, se, aliud re non esser, quam dicere, Quæ sunt eadem vni conveniunt in identitate cum illo, quod aliud non est, quam esse idem cum illo, unde propositio illa identica effet.

Sententia identitatis adæquatæ assumptum non explicar.

Tertio respondent nonnulli apud P. Arriagam disp. 43, sect. 1. num. 2. Principium illud, Qua funt eadem vni tertio, &c. accipiendum esse de identitate cum terrio adæquate cum extremis identificato, non vero de identitate cum tertio inadæquate tantum extremis identificato, vt contingit in Trinitate, vbi licet quælibet Personalitas identificetur naturædiuinæ; ista tamen non identificatur adæquate cuilibet Personalitati, quia ita identificatur vni, vt etiam identificetur alteri, quod est non adæquate, sed inadæquate

fingulis identificari.

7. Contra responsionem istam efficaciter insurgit P. Arriaga, an tamen consequenter, constabit infra. Primo, quia vel per identitatem adæquatam intelligitur, quod tertium ita identificetur vni extremo, vt simul non identificetur alteri extremo distincto? & hoc pacto tantum admittit responsio, ea identificari inter se, quæ identificantur cum tertio, quando tertium non identificatur pluribus distinctis, quod est petere principium. Tunc scilicet duo extrema vnita cum tertio, esse idem inter se, quando non sunt distincta. Vel per identitatem adaquatam intelligitur, quod idem numero tertium, debeat esse totum in quolibet extremo, quamuis non in quolibet folo? Et hoc pacto essentia diuina adæquate identificatur cuilibet Personalitati, cum in qualibet sit tota, & integra natura diuina COLRW

uina, quamuis non in qualibet sola: ergo recte concluderetur Personalitates diuinas esse idem inter se, cum sint idem eum tertio adaquate illis identificato.

- Secundo, quia eo ipso, quod cidem indivisibili tertio identificentur duo, infert principiumillud, Qua sunt eadem, &c. ea esse idem inter se, nec posse cum illis tertium inadæquate tantum identificari, iuxta priorem inadzquatz identitatis acceptionem. Nam ex eo principio concluditur, extrema identificata cum tertio, esse identificanda necessario inter se, & consequenter adæquate; atque adeo impossibilem esse identitatem inadæquatam tertij cum extremis, ipsi identitatis nexu coniunctis: Explicandum ergo desideratur, quomodo identitas illa inadæquata non dissonet rationi naturali.
- Quarto, respondet P. Valentia disp.2. quæst. 2. punct .... Seatentia Illud principium verum esse, quando tertium, cui extrema P. Valentie identificantur, reest vnum tantum; non vero quando re est quod est vnum, & simul plura. Deitas autem re est vnum, & simul vnum & plura voum, quia est vnica, & indivisibilis Deiras, Plura, quia est plures Personalitates. Vnde infert in Deo non valere principium illud. Non placet. Nam tertium este re plura, nihil est aliud, quam extrema, quibus identificatur, esse plura, fiue inter se distincta, & tertium esse vnicum tantum, aliud non est, quam extrema quibus identificatur, non esse inter se plura, siue distincta : etgo dicere, Quæ sunt eadem vni tertio, tunc esse idem inter se, quando tertium non est' plura, idem erit ac dicere; tunc extrema, quæ sunt eadem vni tertio, esse idem inter se, quando inter se non distinguuntur quod est petere principium, vel saltem frustrare penitus, principium illud intendens, impossibile esse tertium, quod sie vnum, & simul plura, nam eo ipso, quod illi identificentur ea, quæ plura videbantur, iam non sunt plura, sed vnum, & idem.

Quinto. Responder Scotorum familia cum suo subti- sontentia liffimo Magistro. Illud principium tantum esse verum, quan- scoti & discipulorum do extrema non distinguntur à tertio ex natura rei, secus si de distinira distinguantur, ve contingit inter diuinas Personalitates, & stione ex effentiam. Displicet in multis subtilitas ista. Primò, quia nulla

est ea distinctio, aut verbis tantum discrepat à distinctione virtuali, de qua statim. Secundo, quia non explicat, quomodo ea distinctio non contrarietur rationi naturali. Terito, quia si ea distinctio redderet falsum in Divinis principium illud, Que sunt eadem, &c. fieret, intellectionem, & volitionem, non esse idem realiter inter se; sunt enim idem realiter cum tertio, scilicet Paternicate & natura ab illis distincta: Qua autem sung idem cum tertio ex natura rei ab illis distincto, non sunt idem interse: ergo neque intellectio, & volitio.

Sententia P. Arriaga de diftinctione virtualia

- 11. Denique responder P. Arriaga disp. 43. sect-3. Principium illud, Qua funt eadem uni tertie, &c, cum limitatione intelligendum esfe, quandocumque scilicet, res illa non est capax distinctionis virtualis componentis prædicata alioqui contradictoria. Cum autem in diuinis detur ea distinctio virtualis, fit etiam, yt forma syllogistica, non sit contra Mysterium Trinitatis. Vnde infert principium illud,nec verum esse, nec habere locum in diuinis, sed tantum in creatis vbi ea distinctio, vt pote arguens infinitatem propriam folius Dei, possibilis non eft.
- 12. Displicet responsio. Primò, quia si principium illud verum non esser, vbi extrema identificantur cum tertio virtualiter ab illis distincto, fieret intellectionem, & volitionem, non esse idem realiter inter se, cum identificentur cum tertio, scilicet paternitate, virtualiter ab illis distincta: ergo præcisa distinctio virtualis, nec reddit fallum, nec infringit principium illud.

Sententia Patris Arriagæ iph contratia.

13. Secundo ad hominem contra Arriagam. Ideo enim per te sect. 1. num. 3. Doctores conciliantes Mysterium Trinitatis cum ratione naturali identitate inadæquata tertij cum extremis, respondent idem per idem, quia extrema identificari cum tertio inadæquate ipsis identificato, aliud re non est, quam identificari distinctis: extrema autem identificari cum tertio virtualiter ab ipsis distincto, aliud re non est, quam identificari cum tertio distincta inter se; hæc enim sunt prædicata contradictoria, quæin Trinitate beneficio distinctionis virtualis coponuntur: ergo respondet Arriaga idem per idem, ea scilicet, quæ identificantur cum tertio, identificari inter fe, si non sint distincta

### Disp.III. Cognos. illius post revelat. Sect. II. 61

distincta interse, secus vero si distincta sint, quod est virtualitas distingui à tertio. Consirmo. Eo enim ipso perte, quod
eidem indivisibili medio duo identificarentur, inferebant Philosophi necessario esse idem inter se; Vnde eo ipso respuebant
identitatem inadequatam, qua persisterent distincta; ergo
etiam respuebant distinctionem virtualem idem præstantem;
non enim est maior ratio vnius, quam alterius; eo autem quod
respuerent philosophi identitatem inadæquatam, infert Arriaga, eam esse philosophis contrariam; ergo idem erit de distinctione virtuali. Quod si respondeat Arriaga, absconditam
fuisse philosophis distinctionem virtualem; dicat nobis vnde
illexerit illis identitas inadæquata eandem continens dissicultatem cum distinctione virtuali.

14. Tertiò, ideo inquit, p. Arriaga, nostrum valentiam in sua explicatione petere principium. Quia dicere tunc extrema esse idem interse, quando identificantur tertio, quod sit re vnum, & non plura; idem valet, ac dicere; tunc extrema esse idem interse, quando inter se non distinguuntur: dicere autem tunc extrema esse idem inter se, quando non distinguuntur virtualiter à tertio, idem valet, phrasibus præcisis, ac esse idem inter se, quando non sunt distincta: paternitatem enim, & Filiationem dinstingui virtualiter ab essentia; idem est, ac identificari essentia, & distingui inter se, seu non identificari; hæc enim sunt prædicata contradictoria, inquibus consistit distinctio illa: ergo non minus petit principium Arriaga, quam valentia.

H 2 SECTIO

### SECTIO

### Sententia Patris Vazquy.

Sententia P. Valquij referentis fticam in illud prinde omni, & dici de nullo.

Ater Vazquez, forte, ve à præcedentibus fe liberes angustiis, docet disp. 123. num. 6. vim, & efficaciam syllogisticam innixam non esse illo principio. Qua suno vim fyllogi- endem uni tertio , sunt endem inter fe, fed illo alio, Dici de omni, & dici de nullo: id est, prædicatum, quod vere dicitur de subcipium, dici iecto vniuersali, ve animal de omni homine, vere etiam dici de quolibet singulari, nempe Petro, Paulo, &c. Et prædicatum quod non dicitur de subiecto vniuersali, verbi gratia, lapis, qui de nullo homine dicitur, nec dici de singulari, scilicet Petro, aut Paulo, &c. Quod principium adeo vniuerfale reputat, ve etiam in Diuinis iudicet habere locum, quin in vlla materia deficere possit.

Medium vniuersale non obstat, quominus forma lyl-Logistica nitatur prine pio illo, Quæ funt eadem vni Bertio, &c.

t,

16. In eandem sententiam propendere videtur noster Ruiz, efficaciam videlicet fyllogifticam, innixam non effein eo principio, Qua sunt eadem uni tertio, &c. Quia in syllogismo vniuersali non ponitur idem indiuisibile tertium, seu medium, sed divisibile, & pluribus commune, vt in hoe syllogismo: Omnis homo oft animal, fed Petrus est homo, ergo Petrus est animal, Vbi medium. nempe Homo, pluribus est commune. Cxterum id non esse ponderis explicui satis in Philosophia. Nam medium vniuersale, verbi gratia, Homo, non inseruit formæ syllogistica, vt vniuersale est, sed vt continens confuse singulare individuum hominis, quod statim reuelatur in minori, scilicet, Petrus est homo. Etenim ad inferendum. Petrum esse animal, quid conduceret, cætera alia individua esse homines, si individuum Petri homo non esset ? Quod si individuum Petri effet homo, & si catera alia individua, non essent; hoc sufficeret ad legitime inferendum Petrum esse animal. Nam quidquid esset homo, esset animal, Petrus esset homo: ergo animal: igitur quod in fyllogysmo vniuersali non ponatur medium sugulare, sed vniuersale, & pluribus commune, momenti non est, quominus vis, & efficacia syllogistica innixa GE

sit principio illo , Lee futet cadem uni tertio , font cadem inter fe.

Displicet ergo P. Vasquez. Primò, quia ad pressuram 17, difficultairs evadendam, fixos, & immores Philosophia cardines ariera: qued non est Mysterium Trinitatis cum ratione naturali conciliare, sed rationem naturalem, se principium cupitis Philosophis, imo cuam Theologis, secrum, de populari & oneri succumbere Athlantem alioqui forcissimum, & invictum.

18. Secundo. Nam ve air citatus Valquez, quiliber fyllogil- Dici de mus ex eo principio, dici de omni, ideo comuincit, quia in con- omni canclusione infert maiorem extremitatem de maiori, quia minor uitur ad extremitas dicitur de medio, de quo etiam maior extremitas idntitatem prædicatur; inde censet vim syllogisticamadeo esticacem, ve cum tertio. in nulla materia deficere possit. Quid autem rogo, est, maiorem extremitatem dici de medio, de quo etiam minor extremitas prædicatur, nisi extremitates, seu extrema coniungiinter se in conclusione, quia in præmissis coniunda præcesserunt cum tertio, scilicet Medio; ergo tandem vis syllogi-Aica ad commune illud principium deuoluenda est, Confirmo, Dici de omni, nihil est aliud, quam prædicarum vniversale, yerbi gratia, Animal, quod affirmatur de subiesto vniuersali, nempe homine, affirmari de quolibet singulari sub homine contento, videlicet Petro, Paulo, &c. Et dici de mullo, aliud non est, quam prædicatum Vniuersale', verbi gratia, lapis, quod negatur de subiecto vniuersali, nempe homine, negari etiam de quolibet singulari sub homine cotento, scilicet Petro, Paulo, &c. Idautem præcisis vocibus, alind re non est, quam extrema identificari inter se in conclusione, vel dividi, quando in præmissis identificata sunt cum tertio, vel diuisa: ergo tandem deueniendum est ad illud principium, Que sunt endem voi sertio, &c,

Tortio. Quia illud principium, dici de omni, nihil con- Nec quidcludit, quousque deueniat ad illud, Qua sunt endem uni tertio, quam con-&c. ergo tota vis syllogistica ad nostrum principium referen- deueniat ad da est. Antecedens probatur. Quia dici de omni, est, prædi- identitatem catum, quod dicitur de subiecto vniuersali, dici etiam de quo-

libet

libet singulari sub illo contento, id non conuincitur, nisi siat recursus ad aliud principium, scilicet, Qua sunt eadem, vini tertio: &c. ergo. Minor ostenditur, quia prædicatum, quod dicitur de subiecto vniuersali, verbi gratia, Animal de homine, non conuincitur dicendum de Petro, Paulo, &c. quousque ostendatur Petrum, Paulum, &c.esse homines: id non ostenditur absque eo principio, Qua sunt eadem vni tertio, &c. ergo. Minor probatur, quia Petrum esse animal, quia omnis homo est animal, & Petrus est homo: est, Petrum, & animal identificari inter se, quia identificantur cum tertio, scilicet homine: ergo omnem hominem esse animal, & aliunde ostendere, Petrum esse hominem, sit eo principio, Qua sunt eadem vni tertio. &c.

Verumque principium eildem expositum augustiis in Mysterio Trinitatis.

- 20. Quarto, quia verumque principium easdem patitur angustias in Mysterio Trinitatis: frustraneus ergo est Vasquis labor. Antecedens probatur in hoc syllogismo. Essentia divina est Pater, Essentia divina est Filius. ergo Pater est Filius. Quem Vasquez sieri existimat ex eo principio, dici de amni, Et quod quidquid dicitur de omni essentia, dici etiam debet de omni sub illa contento, & Pater, & Filius sub eadem essentia divina continentur.
- 21. Occurrit Vasquez in eo syllogismo irrepsisse desectum, quod non seruentur in conclusione termini iidem, qui præcesserunt in præmiss. Nam in istis dicitur, essentia divina est idem cum Patre, & est idem cum Filio; in conclusione vero insertur: Pater & Filius esse idem, cum prædicatum maioris suerit, non Pater, sed idem cum Patre. Vnde debuisset insertic ergo idem cum Patre est idem cum Filio, quod verum est.

Responsion. P. Vasquez infringitur ad hominf.

P. Arriaga. Nam cum Vasquez initio capitis syllogismum à nobis obiecum eisdem terminis proposuerit, quibus nos, talis desectus non extat. Non enim dicitur. Essentia dinina est idem cum Patre, sed Essentia dinina est effentia dinina est effentia, nullum esse esfugium. Tum quia esse idem cum alio, idem valet, ac esse aliud; atque adeo essentiam divinam esse idem cum Patre, idem valebit ac esse Patrem. Tum præterea, quia ex eo principio, dici de omni, in hoc syllogismo, amnis

## Disp.III. Conc. Myst.cum rat.natural. Sect.III. 65

bemoeft animal; Petrus est home, non infertur, ergo idem cum animali; ef idem cum Pesto, fed, Petrus est homo : ergo ex codem principio in co syllogismo: Essentia diuina est filius, inférendum no est: ergo idem cum Patre, est idem cum Filio; sed Pater est Filius. Tum denique, quia ex his præmiss: Homo est idem cum animali, Perrus est idem cum homine, non infertur, idem cum animali, esse idem cum Petro, sed, Petrum, & animal esse idem inter se, ergo ex aliis præmissis, essentia divina est idem cum Patre, essentia diuina est idem cum Filio; inferri non debet, ergo idem cum Patre est idem cum Filio; sed Pater, & Filius sunt idem inter se. Quod si respondeas, hac vera essein creatis; non vero in diuinis, ergo principium illud, dici de omni, ex quo in sententia Vasquij nascuntur omnes illæ consequentiæ, verum tantumest in creatis, non in diui-

nis, quod intendimus.

Alium syllogismum ex suo illo principio, sibi obiicit so P.Vas-Valquez, scilicet, Deus est Pater, Deus est Felius, ergo Pater est sus doction Filius. Cui respondet inesse desectum, quia cum sit exposito- consutata. rius, ponitur terminus non singularis, sed communis, scilicet Dens. Non quia logice sit communis, sicut homo, sintque multi dij, sed quia identificatur pluribus distinctis. Bene quidem, ergo vbi est terminus communis vitiatur forma syllogistica, nixa eo principio, dici de hmoni: In Trinitate autem est terminus communis: ergo vitiatur principium illud, ergo cadem est difficultas de illo, ac de alio, Quæ sunt cadem vni tertio, nam similiter interpretari posset de tertio singulari, & non pluribus communi. Eam autem explicationem vitiosam esse constat ex dictis contra P. Valentiam sect. 1. Nam terminum esse communem, aliud re non est, quam identificari distin-&is, ergo dicere, tunc non concludi identitatem duorum inter se, quando ponitur terminus communis, idem est, ac dicere, tunc duo non identificari inter se, quando sunt distincta, quod est idem per idem, & rem inexplicatam relinquere.

Alia respon-

SECTIO

#### SECTIO III.

## Vera Responsio.

Regula ge- 24. neralis non Eruftratur, tiatur aliquam exce, ptionem.

TN difficilioribus controuersiis facilius semper fuit, aliorum sententias impetere, quàm propriam communico quod pa- re. Caterum ve facilius proprium sensum explicemus. Aduertas primo, Regulam generalem non frustrari, eo quod patiatur aliquam exceptionem. Res est etiam Grammaticis notissima, quorum regulæ stant mille exceptionibus stipatæ:res in iure Ciuili,& Canonico indubitata; in Theologia autem, & Philosophia non est, qui ambigat. Et ratio est, quia exceptio potius est declaratio, & explicatio regulæ generalis, quam expugnatio illius. Aduerte Secundo. Regulam generalem fieri posse præscindendo ab exceptione vno è duobus modis. Primo, negatiue, quando nulla est exceptionis notitia. Secundò, positiue, habita iam exceptionis notitia, eamque à regula generali secernendo, hoc vel simili actu in nostro casu: Prac ndendo à Mysterio Trinitalis, Qua sunt cadem unt tertio, sunt endem inter se. His positis.

Mysterium Trinitatis non distonat rationi quod lit exceptio regu-

Censeo. Mysterium Trinitatis non contrariari, nec dissonum esse rationi naturali, quia est exceptio regulægeneralisante fidem præscindentes negative ab eo mysterio, & post naturali, co sidem positiue. Probatur assertum, quia cum ea præcisione, verum semper est, & fuit Mysterium Trinitatis; vera item Ingeneralis, semper M,& fuit regula illa generalis, Que suns casem uni tertie, sunt eadem inter se, verum autem non opponitur vero: ergo neque Mysterium Trinitatis illi principio. Maior explicatur. Nam eo ipso, quod principium illud ante sidem præscindat negatiue à Mysterio Trinitatis, hoc non comprehenditur eo principio, sed cætera omnia infra Trinitatem, de hisque dicitur, Quæ sunt eadem vni tertio, sunt eadem inter se, quod semper verum est, & suit, quin exceptio Trinitatis principium illud falsum reddat, aut expugnet. Sicut propositio illa generalis: omnes in Adam peccanerune. Vera semper est, & fuit, quin exceptio Mariæ reddat illam falsam, quia in ea propositione

tione præscinditur à Beata Virgine: ergo sicut exceptio Mariæ ab originali non dissonat regulæ illi generali, omnes in Adam pecennerunt; ita neque Mysterium Trinitatis illi principio, Qua sant eadem uni tertie, &c. quia sicut in priori præscinditur à Maria, ita in posteriori, præscinditur à Mysterio Trinitatis.

- Dices, stando lumini naturali, ex co principio, Qua 26. funt eadem vni tertie, &c. negaretur à Philosophis Mysterium Trinitatis,ergo fignum est comprehendi eo principio. Respondes concesso antecedente, negans consequentiam. Tunc enim negaretur à Philosophis Mysterium Trinitatis, non quia comprehendereur illo principio, sed quia præscisso illius à Trinitate nota ipsis non esset; quam ignorantiam expulit à nobis fidei lumen, eam præscissonem Philosophis occultam manifestans.
- 27. Dices iterum. Propositio vniuersalis falsa est, si illius prædicatum alicui particulari non conueniat; sic propositio sius princiista, omnis homo currit, falsa est, sedente Petro. Principium pii Que autem illud, Que sunt eadem uni tertio, &c. est propositio vnitertio, vnuersalis, cuius prædicatum, scilicet, esse idem inter se, non &co. à Myconuenit particulari, videlicet, Mysterio Trinitatis: ergo fal- sterio Trisum erit. Respondes, propositionem vniuersalem falsam esse, Edenota. si comprehendat singularem, cui ipsius prædicatum non conueniat, secus si ab eo præscindat, vt sic enim, verissima est, quia integro subiecto illius prædicationis, conuenit prædicatum. Sic, propolitio ista, Omnis homo currit, verissima esser sedente Petro, si ab eo præscinderet, ita ve Petrus nullo modo esset subiectum illius propositionis, sed soli cæteri homines, Petro dempto. Sic dicimus Trinitatem nullo modo esse subie-Aum illius propositionis generalis, Que sunt endem uni tertio, &c. atque adeo nec posse reddere illam falsam.

Sed difficultas est in assignanda ratione, cur Principium illud præscindat à Mysterio Trinitatis, hocque esset exceptio Illius. Constat enim ex dictis sect. 1 rationem huius præscisionis non esse identitatem inadæquatam tertij cum extremis,vt tentauerunt Recentiores. Nec tertium esse vnum, & simul plura, ve aiebat Valentia. Nec distinctio ex natura rei, ad quam

Scotus confugiebat. Nec distinctio virtualis, qua se protegebat Arriaga cum Recentioribus non paucis. Assignanda ergo superest ratio, quam non feriant iacula à nobis contra aliorum sententias vibratas.

Vade prindat à My-sterio Triceptio illius.

1,4

Respondeo ergo. Principium illud præscindere à Mystelud præsein- rio Trinitatis, hocque esse exceptionem illius. Quia inter personalitates, seu personas, quæ sunt idem cum Tertio intercedit nitatis, hee- ratio producentis simpliciter, & producti, sufficiens ad impeque six ex- diendam identitatem extremorum inter se. Dixi sufficiens, & non dixi necessaria, ve præscindere ab ca quæstione, an si Spiritus sanctus non procederet à Filio, distingueretur ab illo. Casu enim quo distingueretur, ratio distinctionis, assignanda quoque erit ratio præscisionis illius principijà Mysterio Trinitatis, hæcque exceptio illius respectu Filij, & Spiritus sancti.

Explicatur responsio. Nam inter ea, quæ sunt idem cum tertio, posse intercedere rationem producentis simpliciter, & producti, res erat Philosophis ignota prorsus, & supra omnem luminis naturalis euidentiam, & nobis exside reuelata, sussiciensque, ne extrema cum tertio identificata, valeant inter se identificari; vnde nos contra distin-&ionem virtualem arguebamus; nam præcisa distinctio virtualis duorum à tertio non reddit impossibilem identitatem corum inter se, ve patet in intellectione, & volitione respectu Paternitatis: at ratio producentis simpliciter, & producti inter extrema, prorsus impossibilem reddit identitatem corum inter se: Ergo hæc erit ratio sufficiens, ve principium lumine naturæ euidens præscinderet ante sidem negatiue à Mysterio Trinitatis, hocque esset exceptio illius, Quæ omnia obiectionum solutione clariora fient.

Obiicies primò. Fieri ex nostia responsione principium illud, Que sunt eadem unt terrio, sunt cadem inter je, habere hunc sensum, Quæ sunt eadem vni tertio, sunt eadem inter se, quando non intercedit inter illa ratio producentis simpliciter, & producti hoc autem est idem per idem; tunc scilicet extrema identificari inter se, quando inter se non distinguuntur; ergo. Minor probatur, quia intercedere rationem producentis simpliciter, & producti, idem

cſŧ

est, ac distingui, seu non esse idem : ergo dicere, quæ sunt eadem vni tertio, sunt eadem inter se, quando inter illa non intercedit ratio producentis simpliciter. & producti, idem est, ac dicere, Quæ sunt eadem vni tertio, sunt eadem inter se, quando non sunt distincta, quod est dicere idem per idem, vi nos supra obiiciebamus.

In primis falsa est maior. Principium unimillud, vt- Nostra sea pote lumine naturali euidens non complectitur eam partem, ab inconue-Quando non intercedit inter illa ratio producentis simplici- nientibus à ter, & producti; hæc enim exceptio fidei est, non rationis na- nobis obieturalis: atque adeo principium illud negative præscindit à tali exceptione absque vlla mensione illius. Respondeo insuper permissa maiore negans minorem. Ad cuius probationem, nego antecedens, produci enim vnum ab alio, non est formaliter distingui ab illo, sed accipere esse, & ratio optima, cur distinguintur, nec sint idem producens, & productus. Sic interrogatus, cur pater, & Filius distinguantur? optime responderet quia inter patrem, & Filium est relatio producentis, & producti, quæ intercedere non potest inter idem, & se ipsum, cumidem non possit saltem connaturaliter producere se ipsum qua ratione pater producit Filium.

33. Obiicies secundò. Intercedere relationem producentis, & producti, inter ea, quæ cum tertio identificantur, idem est, ac virtualiter distingui ab illo: ergo siueante, siue post sidem dicere, quæ sunt eadem vnitertio, sunt eademinter se, nisi inter illa intercedat relatio producentis simpliciter, & producti, idem erit, ac dicere, nisi cum tertio, intercedat distin-Aio virtualis, ergo inutiliter derelica à nobis est, distinctio virtualis. Antecedens probatur, quia intercedere relationem producentis, & producti inter ea, quæ cum tertio identificantur, est, componere prædicata alioqui contradictoria, id Intercedere autem est virtualiter distingui, ergo intercedere relationem relationem producentis; & producti inter ea, quæ cum tertio identifican- producentis, tur, idem est ac virtualiter distingui abillo.

Respondeo negans antecedens. Ad probationem distin-przeise guo maiorem Intercedere relationem pruducentis, & producti alioqui coninter ca, que cu tertio identificantur, est coponere prædicata tradistoria componere.

alioqui

## 70! Tract. de Mysterio Trinitatis,

contradictoria, præcise, nego; plura enim componunt prædicata alioqui contradictoria, absque relatione producentis,& producti; vt patet in intellectione, & volitione, in perfectionibus liberis, & necessariis: est componere prædicata alioqui contradictoria specialititulo, & differentia, concedo. Et nego id esse præcise virtualiter distingui, est ergo differentia specialis distinctionis virtualis, quam nee Arriaga, nec Recentiores explicarunt, & nos dicimus esse relationem producentis, & producti inter ca, quæ cum tertio identificantur. Addo præterea principium illud, Quæ sunt eadem vni tertio, non minus præscindere à distinctione virtuali, quam à relatione producentis, & producti, veraque enim nota tantum nobis est ex fide. Quod si instes: ergo ex speciali distinctione virtuali, scilicet propria relationis producentis, & producti bene conciliatur principium illud cum Mysterio Trinitatis. Libens annuam, quia nostra sententia est conclusio ista.

DISPVTATIO IV.

De diuinis Processionibus in communi.

Quid sit , processio personalis,



ROCESSIO Personalis in diuinis nihil est aliud, quam origo vnius Personæ ab altera, tanquam a principio productiuo, simpliciter, siue vt alij loquun-

rur realiter absolute, vel vt alteri realiter formaliter. Principium enim virtuale non est simpliciter principium, sed secundum quid, seu per æquiualentiam: sicut distinctio virtualis. Quod non sufficere ad constituendam Personam adhuc virtualem constabit infra, vbi discrimen inter originem virtualem, & realem ad constituendam Personam aperietur.

SECTIO

#### SECTIO I.

## Sint ne in Deo reales Processiones ad i stra.

Egarunt Processiones Divinas ad intra Eunomius, Qui nega-Arrius, & alij tres essentias tribus Diuinis Personis verint aiut supponentes, vnde docebant, Filium factum à Patre, atque sones ad adeo non procedere ab illo ad intra in eadem essentia, seu intra. natura, sed ad extra in natura distincta. Aquo errore parum distant Valentinus Gentilis, & Transsluani, statuentes, Patrem, Filium, & Spiritum Sanctum esse tres æternos Spiritus, essentiæ numero differentes, & inæquales. Negarunt insuper Processiones personales in Deo. Qui Patrem, Filium, & Spiritum Sanctum vnam tantum personam asserebant, solisque nominibus, & operationibus distinguebant. Ita Praxeas, Hermogenes, Montanistæ, Sabellius, & Sectatores, Deistæ præterea, seu Trinitarij. Clarius Autotheani docentes Christum Dominum esse Deum à se ipso, non à Patre.

Asserendum est dari in Deo Processiones Personales. Processiones Conclusio est de Fide. Ioannis s. Sie dedit & Filio vitam ha- Personales bere in semeripso. cap. 6. Ego vino propter Patrem cap. 7. Ego scio de fide in Deo stabieum, quia ab ipso sum. cap 8. Ego ex Deo processi. Et de Spiritu li z. sancto Ioannis 15. dicitur. Cum autem veneret Paraclitus, quem ego mittam vobis à Patre Spiritum, qui à Patre procedit. Tota hæc veritas stabilitur in symbolis, præcipue Nicano, vbi Filius dicitur genitus à Patre. Et Spiritus sanctus, qui à Patre, Filioque procedit.

Dices tamen, ea Scripturæ testimonia exponi posse de Ea scripturæ Processione temporali Filij, & Spiritus Sancti, seu Missione testimonia illorum, vt opinati sunt Iansenius, Montanus, & Maldonatus non esse de sequeus Originem. Euthymium, & Theophilactum ad ea Processione Scripturæ testimonia. Cæterum responsio ista valde displicet. Tum quia Concilia, præsertim Nicænum, & Constantinopolivanum 1. Dum diuinas Processiones ad intra definium, firmo trahuntur Scripturarum fundamento eas Processiones æternas continente

continente: si quæ autem extant huiusmodi Scripturæ testimonia, ea sunt quæ nos produximus: ergo accipienda sunt. non de processione temporali, sed æterna. Tum etiam. Quia Patrem dare Filio, vitam habere in semetipso,id est manendo in Patre, aptari nequit processioni temporali, sed æternæ, qua Filius manet in Patre. Tum denique quia in eo testimonio Ioannis 15. distinguit Christus inter missionem, & processionem Spiritus sancti. Paracletus, quem ego mistam vobis à Patre spiritum verita'is, qui à paire procedit. Vbi statuta prius missione Spiritus à Patre, & Filio, additur processio, vt instruamur Spiritum mittendum, esse verum Deum: ergo sermo est de processione aterna, Addo missionem vnius ab altero consistere non posse absque processione persona missa à mittente: ergo etiam si ea Scripturarum testimonia ad processionem temporalem detorqueantur, excludi nequit aterna.

Distinatio Perlonarum non est rato duinafionum.

fio.um,

Sed difficultas est in assignanda ratione, cur in Deo admittanda sit processo Personalis. Communis sententia docet, ideo admittendam esse in Deo processionem Personarum Proces. lem, quia est distinctio Personarum, quæ stare nequit, nist yna persona ab altera procedat; nam in Diuinis sola datur realis distinctio inter producens, & productum: ergo quia sunt personæ realiter distinctæ, processio quoque personalis admittenda est. Hæc tamen ratio apta non est; colligit enim distinctionem personarum ex reali earundem processione; & processionem iterum colligit ex distinctione: si enim interroges, cur sint processiones personales in Deo? Respondet, quia est distinctio personarum. Quod si iterum inquiras, cur sit personarum distinctio? Respondet, quia est processio realis inter illas, quod aliud non est, quam circumagi circulo vitioso,& rem inexplicatam relinquere; nam inquirentes rationem processionis, simul etiam rationem distinctionis expectant. Vnde siab his Doctoribus vno ictu exigeres rationem processionis simul & distinctionis, omnis prorsus desiceret ratio: noua. Dining for ergo veriusque reddenda est.

conditas na- .6 Assero igitur, ideo admittendam esse in Deo processioest Diuina- nem personalem Personarumque distinctionem : quia Natu-

rum proces- ra Diuina, vipote simpliciter infinita, continet omnem perfectionem

fectionem, fine imperfectione, qualis est fæcunditas se communicandi media processione: ergo ea natura diuina fœcunditas erit ratio à priori, tam processionis, quam distinctionis Personaru, Nec sœcunditas se pluribus communicandi supponit plura, quibus communicetur, sed infert plura tanquam principium virtuale omnium Personalitatum; vndesæcunditas naturædiuinæ semper manet ratio à priori, tam processionis personalis, quam distinctionis Personarum. Quod si à me inquiras, cur stet in natura divina fœcunditas illa? Iam respondi, quia est persectio sine impersectione, & melior ipsa, quam non ipla.

7. Obiicies primò. Essentia divina nec genuit, nec genita est. cap Damnamus de summa Trinitate: ergo in Deo non datur generans, & genitus: ergo neque procedens. Concesso antecedenti, distinguo consequens. Non datur essentia generans, & genita, concedo: non datur Persona generans, scilicet Pater, & genita videlicet Filius, nego. Et nego consequentiam. Aliud enim est essentiam generari, quod falsum;

aliud vero generari Personam, quod verissimum est.

Obiicies secundo. Si Filius à Patre procederet, Pater Essentiator esser essentiator, Filius verd essentiatus. Hic autem suit er- & essentiaror Valentini Gentilis, & Transsiluanorum: ergo Filius à tus, quid Patre non procedit: sequella probatur, quia essentiator est, sequenint, qui essentiam donat alteri; essentiatus vero, qui eam accipit: & quomodo si Filius autem procederet à Patre, Pater donaret illi essen- pari postiam, & Filius acciperet: ergo Pater esset essentiator. Filius sunt vero essentiatus. Respondeo voces illas essentiator, & essentiatus, fignificasse olim productionem essentiz, quo sensu à valentino, & Transiluanis vsurpatæ sunt. Vnde patrem esse essentiatorem idem valebat, ac esse productorem essentiæ Filij, Filium vero esse essentiatum, aliud non erat, quam habere essentiam à patre productam. Ex quo errore tres essentias distinctas, & inæquales tribus personis impingebant. Si vero voces illæ ad catholicum sensum deuoluantur, ita vt essentiari, idem valeat, ac accipere essentiam, non productam, sed communicatam, dici potest Pater essentiator, Filius vero essentiatus, in quo sensu Dionysius de divinis nominibus cap. 2.

Digitized by Google

#### Tract.de Mysterio Trinitatis. 74

dixit, Viufiha, quod est essentiari. Et Pachymeres interpres Dionylij asseruit, Spiritum Filij simul essentiatum. Et Eusebius Czsariensislib.1. histor. Eccles. cap. 4. Filium appellauit es-Sentiatum.

#### SECTIOIL

## Quot sint in Deo reales processiones.

duas esse tantum pro.

Ertum est de side, duas tantum esse processiones reales Personales, nec plures, nec pauciores, vnam Verbi, alteram Spiritus sancti. Nam side certum est, duas personales, tantum esse Personas procedentes, scilicet Filium à patre, & Spiritum sanctum à patre simul, & Filio: ergo duæ tantum erunt processiones, patrem enim à nullo procedere de fide est, ve habetur in symbolo. Pater à pullo est fattus, nec creatus, net genieus. Patet consequentia, quia processio multiplicatur ad multiplicitaté personarum procedentium : si ergo persona procedentes sunt dux tantum ex fide, dux quoque tantum processiones erunt, nec plures, nec pauciores.

Cut diplex eamenm Se odlsporq perfenalis,

Difficultas tamen est non leuis in assignanda ratione, seorsimà fide, cur non sit vnica tantum processio, vel cur non sint plures duabus. Dixi seorsim à fide, quia ex principiis fidei res certo concluditur. Nam quidquid Deus dicit, verum est: Deus dicit duas esse processiones tantum: ergo proessiopes Diuinæ sunt duæ tantum. Nec omnino excluditur fides, sed supposito ex illa, quod in Deo sit processio; inquiritur, cur sit duplex tantum. Nec item investigamus rationem naturalem euidentem; istam enim circa processiones Divinas pœnitus impossibilem esse constat ex disp. 2. Inquiritur ergo ratio certo, aut cuidenter, ex quocumque capite deriuetur. conveniens geminam tantum processionem, quin siat recursus ad sidem, siue quia Deus dicit, esse duas tantum.

B. Thomas. Scotus. Henricus

Communis sententia docet cum S. Thoma 4. contra gentes cap.26. & de potentia quæst.9. art.9. corpore & quæst. 10. art. 2. corpore. Et 1 lent.dist.quest. 1. art 4. Et hic. quest.

27.art. 5-

27 art. 5. Ideo in Deo esse duas tanum processiones, quia om-Richarda mis processio realiter immanens, qualisest Diuina, debet esse nue. per aliquem actum proprium natura, in qua est processo; in Maior. natura autem Diuina, vipote pure intellectuali, tantum sunt Argentinae due actus, intellectio videlicet, & volitio : ergo duz tantum P. Soarius erunt processiones. Quam rationem approbant Scotus 1.dist.2. P.Ruiz. p.2.quæft.2. quæ eft quinta ordine. Henricus quodlib. 6.quæft. 1. inter principium & medium. Et in summa art. 53. quaft. & & nona. Richardus in 1. dift. 2. arr. 2. quæst. 2. Carthusianus in 1.dift.2.quæft.6. Maior.in 1. distinct. 20.quæft. 2. Marfilius in 1. quæfi. 4. art. 2. Argentinas in 1. dift.10. quæft. 1. art. 2. P. Soarius lib. de Trinitate cap. 9. num. 6. P. Ruiz disp. 3. sett.s. num.;.

Affero tamen primo. Lam rationem esse quidem val- Ratio comde probabilem, & congruentiam non leuem; non tamen ar- plicis tangumentum efficax, ad conuincendam duplicem tantum protum processionem. ka cum citato Ruiz. P. Arriaga disp. 44. sect. 2. fub pensa. sect. 2. num. 9. Es ratio est, quia etiam si processio debear esse per actum proprium natura, in qua est processio, & in Deo At duplex actus: adhuc desideratur probandum, cur vnica processio non sit per verumque actum intelligendi, & volendi:vnde non conuincitur ex duplici actu duplex processio, vel s per verumque actu potest esse duplex, eur non poterit esse triplex. Quod a instes vnicam processionem non posse esse per verumque actum, quia simul esset Verbum, & Spiritus san-Aus, Probandum tibi restat. Primo, cur eadem processio, non possite esse Verbum simul, & Spiritus sanctus. Si dicas quia funt Personz distinctz. Unde id cominces, nisiad sidem confugias: & vade distinctas Perfonas procedentes probabis contra negantem distinctas carum processiones.

13. Aliqui Recentiores tuentur. Ideo afferut duas tantu effe Ratio Reprocessiones. Quia si omnes tres divine Persona essent proce- centierum. dentes, vel procederent realiter abalia à tribus distincte, vel procederent mutuo à se ipsis, vel à concreto Dei tribus illis communi. Non primum, quia daretur quarta Persona contra Adem. Non secundum, quia implicat mutua duorum aut gricon connacuralis productio. Nec tereium, quia concretung

Dei non differt realiter à Personis procedentibus : ergo neque poterit illas producere: ergo in divinis duz tantum sunt processiones.

Assero secundò. Rationem istam efficacem non esse 14. ostenditur, Quia licet ex suppositione trium tantum Personarum bene probet duplicem tantum processionem; tamen momenti erat aduertere, inquirentes, cur in Deo sint duz tantum processiones, & non tres, consequenter inquirere, cur non sint quatuor Personæ, sed tres tantum. Respondereautem esse duastautum processiones, quia sunt tres tantum Personz, quia quarta est contra sidem, est dare nobis quæstionem, & fidem pro ratione. Confirmo. Recentiores illi colligunt Trinitatem Personarum ex duplici tantum processione, ergo iterum inferre duplicem tantum processionem ex Trinitate Personarum circuli vitium redolebit. Addo ex Trinitate Personarum non conuinci duplicem processionem, nisi supponatur ad distinctionem in divinis necessariam esse relationem producentis, & producti. id autem difficile convinci potest. Tum quia in creatis passim occurrunt distincta absque relatione originis inter illa; Tum etiam quia docent non pauci, Spiritum sanctum distinguendum à Filio etiamsi non procederet ab illo.

tio ab expleta fœcüditete defumpta. ,

Aliorum 12- 15. Alij denique aiunt. Ideo in Deo esse duas tantum processiones, Quia illis pœnitus expletur sœcunditas naturæ ditinæ. Quod si instes rogans: cur duplici tantum processione pœnitus expleta sit sœcunditas naturæ Diuinæ? Respondent. Quia cum Deus ad intra tantum sit intelligens, & volens, posita vna processione generis intellectiui, qualis est processio verbi, & altera volitiui, qualis est processio Spiritus sancti, expleta manet sœcunditas naturæ divinæ, quæ tæntum intelligens est, & volens. Hæc tamen ratio verbis tantum discrepat à prima, quia communis sententia ex duplici tantum operatione intellectus, & voluntatis, duplicem tantum processionem infert. Quare idem de illa iudicium ferendum est.

> 16. Assero igitur tertiò. Diuinas processiones esse duas tantum, nec plures, nec pauciores certo nobis ex sola fide consta

constare. Constat ex dictis, quia nullum extat argumentum Duplex efficaciter id conuincens præcisa fide, sicut nec extat, seorsim à fide, ratio efficax Trinitatem cuincens. Omnia ergo ex sola side ex fide supponenda sunt, scilicet Trinitas Personarum, & du-constat. plex processio, vnam Verbi, alteram Spiritus sancti.

Obifcies primò. Potest una actio in creatis producere Cur dupliplures terminos : ergo & vna processio in Diuinis produce- cis l'ersonz re plures Personas: ergo ex duplici Persona procedente non esse vaica sequitur duplex processio. Respondes concesso antecedente, piacessionegans vtramque consequentiam. Disparitas est prima, quia in creatis ideo plures termini possunt eadem actione produci, quia vnus ea actione non producit alterum, sed vierque producitur ab cadem causa: Quod si vnus alterum producerer, non posser vierque eadem actione produci, quia vnus deberet esse principium actionis, qua iple produceretur, cum principium actionis, qua alter producitur ab ipso, & eadem sit veriusque actio. In Diuinis autem ex Personis productis vna producit aliam, Filius scilicet Spiritum sanctum. Vnde non potest esse vna vtriusque processio, quia Filius esset principium suæ processionis, cum sit principium processionis Spiritus sancti. Secunda disparitas est, quia actio in creatis est quid medium inter principium, & terminum; si enim esset indistincta à termino, non posset esse actio vnica duplicis termini. In Divinis autem processio passiua est omnino idem etiam virtualiter cum termino producto, cumque sit duplex terminus productus, non potest esse vnica vtriusque productio.

18. Sed instabis. Eadem res in diuinis potest identificari processio no distinctis. Sic eadem relatio Spiratoris identificatur Pater- potfit idennitati, & Filiationi cum sola distinctione virtuali ab ilis: min.s diergo similiter eadem processio poterit identificari terminis sinais. distinctiscum sola distinctione virtuali ab illis: ergo ex identitate reali processionis cum terminis distinctis, non bene arguuntur distinctæ processiones. Insuper sola distinctione virtuali inter essentiam, & Filiationem, componiur, Filiationem produci à Patre-non vero essentiam : ergo

Digitized by Google

cum

cum sola distinctione virtuali inter processionem Filij, & Spiritus sancti, componi poterit, processionem, Spiritus esse à Filio, non vero processionem ipsius Filij. Respondee, admitti non posse eam distinctionem virtualem processionem inter se, nec cum terminis productis, quia nouz consurgerent relationes, quod est absurdum; sicut spiratio actiua sola distinctione virtuali à Paternitate, & Filiatione noua est relatio ab illis distincta.

Obiicies secundò. Si esset duplex processio neutra esset Empliciter infinita; ergo vnica tantum est. Antecedens probatur. Si esset duplex processio, vna esset per intellectionem, altera per volitionem, hoc iplo neutra esset simpliciter infinita, ergo. Minor probatur. Quia neutra contineret omnempersectionem processionis, cum neutra esset per verumque actum intelligendi, & volendi, ergo neutra processio esset simpliciter infinita, hac enim continere debet omnem perfectionem processionis. Confirmatur primo. Si esser duplex processio per actum intelligendi, neutra esset simpliciter infinita inratione processionis per intellectum, & si esset duplex processio per actum volendi, neutra similiter esset simpliciter insinita in ratione processionis. Secundò Si virtus productiua ad extra non contineret omnem virtutem productivam, nonesset simpliciter infinita rergo si processio non continuat omnem rationem processionis, non erit simpliciter infinita, sie autem esset duplex, neutra contineret omnem rationem processionis, ergo neque esset simpliciter infinita.

Qua ratio ne vnaquæ que proces no simpli citer infinita sit. 20. Respondeo de ratione processionis divinæ non esse, quod sit simpliciter infinita in omni genere processionis, sed improprio genere, cum autem processiones divinæ, vna sit generis intellectivi, nempe Verbi, altera volitivi, nempe Spiritus sancti, inde de ratione processionis tantum est, esse simpliciter infinitam in proprio genere, scilicet, vel intelligendi, vel volendi. Vnde patet ad vtramque confirmationem, namin eo genere in quo res aliqua est simpliciter infinita, includere debet omnem persectionem sub tali genere comprehensam, ideirco omnipotentia claudere debet omnem virtutem productivam, quia est simpliciter infinita in genere productivo.

Aiua, quod si duplex esset omnipotentia, neutra esset simpliciter infinita in genere virtutis productiuz, sed productiuz in proprio genere. Quod idem dicimus de processionibus divipis.

Obiicies tertiò. Intellectio, & volitio non distinguntur 21. realiter, ergo neque processiones per intellectionem, & volitionem poterunt realiter distingui. Respondeo, concesso antecedente negans consequentiam. Ratio est, quia res realiter indistincte, possunt habere terminos productos realiter distinctos, & consequenter processiones. Sic eminentia hominis, & Leonis productiue, licet indistincte realiter, habent cerminos, & actiones realiter distinctos. Idemque est de animali, & rationali, & aliis sexcentis.

## SECTIO

## An processiones diuina sint per intellectum, & voluntatem.

Egat Durandus in 1. dist. 6. quæst. 2. & dist. 10. Durandus quæst.2. & dist. 27. quæst. 3. docens neque Filium uinas p.o. proprie procedere per intellectum, neque Spiritum sanctum cessiones per volumatem, sed vtrumque per naturam Dininam, vt na- telledum,& tura est, non ve intellectus est, aut voluntas. Quod autem voluntatem, processio verbi tribuatur intellectui, & processio Spiritus sancti voluntati. Censet id accomodatitium esse, & improprium. Vnde infere nullam esse rationem congruentiz, qua S. Thomas hic quæst.27.241.5. duplicem processionem infert ex duplici operacione immanéti intellectus, & voluntatis. Qua Durandi sentencia, tanquam erronea respuitur communiter à Theologis. Nec longeab ea distat Gregorius in 1. dist. 10. & 12 quæst. 2. ducens processionem Verbi non magis elle per intellectum, quam per voluntatem, & naturam; & similiter processionem Spiritus sancti, non magis esse per voluntatem, quam per intellectum, & naturam, sed veramque codem modo offe per incellectum, voluntacem, & naturam Diuinam; qui omnia

Digitized by GOOGIC

omnia ista re, & ratione supponit omnino idem.

Diging pro- 23. celliones func per involuntatem, Ita. S.Thomas. Alexander. Alvertus. S Bonauen. Henricus. Scotus. Richardus. Argent nas. Marfilius. Capreolus. Ferrarientis Caictanus. Canariensis Banez. Zumel. P. Molina. P Soarius. P.Valquez. P. Valentia. P.Raiz. P Arriaga. P Z iniga. P.Perez.

Asserendum est cum communi sententia. Processiones diuinas proxime, & immediate, esse per intellectum, & votellectum, untatem, siue in illis, autaliquo corum consistat natura Diuina, siue non. Ita S. Thomas hic quæst. 17. art. 1. 3. & 5. & alibi sæpe. Alexander 1. part.quæst.42.membr.2.&quæst.43. membr. 3. Albertus I. part. quæst. 30. memb. 2. & quæst. 31. membr. 2. S. Bonauentura in 1. dist. 6. art. 1. quæst. 2. & alibi. Henricus quodlib 6. quæst. 1. & in summa art 54. quæst. 9. & 10. Et copiosius art. 60. quæst. 1. Scotus quodlib. 2. art. 2. & in 3. sententiarum dist. 2. quæst. 1. Richardus dist. 2. art. 2. quæst. 2. & dist. 10. art. 1. quæst. 1. & dist. 27. art. 2. quæst. 1. & 2. Argentinas in 1. dist. 10. quæst. vnica, art. 2. Marsilius 1. sententiarum quæst. 14. art. 2. Capreolus in 1. dist, 9. 10. & 27. quæst. 1. Ferrariensis 4. contra gentes cap. 11. 12. & 13. Caietanus. Canariensis. Bañez & Zumel ad guæst. 27.1. part. Ibidemque ex nostris. P. Molina. P. Soarius, lib, 1 de Trinit cap. 5. P. Vasquez disp. m. P. Valentia hic cum aliis P. Ruiz disput. 2. sect. 2. P. Arriaga disp. 44. sect. 2. P. Zuniga disp. 2. dub. 5. P. Perez. disp. 2. sect. 4.8 multialij.

Conclusio nostra adeo certa est, ve P. Ruiz citatus eam existimet sidei proximam. Nec contendit conclusio veramque processionem esse per intellectum simul, & voluntatem; sed vnam, scilicet verbi, esse per intellectum; alteram vero, scilicet Spiritus, per voluntatem. Probatur. Quia in scripturis,& Conciliis secunda Trinitatis persona, nempe Filius, dicitur Verbum, & sapientia Patris: de ratione autem verbi est procedere per intellectum: Insuper tertia Persona dicitur Amor, cuius proprium est procedere per voluntatem: ergo diuinz processiones sunt per intellectum, & voluntatem. Nec audiendus est Durandus respondens, eas locutiones vsurpandas esse, non stricte, & proprie, sed accomodatitie, & improprie. Quia secunda Trinitatis Persona codem modo dicitur Filius, & Verbum: ergo sicut non est Filius improprie, ita neque Verbum.

Sandes Balilius.

Confirmatur ex Patribus. Basilius homil. 16.ad illud In principio erat Verbum. ait, Cur Verbum? ve quod ex mense procedit procedit, oftendatur. Dionysius Alexand- apud Athanasium Epist. de sententia Dionysij Episcopi Alexandrini contra Arianos circa sinem. Verbum autem veluti Filius mentis, qued vi ante mentem exciterit impossipile est, ita nequaquam sine ca, sed una cityllus cum eaexistit, & abilla progerminatum est. Cityllus Alexand. lib.1. in Ioann cap. 5. Filius appellatur Verbum & Sapientia quoniam exintellettu immediate atque indinisibiliter est. Alios Patres videre poteris apud Ruiz citatum.

26. Obiicit primo Durandus. Aliquos Patres asserentes
Filium procedere ex natura Patris, & non ex voluntate: ergo Explicantur
Filius non procedit per intellectum, sed per naturam. Responfectes asserted des negans consequentiam, Tum quia, mea opinione natura procedere
Diuina consistit in intellectu diuino; atque adeo procedere ex natura, & non excludit processionem per intellectum. Tum luntate.

etiam quia esto natura Diuina ab intellectu distinguatur. Patres illi loquuti sunt de principio remoto, non excludentes:
proximum, scilicet intellectum.

7. Obiicit secundo. Processiones Divina sunt ex natura processiones facunditate: ergo non per intellectum & voluntatem. Respon-esse per intellectum, este per intellectum, este per intellectum, et voluntatem, quentiam. Quia processiones esse per intellectum, & volun non impetatem non impedit esse ex secunditate natura; licet en impatura se per se non operetur, sed per suas potentias, cunditate, totum tamen id descendit ex secunditate natura. Instat Durandus. In creatis, productio Persona non potest esse immediate per intellectum, & voluntatem: ergo neque in divinis. Nulla est consequentia. Nam processiones personales in divinis sunt immanentes, quales non sunt creata, ideo possunt, & debent esse per intellectum, & voluntatem; quorum operationes immanentes sunt.

28. Obiicit tertiò. Intellectus, & voluntas non possunt esse principium productiuum, nec intellectio, & volitio possunt esse productiones: ergo processiones Divina non possunt esse per intellectum & voluntatem. Antecedens probatur, quia principium productiuum distinctum debet esse realiter à termino producto: intellectus autem & voluntas non ita distinguntur à personis productis: insuper productio Filij est realiter.

L. liter.

Quomodo procession:s voluntatem.

liter distincta à productione Spiritus sancti: intellectio autem. & volitio non ita distinguntur, ergo non possunt esse productio. Respondeo concesso antecedenti, negans consequentiam. sint per in. Nam etiamsi intellectus, & voluntas non sint principium protellectum, & ductiuum, nec intellectio, & volitio sint productio; possunt diuinz processiones esse per intellectum & voluntatem, modo suo loco expendendo: quia scilicet intellectus, & voluntas funt principium communicatiuum, intellectio vero, & volitio funt communicatio.

> 29. Obiicit quartò. In intellectu divino nihil productum continetur, cum in eo aliud non sit, quam intellectio, quæest proprie Verbum tribus omnibus personis commune: ergo ex intellectu diuino non procedit aliud Verbum personale. Responded Distinguens antecedens, in intellectu divino nihil continetur productum ab eodem intellectu, concedo: nihil continetur productum à Patre, nego. Sicut in sententia Durandi in natura Diuina continetur Filiatio à Patre producta. Et nego consequentiam. Quia si Verbum personale non posset esse per intellectum, eo quod intellectus, & intellectio, sunt quid commune omnibus personis, nec Filius posset esse per naturam, cum ista etiam omnibus personis communis sit.

#### SECTIOIV.

An Processiones divina sint per intellectionem Es volitionem.

Scotus ne gans diuinas procesfiones effe

Rior sententia negat. Ita Scotus apud Vasquez disp. 112.cap.2. Qui cum tenuerit nobiscum processiones diuinas esse per intellectum, & voluntatem, negat taper intelle- men esse per intellectionem, & volitionem. Si autem inquictionem & ras quomodo processiones divinæsint per intellectum, & voluntatem, cum tamen non sint per intellectionem, & volitionem? Respondet, ab intellectu divino prodire duos actus inter se disparatos, scilicer intellectionem, & dictionem, & Verbum procedere ab intellectu per dictionem; non vero per intelle

relectionem, quia hac communis est, illa vero propria Patris. Similiter docet à voluntate prodire duos actus, scilicet volizionem respondentem intellectioni, & impulsum dictioni, & Spiritum sanctum ob eandem rationem procedere per impulsum; non vero per volitionem, quia hæc communis est toti Trinitati, cui communis non est processio personalis. Secunda sententia docet, ab intelle du divino duplicem prodire intelle-Aionem, duplicemque à voluntate volitionem: vnam quasi remissam, nihil producentem, & toti Trinitati communem; alteram potentiorem, personæ productivam, & propriam Personz producentis, ex qua ait emanare diuinas processiones. Ita Henricus quodlib.6. quast. 1. & alij apud P. Valentiam hic cap.1. Tertia, & communis sententia censet processiones divinas esse per intellectionem, & volitionem essentiales sive tori Trinitati communes. Ita Doctores sect. præcedenti citati, repudiante quacumque alia intellectione, dictione, vel impuļlu,

Assero. Processiones Divinas esse per intellectionem, & Processiones volitionem essentiales, seu toti Trinitati communes. Probatur per intelleconclusio. Primo ex Patribus. Augustinus enim 6. de Trini- aionem & tate cap. 1. & 2. Filium vocat sapientiam genitam de sapien- volitionem essentiales. tia generante. Et 15. de Trinit. cap. 10. inquit. Necesse eft cum S. Augustin. Verbam loquimur, ex ipfa scientia, quam memoria tenemus, nas- Fulgentius. catur Verbum: ergo ex scientia, sine intellectione nascitur Ver- Cyrilles. bum. Insuper Fulgentius lib. 3. ad Monimum cap. 7. Nihil alind est, inquit, apad se dicere, quam apud se cogitare. Cum ergo mens cogitat, cogitando Verbum generat: ergo per cogitationem, seu intellectionem procedit Verbum. Irenzus lib. 2. aduersus hæreses cap. 48. ait. Ex cogitatione, & sensu Verbum emitzitur. Cyrillus Alexandrinus thesauri cap. 7. inter medium, & finem. Intelligendum est, sic ex Patre natum Filium, ve sapienlia ex mente, qua quodammodo esse à mente per expressionem videtur. Esse autem per expressionem, idem valet, ac per intellectionem : ergo.

Probatur secundò ratione. Si processiones divinæ non Concusteur essent per intellectionem, & volitionem, maxime, quia in- Scoti sunda-mentum. tellectio esset productio Verbi, & volitio Spiritus sancti, quæ

communes

communes esse non possunt; id salsum est : ergo. Maior est vnicum Scoti fundamentum. Minor probatur, Quia vt Verbum procedat per intellectionem, sat est, intellectionem esse communicationem, seu rationem formalem communicandi respectuillius. Et vt Spiritus sanctus procedat per volitionem, fatis est, quod volitio sit communicatio, seu ratio formalis communicandi respectuipsius: ergo opus non est, quod intellectio, & volitio sint productio. Paterconsequentia, quia esse communicationem, seu rationem formalem communicandi, quid distinctum est à conceptu productionis, ve ostendam disp. 7. ergo etiam si intellectio, & volitio non sint productiones, poterunt per illas emanare diuinas processiones.

Probari solet tertio. Nam si actus essentiales, quia communes non possunt esse principia processionum, ne omnes Personæ sint producentes: ergo neque intellectus diuinus,vtpote communis poterit esse principium processionis Verbi, nec voluntas Spiritus sancti, ne omnes Personæ sint producentes. Quod si intellectus communis potest in Patre esse principiú Dictionis, quin id præstet in Filio, & Spiritusancto; cur intellectio, quantumuis communis, non poterit esse principium Filij in Patre, quin id præstet in aliis Personis? Certe, inquit, P. Arriaga disp. 44. sect. 3. num. 29 quod in hoc nulla bear vico- est assignabilis differentia. Fateor argumentum istud fore essitra Scotum, cacissimum, si Dictioni, & Impulsui concederet Scotus rationem principij, quam negat intellectioni, & volitioni. Nam licet intellectui communi concedatur ratio principij (idemque est de voluntate) non inde sit omnes Personas esse principium processionum: ergo neque fieret, etiamsi intellectio, & volitio communes, essent principium. Quæ vnica ratio impulit Scotum ad eos actus distinctionis, & impulsus multiplicandos.

Si vero dictioni, & impulsui sola concedatur ratio actionis, seu productionis, vix vrgeri potest Scotus à Doctoribus constituentibus in absoluto principium productiuum, & in relativo actionem, seu productionem, quorum vnus est P. Arriaga. Etenim sicutapud Doctores illos actio non potest esse quid commune, esto possit principium. Ita dicet Scotus, actum, per quem procedit Verbum ab intellectu necessario

debere

Qualiter

## Disp.IV. De Procession in Comm. Sect.IV. 85

debere esse actionem : quid autem absolutum non potest esse actio: ergo aliquid proprium Patris, scilicet, dictio.

31. Probari solet quarto conclusio, quia absque sufficienti fundamento multiplicantur in Deo actus illi dictionis, & impulsus; cum nec in creaturis reperiantur, nec necessarij sint ad divinas processiones, & Trinitatis Mysterium explicandum: ergo. Minus vrget hæc ratio; occurret enim Scotus processiones Diuinas necessario esse per intellectum, & voluntatem; & consequenter per actionem ab intellectu, & Voluntate: hæc non potest esse quid commune: ergo debet esse actus notionalis, seu proprius Personæ producentis. Quare priori illo nostro insistimus fundamento. Videlicet processiones Divinas esse posse per intellectum, & voluntatem, quin intellectus, & voluntas sint principium productiuum, nec intellectio, & volitio sint productio; dummodo intellectus & voluntas fint principium communicatioum; intellectio vero, & volitio communicatio; ad id autem superflui sunt, & omnino otiosi actus illi dictionis, & impulfus: ergo.

36. Caterum ad hominem vrgeri potest Scotus. Nam vt Ad homine constabit infra, non minus principium productiuum distin- vrgendus Scotus, gui debet à termino producto, quam actio, sicut enim idem non potest esse actio sui ipsius productiua; ita nec potest esse principium. His tamen non obstantibus quid commune videlicer intellectus, & voluntas, coniunctum relativo, potest esse principium productiuum, nec id est sufficiens sundamentum ad multiplicandos intellectum, & voluntatem notionales ab essentialibus distinctos: ergo pariter quid commune, nempe intellectio, & volitio coniunctum relatino, poterit esse actio, nec id sufficiens erit fundamentum ad multiplicandas intellectiones, & volitiones notionales ab essentialibus distinctas.

#### SECTIO V.

# Cur Diuina processiones non sint dependentia, nec causalitates, aut actiones.

Depedentia late sumpta quid sit.

Ependentia non sumitur hic late, quatenus idem valet, ac connexio, qua ratione Patres Græci vsurparunt in Diuinis nomen dependentiæ, hoc enim pacto indubitatum est diuinas processiones esse dependentias, cum sint essentialis connexio personæ producentis cum producta, & è contra Dissicultas ergo est de dependentia stricte, & in rigore sumpta. Vnde videlicet repugnet processionibus Diuinis. Et me quidem iudice litis compositio pendet ab explicatione nominis Dependentia. In qua suo quisque trahitur sundamento.

Sententia P. Hurtadi conftituea tis dependentiam in posteriori-

38. Pater Hurtadus disp. 8. Physicorum censet, dependentiam vnius ab alio, consistere in eo quod terminus sit natura posterior principio.

Non placer. Primò, quia inter effectum & aliquam actiotate natura, nem nulla datun prioritas natura, cum tamen vera sit dependentia. Socundo, quia inde fieret scientiam conditionatam Ariche pendere à futuro conditionato, quo est natura posterior, & familiter Scienniam visionis à foturo absoluto. Vinde aliquid dinjeum ftricte penderet à creatura, quod est absursum. Tersià, quia citra rationem termini, & principii datur stricta dependentia, ve pater in unione respectu extremorum, in vbicatione respectu loci, & aliisinfra contra P. Arrubal subiidiendis: ergo dependentia non exigit rationem termini, & principij. Quarià, quia terminum esse posteriorem natura principio, est formalissime terminum dependere à principio independenti : ergo explicare dependentia termini per posterioritaté naturæ erit explicare dependentia per dependentia. Quinio, quia de facto no datur mutua prioritas, & posterioritas naturæ: datur auté mutua dependentia inter aliquam actioné, & effectum, inter indistantiam à loco, & præsentiam, si modus sit,

sit, & millealia: ergo dependentia non consistit in posterioritate naturæ termini. Confirmatur. Causa pender essentialiter à possibilitate sui esfectus connaturalis, & econtra esfectus pendet essentialiter à possibilitate suz causz, nec tamen caula est patura posterior possibilitate sui essectus connaturalis, nec effectus saltem possibilis est natura posterior possibilitate suæ caulæ: ergo.

Quod si P. Hurtadus terminum posteriorem natura principio appellet terminum origine tantum posteriorem; clarius relicitur. Prime, quia actio non est posterior origine termino, cum ab illo non oriatur, & tamen est ab illo dependens, idemque est de vnione respectu extremorum, de vbicatione respectu loci, & mille aliis: ergo ad dependentiam necessaria non est posterioritas originis, Secundo, quia si posterioritas originis sufficeret dependentia, Persona procedentes strictæ dependerent, cum sint origine posteriores; hoc enim aliud non est, quam vnum oririab alio, & non econua. Vnde divinæ processiones essent dependentiæ.

40. Pater Arriaga 1. part. disp. 44. sect. 1. sub sect. 3. num. 16. sententia & 17. existimat non omnem dependentiam dicere imperfe- P. Atriage Aionem dependere enim non in natura distincta, sed in rela-diviuas protione infinitæ perfectionis, & æqualis cum principio nullam cossiones iudicat imperfectionem. Vnde admittere non horret proces- esse dentias non siones divinas esse dependentias, non in natura distinctas, sed in natura, in relatione infinitz perfectionis, & æqualis cum principio. fed in relatione principio. Quod si illi obiicias: ergo similiter divinæ processiones erunt duas. causalitates, non in natura distincta, sed in relatione infinitæ perfectionis, & aqualis cum principio. Respondet negans consequentiam. Quia ratio, quæ vnice Latinos impulit ad negandam causalitatem in divinis, ea fuit præscise, quia non producitur natura diuina. Vnde nomine causalitatis venit, non solius relationis productio, sed eriam natura.

41. Non satisfacit P. Arriaga, Latini enim vtrumque fugiunt impingere divinis relationibus, siue processionibus, & dependenviam, & causalitatem. Si ergo his non obstantibus diuinæ processiones possunt esse dependentia relationis producte à producence, cur non poterunt esse causalitas eiusdem relationis

ŗ.

tionis productæ à producente; quod si causalitas necessario, debet dicere productionem, non solius relationis: sed etiam naturæ; cur id etiam non dicere debet dependentia.

Sententia P.Arrubalis, 42. Perezij de tatis terminis.

- Pater Arrubal disp. 55. cap. 4. constituit dependentiam Zunigz, & in productione totius entitatis termini, siue omnium, quæ productione reali identitate sunt termino coniuncta. Vnde infert processiotorius reals nes divinas non esse dependentias, quia non sunt productio totius entitatis termini, nam natura Divina termino identificata, improducta manet. Consentiunt Zuñiga disp. 2. & Perez disp.2. sect.7. exigentes ad dependentiam distinctam naturam in termino, & principio.
  - Displicent omnes, quia extra omnem productionem termini, reperitur vera, & stricta dependentia: ergo conceptus dependentiæ non consistit in productione termini. Antecedens clarum est. Primo in vnione, quæ productio non est fuorum extremorum; cum tamen ab illis vera sit dependentia. Secundo in effectu dependente essentialiter ab aliqua actione, cum tamen productio non sit alicuius actionis ipsam producentis. Tertio, in actu intuitiuo pendente essentialiter ab existentia sui obiecti, cuius nulla ratione est productio. Quarto in vbicatione quæ sit modus pendente essentialiter à loco, cuius nulla ratione est productio. Quinto in causis naturalibus pendentibus à suis effectibus possibilibus, quin ab istis producantur: ergo:

Sententia Recentioru de inflaxu in terming defeatibilem.

44. Recentiores vero nostri communiter explicant dependentiam per influxum in terminum desectibilem, siue per indigentiam alterius ad sui desectibilem existentiam. Vnde liberant processiones Diuinas à conceptu dependentiz, quia Persona producta cum necessario existat, non indiget producente ad sui desectibilem existentiam.

Grata mihi non est explicatio ista. Primo, quia non saluat à conceptu dependentiæ scientiam, & volitionem liberas in Deo, que indigent Deo & obiecto ad sui defectibilem existentiam, cum simpliciter desectibiles sint. Secundo, quia in corum Recentium sententia possibilia in statu possibilitatis pendent essentialiter à Deo, nec tamen indigent Deo ad sui possibilitatem desectibilem. Tertio, quia, qua parte exigit influxum:

fluxum ad dependentiam, falsitatis conuincitur ex superiori sententia. Quarto, quia hæc sententia supponit causam esse principium influens esse defectibiliter in estectum,& ens necessarium constitui in indefectibilitate, verumque vero salsum esse ostendi de essentia, & attributis: ergo.

His rejectis nouam semitam ingressus est ingeniosus Noua Re-Recentior, explicans dependentiam per entitatem, seu reali- Sententia, tatem indigentem ad existendum existentia alterius realitatis; quando vero non indiget ad existendum alia realitate, sed ipsa realitas præstat, siue vt ita dicam, obligat, vt altera, quam requirit ad existendum, existat, tunc non depender ab illa Hinc colligit Patrem non dependere à Filio neque econtra, quia realitas Patris (idemque est de Filio) præstat, vt ad sui existentiam existat realitas Filij, cum habeat eandem naturam cum Filio.

- Non placet, quia vnam realitatem præstare existentiam alterius, vel est, esse principium illius, vel tantum exigere existenriam illius? Si primum: ergo Filius non præstar existentiam Patris, cum nullatenus sit principium Patris; vnde Filius pendebit à Patre. Si secundum etiam vnio exigit existentiam extremorum, & tamen pendet ab illis: ergo præstare existentiam alterius non impedit dependentiam. Insuperactio se ipsa præstat existentiam termini, & tamen pendet ab illo. Idem est de Physica præmotione caloris præstante existentiam illius, cum tamen à calore dependeat. Si vero nomine realitatis intelligas res distinctas naturas habentes, incidis in sententiam P. Zufiigæ, & P. Perez Nec saluantur à dependentia scientia conditionata, & visionis, aut complacentiæ liberæ, quæ di-Itinctam habent naturam à suis terminis, eosque exigunt, nec tamen præstant corum existentiam: ergo stricte à suis terminis dependebunt.
- Placuit aliquando alicui processiones divinas, ideo non specialis esse dependentias, quia dependentia dicit inserioritatem, & constituens subiectionem Persona dependentis; & superioritatem, aut dependen tiam in subdominium Person zindependentis. Etenim nulla est Persona iestione & ab altera physice dependens, qua inferior non sit, & inde-inferior tate pendenti subiecta. Sic Filii, titulo generationis, quæ est de- superiorem.

penden

pendentia eorum à Parentibus, euadunt iure naturali inferiores, & subjecti Parentibus, & creature omnes titulo creatio. nis, que est dependentia eorum à Deo, nascuntur subiecte dominio Dei : ergo omnis dependentia fundata in ortu naturali vnius Personæ ab alia, arguit in principio, dominium & subjectionem in termino; at processiones divinæ, siue origines naturales Personarum procedentium fundare non possunt dominium in principio, & subiectionem in termino: ergo neque esse dependentiæ.

Capita, vn. 48. de hæc spe tatio displipliceat.

Non arridet modo hæc enodatio. Quia citra dominium cialis cogi. principij, & subiectionem termini datur vera, & stricta dependentia: ergo quamuis Filius non dependeat à Patre illa subiectionis dependentia, poteritalia dependere. Antecedens probatur, quia licet causæ liberæ habeant dominium in suas actiones, non tamen necessariæ, & tamen actio à causa necessaria est vera dependentia ab illa : ergo. Maior est certa. Quod enim dominium potest habere vnus ignis in alterum à se productum, aut quam superioritatem habere valet causa instrumentalis, verbi gratia, lapis eleuatur ad producendum Angelum; cum tamen Angeli productio vera sit dependentia?ergo citra dominium, & subiectionem vera datur dependentia. Confirmatur. In vnione respectu extremorum reperitur vera ab illis dependentia, nec tamen in extremis est dominium, nec in vnione subjectio; cur ergo similis dependentia repugnabit processionibus divinis? Quod si rem premas, dominium in aliquam, nihil est aliud, quam potestas ponendi, & non ponendi illius actionem: ergo dicere dependentiam esse productionem ab habente potestatem, seu dominium in illam, idem erit ac dicere, esse productionem potentem esse, & non esse. Vnde processiones divinz ideo non erunt dependentiæ, quia liberæ non sunt, & consequenter, quia indefectibiles, quod est incidere in sententiam Recentiorum, & non saluare independentiam persectionum libe-

la quo con- 49. Assero igitur, dependentiam consistere in ente adzdependentia quate producto, vel producibili indigente altero ad sui existentiam, vel possibilitatem. Explico assertum. Pro ente adzquate quate producto, aut producibili, intelligo ens, cuius omnia, & immuniquæ realiter ipsi identificata sunt produci possint, vel produprocessions &a sine. Dixi, ad sui existentiam, vel possibilitatem, ve non ab illa. excluderem dependentiam possibilium à Deo., & inter se. Vnde colligo nihil diuinum pendere ad aliquo diuino, vel creato, quia nihil diuinum potest esse adæquate productum, cum natura Diuina cum eo identificata, semper improducta maneat. Colligo secundo creaturas possibiles pendere à Deo quia sunt adæquate producibiles, & indigent Deo ad sui posfibilitatem. Idem est de creaturarum existentia. Probanda est nostra conclusio. Prime, caterarum impugnatione. Secundo, quia conuenit omni, & soli dependenti, in quo tota præsentis controuersiæ victoria posita est, ad saluandas ab impersectione dependentiæ divinas processiones: ergo.

Assero secundo causalitatem consistere in productione Qui deausa. totius realitatis termini, id est, omnium, quæ realiter iden-lies & imtificatæsunt termino, & ipsi coniuncta. Probatur, quia vnica munitar diratio, quæ Patres latinos impulit, ad exterminandum à pro- processiocessionibus Diuinis causalitatis nomen, suit, ne existimaretur numab illa. natura Dinina vna cum relatione producta: ergo nomine causalitatis existimabant Patres Latini significare productionem totius realizatis termini, id est, omnium, quæ reali identitate funt termino coniunda. Inde colligo processiones divinas ideo non esse causalitates, quia non sunt productio totius realitatis termini, id est omnium, quæ reali identitate sunt termino coniuncta. Nam diuinitas, & omnis absoluta perfectio, quantumuis identificatæ realiter cum relatione producta, manent inproductæ.

51. Ex dictis colligo diuinas processiones non esse actiones. Tum quia actio dicit dependentiam à principio, qua in diuinis nulla est. Tum etiam, quia dicit causalitaté. Tum denique, quia vt ostedi in physicis, actio est modus medius inter principium, & terminum : at nulla processio diuina est modus, nec quid medium inter principium, & terminum: ergo neque erit actio. Quod si aliquando Patres Graci vsurparunt in divinis nomina dependentiæ, causalitatis, & actionis; id non stricte, led late præstiterunt.

M SECTIO

#### SECTIO VI

Cur diuina processiones non sint ex nibilo, nec ab alio.

Quid sie procellione aliquam esse ex ni.

PRocessionem aliquam esse ex nihilo, idem est, ac non - esse ex substantia producentis, sed ex substantia distinca, & aliena. Idcirco, qui tres essentias, seu substantias in Deo constituebant; siue inæquales, vt Arriani; siue æquales, ve Trinitarij; diuinas processiones ex nihilo asserere cogebantur. Errarunt ergo in hoc puncto Arriani, qui referente concilio Nicæno docebant Filium produci à Patre ex nihilo, id est, non ex propria, sed aliena substantia. Qui error Damnatus est in Concilio Nicæno sæpius decernente, Filium diuinum non esse, ex non extantibus, neque ex nihilo, neque ex aliena substantia, sed ex substantia Genitoris. Idem stabilitur in Tholetano 1. & 11. ad illa verba Psal. 109. Ex vierò ante luciferum genui te, Vbi nomine vteri intelligit substantiam Genitoris.

Car diainz processiones 53. nihilo.

Assero ergo primo, diuinas processiones, ideo non esse non fint ex ex nihilo, quia prioritate à quo supponitur natura Personæ procedentis in principio à quo procedit. Probatur quia vt aliqua processio sit ex nihilo, nihil Personæ procedentis debet præcedere existens in principio, à quo procedit: processiones autem diuinæ supponunt naturam Personarum procedentium in principio à quo procedunt : ergo non sunt ex nihilo Minor certa est, nam in principio prioritate à quo præcedere debent ca omnia, quæ processione communicantur: communicatur autemnatura Diuina: ergo ista præcedere debet in principio. Sed rogabis, quid sit processiones Diuinas esse ex substantia producentis? Omissis variis dicendi modis quos iudico solo modo loquendi discrepantes. Respondeo, processiones divinas esse ex substantia producentis, aliud non esse, quam Personam productam communicare in eadem natura cum princi-.pio,

prio, siue eandem habere naturam, vnde Persona producta

evadit consubstantialis producenti.

Assero secundo, processiones divinas ideo non esse simpliciter, & absolute ens ab alio, quia hoc supponit pro termino producto, non communicante in eadem natura cum principio; vel pro termino stricta dependentia, & causalitate producto. Vtrumque autem, vt constat ex dictis, alienum prorsus est à processionibus Divinis: ergo & ens ab alio. Confirmo. Illud dicitur simpliciter ens ab alio, quod oritur ab alio adæquate distincto: processiones autem divinæ non oriuntur ab alio adæquate distincto, cum eadem sit natura, tam personæ producentis, quam productæ: ergo. Si autem quæras, an personæ procedentes dici possint ens ab alio, tanquam à principio productivo inadæquate distincto? Respondeo posse, quia id non est simpliciter esse ab alio; sicut non est dependere: aut causalitate produci.

Obiicies, Pater simpliciter est alius à Filio, quia etiamsi eadem sit veriusque natura, relatio tamen est diuersa:ergo Filius simpliciter erir ens ab alio. Probatur consequentia. Filius est simpliciter à Patre: Pater simpliciter est alius à Filio, ergo Filius simpliciter est ab alio, nempe à Patre. Re pondeo, distinguens; Pater simpliciter est alius à Filio, sito simpliciter, idem valeat ac adæquate, nego, si præscindat ab adæquata, & inadæquata distinctione, concedo. Et nego consequentiam. Ad probationem concessa maiori, distinguo minorem. Pater simpliciter est alius à Filio, • id est adæquate distinctus, nego, inadequate concedo, & nego consequentiam. Quia voces ista simpliciter. & absolute, iunca his aliis ab alio, ex communi Theologorum consensu idem valent, ac adæquate, etiamsi in aliis locutionibus, non ita vsurpari solitæ sint. Vnde etiam si recte dicamus, Filium simpliciter à Patre procedere, ab eoque distingui, dici tamen non potest esse ab alio, quia idem est, ac adæquate produci. Nec pro diuersitate earum vsurpationum alia ratio exigenda est, quam vsus loquendi, qui inpresenti materia diligenter attendendus est.

DISPVT

# 

## DISPUTATIO V.

De processione actiua, & passina.

Processio
activa &
passiua non
funt quid
realiter-medium inter
principium
& terminu.

ROCESSIONEM actiuam, aut passiuam non esse quid realiter medium inter Personam producentem, & produductam, certum est Catholicis. Tum

quia darentur in Diuinis quinque realiter distincta, nempe tres Personalitates, & duæ processiones. Tum étiam, quia processio realiter media inter principium, & terminum, tantum admittitur, vbi principium indisferens est ad producendum, & terminus ab existendum, vel non existendum, saltem hoc, vel illo modo: in Diuinis autem, talis indisferentia non est, sed summa determinatio principii ad producendum, & termini ad existendum, nam Pater non potest, non producere Filium, nec alio modo eum producere, pariter Filius non potest non procedere à Patre, & tali modo procedere; idemque est de Spiritu sancto respectu Spiratoris: nulla ergo erit in diuinis processio realiter media inter principium, & terminum.

## SECTIO I.

An Processio actiua, & passina sint aliquid absolutum, vel relatiuum.

Quid fit p ocellio activa, quid passiva.

Rocessio actiua dicitur elargitio Esse, passiua vero acceptio ipsius Esse. Controuersia igitur est, an processiones

## Disp.V. De Process. Actiua & Passi. Sect: I: 95

cessiones, tamactinæ, quam passinæ sint aliquid absolutum, vel relatiuum: id est, an processio Filij sit Personalitas Patris, vel intellectio absoluta, & processio Spiritus sancti sit relatio Spiratoris, vel amor absolutus. Et quidem cum in qualibet processione diuina intercedat productio, & communicatio, monitum volo, in præsenti non agi de processione diuina, ve communicatio est, sed tantum vt productio est.

3. Prior sententia docet vtrasque processiones actiuas, & pasfinas confistere in absoluto, non quidem secundum se, sed quatenus connotante in obliquo Personas producentes, vel productas. Vnde processio activa Filij erit intellectio connotans Paternitatem; passiua, eadem intellectio vt connotans Filiationem; Processio vero actiua Spiritus sancti erit amor absolutus vt connotans relationem Spiratoris; passiua vero idem amor vt connotans relationem Spiritus sancti Ita Zumel zumel 1.part.quæst.41.art.1. Secunda sententia consentit ex parte primæ afferens, processiones activas consistere in absoluto, ve connotante Personam producentem; passiuas vero in sola relatione producta. Ita Caietanus, P. Vasquez, P. Torres, P. Arru- P. Vasquez, bal, quos refert, & sequitur, P. Granadus tract. 2. disp. 3. sect. 3. P. Arrubal. Tertia Vera sententia affirmat, virasque processiones activas, P. Gianadus. & passiuas, consistere in solo relativo. Ita P. Molina quæst. 27. P. Soarius. art. 3. disp. 4. cum S. Thoma quæst. 41. art. 1. ad 2. P. Suarez P. Valentia lib.cap. 8. num. 6. & lib.6. cap. 2. num. 5. P. Zufiiga, P. Valentia, & alij, quos refert, & sequitur P. Perez disp. 2. sed.4.

4. Assero ergo processiones tam activas, quam passivas non Processiones confistere in absoluto, sed tantum in relatiuo. Probant aliqui tam actium, quam passiprimo, quia processio non potest esse principium suz causa, uz in solo non enimactio est principium suz causa; at si processio esset relativo consistunte intellectio esset principium suz causa : ergo processio non est intellectio. Minor probatur, quia si intellectio esset processio formaliter, hæc esset principium eius, cuius est intellectio principium; at intellectio est principium causæ processionis, est enim principium Paternitatis, quæ est causa processionis

Filij: ergo.

Hæc tamen ratio mihi solida non est. Primo, quia seorsim Pracedentis à processionibus diuinis soluenda est ab omnibus. Nam in probationis Filio

Filio est intellectio: at intellectio est principium Paternitatis: ergo & Filius erit principium eius, cuius est principium intellectio, nempe Paternitatis: ergo erit principium sui principit. Si vero dicas intellectionem provi in Filio non esse principium Paternitatis; idem dicentaduersarij. Vnde vrgere non possunt tuo argumento probante processionem passiuam Filij, id est, intellectionem in Filio, esse principium Paternitatis. Secundo, quia in communi sententia principium communicatiuum, & communicatio respectu Filij, est intellectio: ergo eius erit principium in Filio, cuius est principium intellectio: at intellectio est principium Paternitatis: ergo & communicatio in Filio erit principium Paternitatis: ergo Persona Filij ratione intellectionis communicata, erit principium Patris communicantis: ergo erit principium sui principij.

tio à priori expenia,

- Probant secundo à priori, quia processo habet prædicata. aliorum ra- non solum distincta, sed etiam independentia ab intellectione, & intellectio à processione, sed quæ ita se habent, formaliter distinguntur: ergo & intellectio, & processio. Maior probatur, quia intellectio est expressio, & repræsentatio obiecti, processio vero fluxus, & emanatio: at ista prædicata sunt independentia; in creatis enim est fluxus, & emanatio absque intellectione, & intellectio absque fluxu, & emanatione in alterum : ergo.
  - Nec ratio ista est robustior præcedenti, quia tantum probat intellectionem, & processionem distingui ex modo concipiendi, quia similes conceptus mutuo in creatis separari, non arguit maiorem distinctionem in Deo; ita in communi sententia intellectio, & substantia absoluta tantum ex modo concipiendi differunt, cum tamen in creatis mutuo realiter separentur. Idem est de intellectione; & attributis transcendentibus, tantum ex modo concipiendi distinctis; cum tamen intellectio in creatis realiter sit ab illis distincta. Insuper processio passina, & terminus non differunt formaliter obiective, & tamen in creatis realiter distinguntur, ergo ea ratio solum probat distinctionem ex modo concipiendi, quam libenter amplestentur aduersarij, cum nos etiam illam admittamus

inter

## Disp.V. De Proces. Actiua & Pass. Sect.I. 97

inter conceptum relationis, & processionis, qui conceptus in creatis inter se realiter distinguuntur.

8. Terrio probatur communiter affertum, quia processio est Terria alioconceptus respectiuus: ergo non consistit in absoluto, sed in rum ratio ex conceptu relativo. Antecedens probatur; quia processio alicuius termi- respectivo ni debet esse processio: ergo concipi non potest sine aliquo cuius sit momenti. termino: ergo est conceptus respectiuus. Confirmatur, quia processio in creatis dicit essentialiter conceptum respectiuum, ergo & in diuinis, maxime, cum processio in creatis sit respectiva; non tantum ex conceptu creati, sed etiam ex conceptu processionis.

9. Hæc ratio, quoad antecedentis probationem mihi firma non est. Etenim si processio respectiva debet esse termini, quia alicuius debet esse processio: ergo cum etiam debeat esse processio ab aliquo principio, pariter erit respectiva principij. Vnde fieret processionem distinguendam realiter à principio, & termino, & consequenter esse quid medium inter vtrumque, quod dici non potest. Nec instantia processionis creatæ vrget, nam hæc cum distincta sit à principio, & termino, vtriusque potest esse respectiva; at processio in divinis distingui non potest à principio, & termino : ergo sicut processio, cafu quo sit idem cum principio, potest intelligi esse abaliquo principio absque conceptu respectiuo ad illud, ita poterit esse processo aliculus termini absque conceptu respectiuo ad ter-

Probatur ergo nostra conclusio, quia processio in Di- Vnde prouinis, vel·est producens ipsum, vel productum; non enim cessio sucum potest esse medium inter vtrumque; quid autem absolutum sit quid renon potest esse producens, nec productum : ergo neque pro- non quid cessio poterit esse quid absolutum, erit ergo quid relatiuum. absolutum. Maior est certa, quia hic non agitur de processione, quatenus dicit communicationem, sed quatenus productio est: ergo cum productio non possitesse quid medium inter producens & prodoctum, necessario debet esse, vel ipsum producens, vel productum. Minor ergo probatur, quia idem non potest se iplum naturaliter producere, vt est constans, & perspicuum lumine naturæ: Si quid autem absolutum esset producens, aut produ

productum, idem se ipsum naturaliter produceret : ergo non est. Minor probatur, quodlibet absolutum est vnum, & idem cum omni relatiuo, & absoluto: ergo si posset esse producens, vel productum, aut verumque, idem se ipsum naturaliter. producet. Confir. In diuinis totum distinctionis sundamentum stat in producente, & producto: ergo si quid absolutum absque distinctione reali posset esse producens, vel productum, pœnitus rueret distinctionis realis fundamendum. Vnde enim relationes divinæ distingui possint, si essent obliquum, & connotatum productionis; quando rectú, & quod reuera produceret, minime distinguereturà producto. Quibus præclusa manét effugia conotationis, & obliqui, quibus aduer sarij proteguntur.

Augustiaus, & Thomas enodati.

Obiicies primo aliquos Patres, que nostre sententie refragari videntur. Nam Augustinus s, de Trinit. cap 10.asserit, dicere, mhilaliud esse, quam cogitare, & intelligere: at dicere, est, producere Verbum : ergo productio Verbi est formaliter ipla intellectio. Insuper S. Thomas quæst. 27. art. 21 absolute docet processiones in divinis accipiendas esse secundum duas actiones immanentes, nimirum, intelligere, & velle: ergo intelligere, & velle ex mente S. Thomæ funt processio. Respondes cos Patres loqui de processione, ve communicatio est, qua ratione iuxta inferius dicenda de communicatione, funt actus intelligendi, & volendi.

Quemode tellectione.

Obiicies secundo. Verbum generatur à Patre per intellectionem: ergo intellectio est processio Verbi à Patre. Patet consequentia. Illud est processio Verbi à Patre, per quod Patre per in- Verbum generatur à Patre: Verbum autem generatur per intellectionem : ergo intellectio erit processio. Respondeo Verbum generari à Patre per intellectionem, tanquam per rationem formalem communicandi, non vero producendi quia nihil absolutum potest esse producens, aut productum. Vnde falsa est consequentia. Instabis. Processio Verbi est Locutios Locutio autem est intellectio: ergo & processio Verbi. Respondes locutionem duo dicere in diuinis, scilicet, & productionem Verbi & communicationem intellectionis, nego igitur, vt productio est, esse intellectionem, propter eandem rationem, qua processio, ve productio, non est intellectio.

**SECTIO** 

#### SECTIO

## An Processio Activa distinguatur realiter à Passina

PRima sententia docet processionem activam esse producente, & passivam cum producente producente processionem activam cum producente producente producente processionem activam esse processionem esse Persona producta, & consequenter processionem actiuam, & P Granadus. passuam esse inter se realiter distinctas. Hanc sententiam te-p. Perez. net P. Soarius lib. 6. cap. 1. num. 5. P. Zuniga disp. 1. dub. 7. memb. 7. num. 2. & dub. 14. memb. 2. P. Granadus tract. 2. disp. 3. sect. 1. P. Hurradus difficul. 5. P. Perez, disp. 2. sect. 5. & multi alij apud iplos. In hac sententia processio activa Filij est Paternitas, & passina Filiatio; processio vero actina Spiritus fancti, est relatio Spiratoris, & passiua relatio Spiritus sancti. 14. Secunda sementia distinguit inter processionem actiuam Henricus. in actu primo, scilicet virtutem productiuam, & processio- scotus, nem in actu secundo, scilicet influxum, vel quasi actionem, Zumel. qua Pater, verbi gravia, producit Filium, Vnde docet proceffionem activam in actu primo indistinctam à Persona pro ducente sin actu vero secundo identificari cum procesone passiua, & Persona producta. Quare Pater in hac ententia non est producens Filium per se ipsum, sed per Fuationem à se productam. Huic sententiæ communiter adscribuntur, Henricus, Richardus, Scotus, & Zumel, enque tenent nobiles Recentiores.

Tertia sententia distinguit duplicem processionem acti- singularis uam, vnam intrinsecam Personz, roducenti, & extrinsecam Sententia productæ, & hanc distinguit à processione passina intrinseca ermino producto. Alteram extrinsecam Personz producenti, & intrinsecam termino producto, quamidentificat cum processione passiua, & intrinseca termino producto. Existimat enim per processionem activam intrinsecam personæ producenti denominari terminum extrinsece productum, & per processionem passivam intrinsecam termino producto, etiam denomi

denominari principium extrinsece producens, sicut per quamlibet vnionem partialem continui vnum extremum denominatur intrinsece vnitum: alterum vero extrinsece. Ita Arriaga disp. 46. tota sect. 1. & sus sub sect. 3. sequuntur aliqui Recentiores.

Communis sententia asserens processionem activam identificari cum Persona producente, & consequenter distingui à processione passiua identificata termino producto. Probari solet primo, quia processio actiua nihil est aliud, quam determinatio principij ad terminum: at Paternitas, verbi gratia, se ipsa est intrinsece, & essentialitet determinatio ad Filium: ergo se ipsa est processio actiua Filij. Minor probatur. Tum quia paternitas se ipsa non est indifferens ad producendum, & non producendum Filium, nec ad producendum hoc vel illo modo: ergo se ipsa est determinata ad producendum, & hoc modo producendum: ergo se ipsa est determinatio Patris ad Filium: Tum etiam, quia ideo Filius est se ipso processio passiua à Patre, quia indifferens non est, ve procedat, sed summe determinatus, vnde est determinatio, & processio à Patre: ergo cum Pater se ipso non sit indifferens, sed fumme determinatus ad producendum Filium, se ipso erit eterminatio, & productio Filij.

Libratum communis fententiæ fundamentum.

Hæc tamen ratio si quid probat, conuincit, Paternitatem, de iliationem se ipsis esse processionem actiuam Spiritus sancti a non media relatione Spiratoris, quod salsum esse, pleno ore sate sur illius argumenti patroni. Etenim Paternitas, & Filiatio se ipsi sunt essentialiter determinatæ ad Spiritum sanctum, cum se psis non sint indisserentes ad producendum, & non produce dum, nec ad producendum hoc vel illo modo, sed tali modo tastum: ergo se ipsis sunt determinatio essentialiter ad produce dum Spiritum sanctum: ergo processio; cum hæc vnica sit satio, vnde paternitas probetur, esse processionem actiuam Filij. Si vero dicas Paternitatem, & Filiationem non esse se ipsis processionem actiuam Spiritus sancti, quia seorsim à relatione Spiratoris non sunt virtus productiua; & determinatio in diuinis, vt sit processio, debet esse virtutis productiuæ determinatio, qualis

est paternitas respectu Filij, & Spiratoris relatio respectu Spiritus fancti. Non saluas tuum argumentum. Nam Pater, & Filius sunt essentialiter determinati ad producendum Spiritum sanctum, nec tamen per se ipsos producunt, nec sunt virtus productiua, sed verumque præstant per relationem spiratorisab ipsis virtualiter distinctum: ergo quantumuis Paternitas sie determinata ad producendum Filium; poterit illum producere per productionem distinctam.

18. Nec instantia processionis passiuæ identificatæ cum passiua iden termino producto, conuincit processionem actiuam identi- tificata terficatam cum principio. Tum, quia processio magis accedit mino non conuncir ad terminum, quam ad principium, ex quocumque capite precessione id contingat; ideo in creatis, quamuis media sit, & distincta actiuam identificata inter principium, & terminum, tamen est intrinseca ter- principio. mino; non vero principio. Tum etiam quia filius non ideo præcisè est processio passina, quia determinatus ad procedendum à Patre, sed quia est actus secundus, ad quem spechat omnis fluxus, via, aut emanatio : at Pater, quamuis fumme determinatus ad producendum filium, est per modu principi, fiue actus primi cum fecundo connexi; Vnde ad illu non spectat fluxus, via, aut emanatio, & confequenter nequeprocessio. 19. Nec est cur mirentur aduersarij virtutem productivam à productione distinctam, & cum illa connexam, cum nec Nihil imipsi mirentur productionem actiuam à passiua distinctam, & picat virtus productiua cum ea connexam. Et fere omnes fateantur, quidquid sit à productio. de facto, possibilem esse physicam præmotionem respectu ne distincta. effectus necessarii, quæ sit virtus productiva connexa essentialiter cum productione, & abipía distincta. Vel saltem nullus est, qui neget, decretum absolutum, & esticax producendi Pettum spectare ad actum primum virtutis proxime productiux etia si connexum essentialiter sit cu productione Petri, ab eaque distinctum. Idemque est in creatis de excitatione speciei impressa respectu actionis intelligedi,& de actu imperante efficaci respectu actionis actus imperati, tam interni, quam externi. Vnde liquida est, & clara argumenti solutio. Paternitas enim tantum est determinatio ad filium per modum principij; aut virtutis productiuz, sicut præmotio

N

ficut præmotio, & decretum; non vero per modum fluxus, viæ, aut emanationis, quia omnia ista propria sunt actus secundi, ideoque à nobis in terminum productum referuntur. Probant secundò. Pater est intrinsece determinatus ad producendum Filium, ergo paternitas est productio activa Filij. Probant antecedens, quia Pater essentialiter est in actu secundo Pater: ergo est essentialiter, & intrinsece per se ipsum determinatus ad generandum Filium. Antecedens patet, nam Pater intrinsece constituitur per Paternitatem, Paternitas autem est constitutioum Patris in actu secundo, ergo Pater est intrinsece, & essentialiter in actu secundo Pater; non enim apparet, quid sit paternitas, nisi constituat Patrem in actusecundo talem.

Qualiter Pater fit inad producendum Filium.

Obiectio facile potest retorqueri. Nam pater essentialitrinsece de ter, & intrinsece est determinatus ad producendum Spiriterminatus tum fanctum: ergo paternitas est productio activa Spiritus san-&i. Deinde non capio, qua ratione, esse Patrem sit actus secundus, cum in Patre nulla sit ratio termini producti, sed sola ratio principii, quæ actus primus est, & non secundus Distinguo igitur antecedens. Pater est intrinsece determinatus ad producendum Filium per modum fluxus, viz, aut emanationis, nego: per modum virtutis productiuz, siue actus primi, aut principij, instar physicæ præmotionis, aut decreticonnexi cum effectu, ciusque productione, concedo. Et nego consequentiam. Ad probationem nego suppositum, esse scilicer in Patre actum secundum intrinsece; nam Paternitas, cum nullius six terminus productus, sed tantum principium Filis tantum est actus primus respectu Filij, respectu vero sui neque est actus primus, neque actus secundus.

Probant terrio inculcantes eandem determinationem. Quia Pater habet intrinsece relationem, per quam constituitur actualiter, & effentialiter relatus ad Filium, vt Filium, bzc autem relatio nequit intelligi, quin su generatio activa, ergo relatio propria Patris est generatio activa Filij. Minor probasur, quia prædicatum essentiale constitutium processionis actiuz, est determinatio principij ad terminum productum, relatio autem Patris est determinatio ad Filium productum,

cum

cum nequeat intelligi indifferens, sed dans essentialiter esse. in actu secundo Filio, ergo relatio Patris intelligi non potest, quin intrinsece intelligatur generatio actiua. Confirm. Generatio activa est id, per quod producens dat esse termino producto, tanquam Filio; nequit autem intelligi relatio Patris respiciens Filium, ve Filium, quin per illam det esse ipsi Filio ergo. Minor probatur. Nam per talem relationem respicit Pater Filium, vt terminum a se productum, nec alia est ratio oppositionis inter Patrem & Eilium, in qua fundetur distinctio, nisi producentis, & producti.

Hæcratio sola est præcedentium repetitio; ideo nostra illi solutio repetanda est. Concessa igitur maiori, nego minorem. Ad cuius probationem distinguo maiorem. Prædicatum essentiale processionis actinæ est determinatio principij ad terminum per modum virtutis productiuæ connexæ cum termino, nego, per modum fluxus, viæ, aut emanationis, concedo-Et nego relationem Patris esse determinationem ad Filium per modum fluxus, aut viæ. Tantum enim est determinatio per modum virtutis productiuæ connexæ cum termino producto, ficut physica prædeterminatio ad hunc numero terminum, aut actionem, & decretum, aut imperium efficax determinatum huius numero effectus, & actionis. Nec confirmatio libat aliquid noui; falsa enim est minor, si loquatur de fluxu, & via, qua Pater dat esse Filio, cuius probatio nulla est. Tum quia Pater respicit Filium à se productum, non vero per paternitatem productum, sicut physica præmotio caloris A, respicit essentialiter calorem à se productum; non vero, per seipsam productum, sed per productionem à se distinctam. Tum etiam, quia ratio oppositionis inter Patrem, & Pilium

24. Probant quarto ex Patribus. Nam Athanasius Dialogo Athanasius 1. de Trinit. ait, diuinas Personas tantum distingui, quia gi- & Thomas gnere, & gigni, emittere, & emitti distinguuntur: at gignere est generatio actiua, gigni vero passiua, ergo generatio actiua, & passina distinguntur inter se; vnde cum passina sit idem

non est producens in actu secundo, & productum, sed producens specificative, idest res, quæ producit, sive quæ est

cum persona producta, actiua erit idem cum persona producente. Insuper S. Thomas quæst. 41. art. 1. approbat dictum Magistri asserntis generationem, & natiuitatem aliis nominibus esse Paternitatem, & Filiationem, ergo generatio actiua erit Paternitas, & passiua Filiatio. Respondes eos Patres cum Magistro non sumere gignere, & generare per modum sus, aut viæ, sed intelligere principium, aut virtutem generandi non quidem indisferentem, sed determinatam; & connexam cum genito, quod satis non est ad distinguendam processionem actuam à passiua, yt in superioribus abunde à nobis ostensum est, & stabilitum.

#### SECTIO III.

# Eligitur processio actiua identificata cum Passina.

Processiua activa identificata realiter cum passiua.

1. •

DRimo, quia processo actiua est id, quo Pater producit Filium, id autem quo Pater producit Filium, est processio passiua: ergo processio activa, & passiua non distinguuntur. Maior est certa, quia processio activa est id, quo Pater est producens Filium: ergo est id, quo Pater producit Filium Minor ergo probatur. Id quo Pater producit Filium, est id, quo Filius, producitur à Patre, id autem quo Filius producitur à Patre est processio passina: ergo id, quo Pater producit Filium, est processio passina Filij. Minor est certa, quia processio passiua Filij est id, quo Filius accipit esse produ-Aum à Patre ergo est id, quo Filius est productus, siue producitur à Patre. Maior, quæ sola desiderat probationem, mihi adeo clara est, ac perspicuum est Grammaticis, orationem in voce passina idem valere, ac in voce activa: sicut ergo id, quo amo Deum, est id, quo Deus amatur à me: & id quo Pater intelligit Filium, est id, quo Filius intelligitur à Patre, similiter id, quo Pater producit Filium, erit id, quo Filius producitur à Patre: sicut Patrem generere Filium, idem valet, ac Filium , genera

# Disp.V. De Process. Actina & Pass. Sect. III. 105

generari à Patre. Confirmatur. Nequit intelligi Pater in actu secundo producens, quin ea productione aliquid intelligatur productum; quomodo enim percipies productionem Filij, quin eo ipsointelligas Filium productum: ergo productione, qua Pater est producens Filium, eadem erit Filius productus à Patre: ergo id quo Pater est producens, Filium, erit id, quo

Filius est productus à Patre.

26. Respondent primò Recentiores ex communi sententia, veram esse nostram argumentationem, quando determinatio est media inter principium indifferens, & terminum indifferentem, vt contingit in creatis; vbi actio est quid medium inter principium, & terminum indifferentes; cumque sit vtriusque determinatio, ideo eadem actione, qua agens est producens, etiam terminus est productus: idem est de cognitione, & amore. At in divinis, determinatio non est media, inter principium, & terminum, cum ambo se ipsis sint omnino determinati. Idcirco processio activa, & passiva, quæ in creatis vnica'est, & realiter indivisibilis, dividitur in divinis, quia pariter diuisa est determinatio, & processio activa refertur in Paternitatem se ipsa determinatam ad producendum Filium, 27. Contra tamen. Quia determinatio per modum principij aut virtutis productiuæ essentialiter cum termino connexæ, Determinafufficiens non est ad processionem activam, seu productionem co per moin actu secudo. Etenim physica prædeterminatio ad amore A, physica princieiusque actionem individuam, se ipsa est essentialiter deter- turis produminata ad amorem A, eiusque individuam actionem, idemque est de decreto, nec tamen est pocessio activa, nec produ-est. ctio amoris, aut actionis, quia determinatio per modum principij, aut virtutis productiuz cum termino connexz, non spectat ad actum fecundum, cuius funt fluxus, & via, fed ad actum primum: determinatio autem Paternitatis, est determinatio per modum principii, & virtutis productiuæ cum termino connexæ, ergo non erit processio termini, sed actus primus ad illum.

28. Confirmatur. Licet in creatis actus primus possibilis sit mus possibile ipso determinatus ad actionem; & terminum possibilen, bilis se ipso cum eoque connexus, tamen actus primus possibilis non est determina.

O pro

tus eft ad s stionem & tetminum polibilem, DCC tamen est processio.

processio activa possibilis sui termini, quia ea determinatio est per modum principij, aut virtutis productiuz cum termino connexæ, & consequenter est actus primus possibilis, ad quem non spectat productio possibilis: Paternitas autem tantum est determinatio ad Filium actualem per modum principij, & virtutis productiuz cum Filio connexz: ergo non erit produ-&io Filij, sed actus primus productionis, & termini. Oportebat enim eos Recentiores distinxisse inter actum primum, & secundum; & verumque æquiuoca determinatio ne non confundere. Rem totam denuo confirmo, & allumptum contra aduersarios efficaciter ita vrgeo. Nam ea responsio non satisfacit argumento nostro. Etenim etiamfi Paternitas esset processio activa Filij, eiusque productio, adhuc contendimus Filium denominandum ab ea productum; atque adeo eadem productione, qua Pater est producens Filium quoque esse productum, nam ea productio vere est productio Filij: ergo vere per illam Filius est productus: ergo id, quo Pater est producens, est id, quo Filius est productus, & id, quo Filius est productus, est id, quo pater est producens.

Responsio duplicis pr ocelfionis quam pas-· Luz.

Melius ergo, & solius respondet P. Arriaga distinguens duplicem processionem tam actiuam, quam passivam resram actina pectu vniuscuiusque personæ procedentis. Vnam, intrinsecam principio, qua Pater, verbi gratia, est intrinsece producens Filium, & filius est extrinsece productus à Patre. Alteram vero intrinsecam termino, qua Filius, verbi gratia, est intrinsece productus à Patre, & Pater est extrinsece producens Filium. Firmat exemplo vnionis continuatiuz, qua duo indiuisibilia vniuntur inter se, quæ composita est ex duplici, vna intrinseca indinisibili A, & extrinseca indinisibili B, qua indivisibile A, intrinsece vnitur B, indivisibile vero B, extrinsece tantum vnitur A, Altera intrinseca indivisibili B, & extrinseca indivisibili A, qua indivisibile B, intrinsece vnitur A, & indivisibile A, extrinsece vnitur B,

> Hinc respondet, verum quidem esse, id, quo Pater est producens Filium, esse id, quo Filius est productus à Patre; hoc tamen discrimine, quodid, quo Pater est intrinsece producens Filium, est id, quo Filius est extrinsece productus à Patre **ficut**

sicut id, quo indivisibile A, intrinsece vnitur indivisibili B. est id, quo indivisibile B, extrisece vniter indivisibili A, id autem, quo Filius est intrinsece productus à patre, est id, quo Pater est extrinsece producens Filium: sicut id, quo indivisibile B, intrinsece vnitur A, est id, quo indivisibile A, extrinfece vnitur B.

31. Contra tamen. Primo, quia hæc sententia reipsa admit- Ab incontit quatuor processiones activas, totidemque passivas in divinis: etenim Paternitas est processio activa intrinseca, & pas- iesponsio siua extrinseca, cum sit id, quo Pater est extrinsece producens exterminata Filium, & id, quo Filius est extrinse productus à Patre. Similiter relatio Spiratoris est processio activa, intrinseca & passiva exerinseca ob fimilem rationem. Præterea Filiatio est processio passiva intrinseca, & activa extrinseca, quia est id, quo Filius est intrînsece productus à Patre, & id quo Pater est extrinsece producens Filium, & idem est de relatione Spiritus sancti: ergo essent in Deo quatuor processiones actiuz totidemque passiux, quod absurdissimum est. Fide enim constat duas esse tantum processiones in divinis. Vnde falsam existimo communem sententiam distinguentem processionem actiuam à passiua, quia reipsa quatuor admittit processiones, duas activas, & passivas duas.

- Nec dicas eas processiones esse partiales, & inadæquatas, & ex illis consurgere duas tantum processiones integras, & adæquatas, Quia adeo certum est in divinis, esse tantum duas processiones, ac esse vnicum Spiratorem; at admitti non potest vnicus spirator ex pluribus partialibus, & inadæquatis constitutus: ergo neque duplex processio ex quatuor, vel ex octo partialibus constituta; maxime cum saluari possit duplex processio absque compositione, si actiua identificetur cum passiua, & vtraque cum termino producto.
- 33. Contra secundò. Quia nulla est necessitas productionis Nulla est intrinsecæ principio, cum ostenderimus subsistere virtutem necessionis productivam essentialiter determinatam ad terminum, abs- adium inque vlla productione illi intrinseca, que vnica ratio impulit trinsece aduersarios ad eam productionem intrinsecam principio sta-principio.

. tuendam:

tuendam: ergo. Confirmatur. Principio actiuo sufficiens est productio intrinseca termino, & extrinseca principio, At per te Filiatio est productio intrinseca termino, & extrinseca principio, qua scilicet Filius vere est productus, & Pater producens: ergo supersua est alia productio intrinseca principio. Nec exemplum vnionis continuatiuz momenti est: ego enim non video, cur diuinz processiones imitari debeant vnionem continui, & non potius productionem creatam, quz vnica tantum est intrinseca termino, & extrinseca agenti.

34. Probatur secundo conclusio. Omnis productio est per ipsam à principio producente, eo modo, quo ipsius terminus est ab codem principio per productionem: Filiatio autem est realiter absolute à Paternitate per productionem : ergo & omnis illius productio crit realiter absolute à Paternitate per se ipsam: ergo Paternitas erit principium reale omnis productionis Filij: ergo & omnis productio Filij erit à Paternitate distincta.cum idem non possit esse sui connaturale principium. Maior liquet, nam terminus oritur à principio per productionem, productio vero per se ipsam: ergo eo modo, quo terminus est à principio per productionem, productio erit à principio per se ipsam. Confir. Omnis terminus procedens vt quod à principio est productus ve quod ab illo: ergo omnis processio, qua terminus est procedens vi quod erit per se ipsam procedens vi quo: eo enim disserunt processio, & terminus, quod terminus, qua talis, dicitur, vt quod procedens: processio vero vt quo procedens: at omne procedens ve que, est à principio per se ipsum, ergo & omnis processio erit à principio per se ipsam.

offe distinctam à termino producto, quia sicut processionem esse distinctam à termino producto, quia sicut processio est ve quo à principio; ita est productio ve quo termini, ergo etiam distinguetur à termino. Contra tamen, quia processio, & terminus complent intrinsece vnum actum secundum, ideoque interse non opponuntur in divinis, cum principio autem non potest componere intrinsece vnum actum primum, quia processio non spectat ad actum primum, sed secundum; insuper; productio, & terminus complent vnum productum, ideoque interse non opponuntur; bene vero cum principio; quia

quia producens, quale est principium, & productum, quale est actus secundus, inter se distinguuntur, & opponuntur ex illo principio: id non posse se ipsum naturaliter producere. Mitto alias aliorum rationes, quia facilem habent retorsionem, & solutionem ex dictis.

36 Obiicies. Tota ratio distinguendi in creatis actionem Ratio di ab agente, est indifferentia principij ad producendum, & hoc, stinguenvel illo modo producendum : ergo vbi nulla est indifferentia, à produ. ve contingit in divinis, nulla crit ratio distinguendi productio dione. nem à principio. Respondes negans antecedens. Ostendimus enim dari in creatis agens summe determinatum ad producendum,& hoc modo producendum, cuius tamen actio distinguitur ab illo. Ratio ergo distinguens principium à productione est, quia productio nulla ratione spectar ad actum primum, sed secundum sideo identificari non valet cum principio actum primum constituente.

### SECTIO IV.

An processio actiua, & passiua identificentur relations Persona producentis, vel producta.

Onstat ex dictis, processionem activam, & passi-uam esse idem inter se. Inquirimus nunc, cui relationi vtraque processio identificetur, An scilicet relationi producentis, an producti. Ratio dubitandi est, quia processionon potest esse quid medium inter principium, & terminum; Aliunde nulla apparet maior ratio, cur vtraque processio potius in terminum productum, quam in principium referatur, cum verumque sit essentialiter determinatum ergo.

38. Affero tamen processionem tam actiuam, quam passiuam, tam actiua, identificari realiter cum relatione producta. Probatur primo, identifican. quia processiopassiua idétificatur realiter cu relatione producta tur realiter vt comuniter fatentur omnes : processo autem actiua, vt in su- cum relation ne producta

Processio

Digitized by Google

perioribus ostensum est, non distinguitur realiter à processione passiua: ergo veraque erit realiter idem cum relatione producta. Maior ostenditur, quia processio passiua est intrinseca termino, etiam in creatis, vbi est quid medium inter principium, & terminum: ergo etiam in divinis est intrinseca termino: & non potest esse intrinseca per vnionem, aut modum: ergo per identitatem.

Dices argumentationem istam non valere in Trinitate, vbi, licet Paternitas sit idem cum essentia, & essentia cum Filiatione, inde tamen non sequitur, Paternitatem esse idem cum Filiatione: ergo licet processo activa sit idem cum passiua, & ista cum relatione producta, non inde sequitur processionem actiuam esse idem cum termino, siue relatione producta. Contra tamen, quia nostra argumentatio valet, vbi non intercedit distinctio virtualis componens prædicata contradictoria, qualis reperitur inter Paternitatem, & essentiam, inter processionem autem actiuam, passiuam, & terminum nulla intercedit distinctio virtualis componens prædicata contradictoria: ergo optima est argumentatio nostra. Minorem ostenda infra disputans de distinctione virtuali, aut rationis, processionis actiuz à passiua, & veriusque à termino.

fio activa neque pal\_ fiua opponuatur reia. tioni producke,

Nee proces 40. Probatur secundo conclusio, quia neque processio actiua neque passiua opponuntur relationi productæ: ergo neque ab ea distinguuntur. Consequentia patet, quia in divinis nulla est distincto, vbi nulla est oppositio relativa. Antecedens probatur, quia actus fecundus diuinus nullam intra se clauditoppositioné relatiua:processio autem actiua,passiua,& terminus,constituunt actum secundum Diuinum: ergo nulla est inter ipsas oppositio relativa. Minor est certa, quia ad actum primum sola spechat virtus productiua, & requisita, si quæ sint, ad productionem termini; productio vero, eiusque terminus propria sunt actus secundi ex plana, & communi Philosophia. Maior probatur, quia actus secundus solam fundat oppositionem cum actu primo, siue principio productiuo. adæquate ab ipso distincto: ergo intra se nullam dicit oppositionem. Conformatur. Nam si actus secundus aliquam intra se diceret opposicionem relatiuam, fieret, includere plura realiter inter se, & à principio

# Disp.V. De Process. Act. & Passi. Sect.IV.

cipio distincta, quod dici non potest, aliter in processione Filij non duo tantum, sed tria essent distincta, videlicet, principium, & actus secundus duo continens inter se diuersa. Sequela probatur. Nam integer actus secundus dicit oppositionem relatiuam cum principio, cuius est actus secundus; Vnde principium & actus secundus sunt duo distincta, ergo si actus secundus viterius intra se diceret oppositionem relatiuam, diceret quoque realiter distincta, non solum à principio, sed etiam inter se.

Obiicies. Ideo processio opponitur principio, ab eoque distinguitur, quia processio ab aliquo principio debet esse processio, sed etiam debet esse processio alicuius termini, ergo Cur, procesetiam distinguetur à termino. Probatur consequentia, quia guatur à conceptus processionis, seu productionis termini à principio exincipio a non minus est respectiuus termini, quam principij, ergo si mino. processio, eo quod si à principio distincta, debet esse realiter ab illo; pariter etiam, eo quod sit productio termini, necessario distincta erit à termino. Hocargumentum, si quid probat, rem ab omnibus soluendam euincit, videlicet, processionem Divinam esse quid realiter medium inter principium, & terminum, quod dici non potest, Respondeo igitur, procesfionem ideo opponi, & distingui à principio, quia vere accipit esse ab illo, idem autem nonaccipit esse, nec potest naturaliter à se ipso, at terminus no accipit esse à processione, sed à principio: ideoque opponitur soli principio: non vero processioni. Instabis. Processio est productio termini; ergo vere dat esse termino, sicut actio increatis vere dat esse esfectui; ergo opponitur termino, nam idem non potest naturaliter dare sibi esse: Confirmatur. Non minus repugnat idem esse sui productionem, quam esse sui principium, at terminus opponitur sui principio, ergo & productioni. Respondes, distinguens antecedens, processio est productio puri termini, nego; non puri, sed admixti processione, concedo. Et nego consequentiam; actio enim ideo das esse essectivi, quia effectus est purus terminus. Ad confirmationem nego maiorem. Nam actio in creatis est productio sui, cum tamen non possit esse principium, similiter in Divinis processio est productio

#### Tractatus de Mysterio Trinitatis. II2

ductio sui; cum tamen non possit esse principium.

Cut proces- 43. tamen fit procello à puro prin-CIPIO.

Si autem quæras cur processio diuma non sit productio noa sir pro- puri termini, cum tamen sit processo à puro principio, id est ductio puri nullam continente rationem processionis? Respondeo ideo id termini, cu contingere, quia terminus est actus secundus, nullatenus indifferens ad procedendum à principio, sed summe determinatus ad procedendum, & tali modo procedendum; cumque processio se teneat ex parte actus secundi, & non primi, titulo fluxus, viæ. & emanationis, inde termino adscribenda est, & non principio : ideoque non potest esse productio puri termini, quamuis processio sit à puro principio. Id quod processio creata, vnde instantia vires acuebat, efficaciter confirmat. Nam licet quid medium sit inter principium, & terminum, intrinseca est termino, & extrinseca principio: ergo idem eric in processione divina; Hæcautem non potest esse intrinseca termino, vinculo vnionis mediæ, vt est certum: ergo debet esse intriseca vinculo idétitatis. Et his intrinsecus accessus processionis ad terminum, & non ad principium, ratio est, cur processio Diuina non possit esse puri termini, quamuis à puto sit principio.

#### SECTIO V.

Qua ratione processio actiua, & passiua differant inter se, & à termino producto.

Non est difficultas de distinctione reali absoluta; constat enim ex dictis processionem actiuam, & passiuam esse idem realiter inter se, & cum relatione produsta. Controuersia igitur est, de distinctione virtuali, obiectiua, & ex modo concipiendi; qua videlicer, ex eiusmodis distinctionibus, differant inter se, & à termino processioactiva, & passiva, & quo sundamento subsistat distinctio illa, qualiscumque ea six Communis sententia docet processionem passiuam nec virtualiter, nec obiective distingui à termino producte

# Disp. V. De Process. Act. & Passi. Sect. V.

producto; idemque asserit de processione actiua respectu principij producentis, cui identificat illam. Qui vero actiuam, & passiuam identificant realiter inter se, & cum termino producto, similiter docent non distingui virtualiter, nec obiectiue à relatione producta. Circa Distinctionem vero ex modo concipiendi, Molina censet non distingui processionem passiuam à termino cum fundamento ex parte obiecti. Communis vero sententia oppositum tuetur.

45. Affero prima processionem actiuam, & passiuam non distingui virtualiter, aut obiectiue interse. Probatur, quia vt. statui de essentia & Attributis, ea tantu in divinis distinguuntur virtualiter, aut obiectiue, quæ cum identitate reali, vel component prædicata realiter contradictoria, vel funt virtute, & æquiualenter, principium, & terminus; at processio actiua, & passiua inter se non fundant prædicata realiter contradictoria, nec funt virtute, & æquiualenter principium, & terminus: ergo neque distinguuntur virtualiter, aut obiectiue inter se. Secunda minoris pars clara est, quia integra ratio principij realis est in sola relatione producentis, à qua distinctam esse processionem, tam actiuam, quam passiuam, ostendimus supra ; ratio vero principij virtualis solum competit absoluto respective ad processionem: ergo. Prima probatur, quia nihil competit realiter processioni actiux, quod non etiam competat passiuæ : ergo nulla fundant inter se prædicata realiter contradictoria.

46. Et confirmatur. Quia si processio actiua & passiua distin- processio guerentur virtualiter inter se, essent dux relationes inter se activa, ecvirtualiter distinctæ:id autem implicat:ergo. Minor est cer- distinguunta, essent enim in divinis octo relationes, scilicet Paternitas, tur virtuali-Filiatio, eiusque processio actiua, & passiua, Spirator, & Spi-ter. aut obiechiue inter ritus sanctus, eiusque processio activa, & passiva, contra cer- se, tam Theologiam quatuor tantum relationes in divinis profitentem. Sequela ostenditur, quia quilibet conceptus procesfionis, cum absolutus non sit, debet esse respectiuus: ergo si processio activa virtualiter esset à passiva distincta, essent dux relationes; Etenim ad relationes multiplicandas sufficit distincio virtualis inter ipsas, ve patet in relatione Spiratoris, quæ

7. 1

virtualiter

virtualiter santum distincta est à Paternitate, & Filiatione. Probatur secundò nostra conclusio. Quia intelligi nos potest processio actiua, quin formaliter & directe passiua concipiatur: ergo non distinguuntur obiectiue. Antecedens probatur, eo iplo, quod intelligatur id, quo terminus producitur

à principio, intelligitur id, quo principium est producens terminum, & è contra; nam formaliter in obiecto, id, quo terminus est productus à principio, est id, quo principium est producens terminum: ergo non poterit intelligi formaliter processio activa, sine id, quo principium est producens ter-

minum, quin intelligatur passiua, siue id, quo terminus est

productus à principio.

Nec procelfio actiua distinguantur Virtuaiective à 3ermino producte.

48. Assero secundo, neque processionem actiuam, & pasant passua siuam distingui virtualiter, aut obiectiue à termino producto. Patetex dictis: Etenim processio esset relatio à principio realiter, aut ob. liter distincta: à termino vero virtualiter: ergo processio Filij esset relatio distincta à Paternitate, & Filiatione, & processo Spiritus sancti esset relatio distincta à relatione Spiratoris, & Spiritus Sancti; vnde sex essent in divinis relationes, quod absurdum est, ergo processio activa& passiva, nec virtualiter, nec obiective distinguentur à termino.

Processio actiua, & passiga non distinguuntut inter se ex modo conc piendi cum fondamento ex parte:0bicai.

49. Assero tertiò processionem activam & passiva no distingui inter se ex modo concipiendi cu fundamento ex parte obiecti. Probatur quia nullum est fundamentu ex parte obiecti, ad distinguendum id, quo principium producit terminum, ab illo, quo terminus est productus à principio; sicut fundamentum non est exparte obiecti, ad distinguenduid, quo ego ama Deum, abillo, quo Deus amatur a me : id autem, quo principium producit terminum, est processio actiua, id vero, quo terminus producitur à principio, est processio passiua: ergo nullum est fundamentum ex parte obieci ad distinguendas ex modo concipiendi processionem actiuam, & passiuam.

50. Confirmatur. Fundamentum ex parte obiecti, ad distinguendos conceptus ex nostro modo intelligendi, vel essent diuersa connotata, vel æquiualentia entibus realiter distinctis, vel esse rationem conveniendi, & disconveniendi: nihil horum competit processioni actiuz, & passiuz : ergo,

Minor

Minor probatur, quia eadem connotata respicit processio actiua, & passina, veraque enim respicit principium, & terminum, vt constat ex dictis: insuper nulla est in illis æquiualentia entibus realiter distinctis, cum nullibi appareat processio actiua, sine passiua, aut econtrà. Denique, neque est ratio conveniendi, & disconveniendi, quia cum nullo est ratio conueniendi processio actiua, quocum non sit etiam ratio

conneniendi passiua: ergo,&c.

Assero quarto processionem activam, & passivam distingui à termino ex modo concipiendi cum fundamento ex par- pellius dite obiecti. Fundamentum autem ex parte obiecti voco, non a termino quod sufficiens sit ad aliquid affirmandum de vno conceptu, exmodo es-& idem negandum de alio; hoc enim impossibile est absque cipiendi est fundamento distinctione ex parte obiecti, sed quod dat ansam intellectui ex parte ad concipiendum præscissue idem obiectum, modo vt rario- obicai. nem conveniendi, modo ve distinguendi, quod in indivisibilem formalitatem cadere potest. Dixi prascissue, quia negatiue concipere vt rationem conueniendi, & non conueniendi possibile non est vnicz formalitati, cum sint przdicata contradictoria. Hoc posito.

52. Probo assertum. Quia processio diuina tam activa, quam passiua, quâ processio est, est ratio conueniendi cum processione creata: qua vero terminus est, est ratio disconueniendi cum illa; econtrà, qua terminus est ratio conueniendi cum effectu creato, & quâ processio, est ratio disconueniendi cum illo. Insuper processio divina, & terminus zquiualent entibus realiter distinctis, actioni scilicet, & termino ereatis: ergo sicut natura diuina, & subsistentia absoluta ob similes rationes distinguuntur ex modo concipiendi cum fundamento ex parte obiecti, idem erit de processione diuina, & termino, cum cadem sit omnium ratio.

virtualiter tantum distincta est à Paternitate, & Filiatione.

Probatur secundò nostra conclusio. Quia intelligi nos potest processio actiua, quin formaliter & directe passiua concipiatur: ergo non distinguuntur obiectiue. Antecedens probatur, eo ipío, quod intelligatur id, quo terminus producitur à principio, intelligitur id, quo principium est producens terminum, & è contra; nam formaliter in obiecto, id, quo terminus est productus à principio, est id, quo principium est producens terminum: ergo non poterit intelligi formaliter processio activa, siue id, quo principium est producens terminum, quin intelligatur passiua, siue id, quo terminus est productus à principio.

Nec procelfio actiua distinguuntur vircuaiective à 3ermino producte.

48. Assero secundo, neque processionem actiuam, & pasaut passua siuam distingui virtualiter, aut obiectiue à termino producto. Patetex dictis: Etenim processio esset relatio à principio realiter, aut ob. liter distincta: à termino vero virtualiter: ergo processio Filij esser relatio distincta à Paternitate, & Filiatione, & processo Spiritus sanctiesset relatio distincta à relatione Spiratoris, & Spiritus Sancti; vnde sex essent in divinis relationes, quod absurdum est, ergo processio activa & passiva, nec virtualiter, nec obiective distinguuntur à termino.

Processio actiua, & passiga non distinguantur inter se ex modo conc piendi cum fondamento ex parte;obio**A**i.

49. Assero tertiò processionem activam & passiva no distingui inter se ex modo concipiendi cu fundamento ex parte obiecti. Probatur quia nullum est fundamentu ex parte obiecti, ad distinguendum id, quo principium producit terminum, ab illo, quo terminus est productus à principio; sicut fundamentum non est exparte obiecti, ad distinguenduid, quo ego ama Deum, abillo, quo Deus amatur a me : id autem, quo principium producit rerminum, est processio actiua, id vero, quo terminus producitur à principio, est processio passiua: ergo nullum est fundamentum ex parte obieci ad distinguendas ex modo concipiendi processionem activam, & passivam.

Confirmatur. Fundamentum ex parte obiecti, ad distinguendos conceptus ex nostro modo intelligendi, vel essent diversa connotata, vel æquivalentia entibus realiter distinctis, vel esse rationem conveniendi, & disconveniendi: nihil horum competit processioni actiuz, & passiuz : ergo,

Minor

Minor probatur, quia eadem connotata respicit processio actiua, & passiua, veraque enim respicit principium, & terminum, vt constat ex dictis: insuper nulla est in illis æquiualentia entibus realiter distinctis, cum nullibi appareat processio activa, sine passiua, aut econtrà. Denique, neque est ratio conueniendi, & disconueniendi, quia cum nullo est ratio conueniendi processio actiua, quocum non sit etiam ratio

conveniendi passiva: ergo,&c.

Assero quartò processionem activam, & passivam distingui à termino ex modo concipiendi cum fundamento ex par- pellus dite obiecti. Fundamentum autem ex parte obiecti voco, non a termino quod sufficieus sit ad aliquid affirmandum de vno conceptu, exmodo es-& idem negandum de alio: hoc enim impossibile est absque cipiendi ca distinctione ex parte obiecti, sed quod dat ansam intellectui ex parte ad concipiendum præscissue idem obiectum, modo vt ratio- obiecti. nem conueniendi, modo ve distinguendi, quod in indiuisibilem formalitatem cadere potest. Dixi prascissue, quia negatiue concipere vt rationem conueniendi, & non conueniendi possibile non est vnicæ formalitati, cum sint prædicata contradictoria. Hoc polito.

52. Probo assertum. Quia processio divina tam activa, quam passiua, qua processo est, est ratio conueniendi cum processione creata: qua vero terminus est, est ratio disconueniendi cum illa; econtrà, quà terminus est ratio conveniendi cum effectu creato, & quâ processio, est ratio disconueniendi cum illo. Insuper processio divina, & terminus æquivalent entibus realiter distinctis, actioni scilicet, & termino ereatis: ergo sicut natura divina, & subsistentia absoluta ob similes rationes distinguuntur ex modo concipiendi cum fundamento ex parte obiecti, idem erit de processione diuina, & termino, cum cadem sit omnium ratio.

DISPYT

## DISPVTATIO VI.

# De principiis dininarum processionum productiuis.

Quid fit principiam (quod)diuinæ proceffionis.

1.

DHVC non disputo de processione, vt communicatio est, id præstiturus disputatione sequenti, sed quatenus productio est. Principium ergo proces-

sionis est duplex. Vnum quod, qualis est Pater respectu Filij, & Spirator respectu Spiritus sancti. Alterum quo, id est, potentia, seu virtus productiua
processionis. Sic homo generans dicitur principium
quod geniti: anima vero, quæ sola est potentia, seu
virtus productiua geniti, est principium quo. Præcipuum ergo certamen ineundum nobis est de principio quo diuinæ processionis.

# SECTIO I.

Quid sit principium quo proximum preductiuum diuina processonis.

Ixi preximum, nam de principio productivo remoto, An scilicet natura divina sit principium quo remote productivum divinæ processionis, sutura est nobis in sequentibus Disputatio. Præsens igitur controversia est, An
principium quo, realiter immediate productivum, (non enim
agitur de virtuali) divinæ processionis sit quid relativum, scilicet relatio producentis, vel quid absolutum, videlicet natura Divina, aut intellectio, aut volitio.

Primi

Prima, & communis sententia tuetur principium, que Thomista. proximum productiuum diuinarum processionum esse quid P. Soarius. absolutum, intellectionem, scilicet respectu Filij, & volitio- P Tannerus nem respectu Spiritus sancti. Ita Thomistæ, & ex nostris P. P. Granadus Soarius, Zuniga, Tannerus, Granadus, quos citat, & sequitur P. Arriaga fere tota disp. 45. Maxime sect. 4. Qui omnes docent, relationem, verbi gratia, Patris, solam esse conditionem, vel quasi actionem virtutis generatiuæ, & relationem Spiratoris, virtutis Spiratiuæ; virtutem autem generatiuam solam esse intellectionem, & Spiratiuam solam volitionem. Secunda sententia asserit principium que proximum productiuum dininarum processionum consistere in absoluto simul, & relativo, tanquam in potentiis, & virtutibus partialibus, ita ve sua virtus correspondeat absoluto, & sua quoque relatiuo. Ita P. Valentia disp. 2. quæst. 5. p. 2. P. Ruiz, disp. 100. sect. 4. P. Valenia Tertia defendit integram, & adæquatam virtutem productiuam, siue principium que proximum consistere in sola relatione producentis, vt virtualiter ab omni absolutodistincta. Tribui solet Bonauenturæ, Durando, Alarcon, & Albis, eam-Durandus que tenet melior Recentiorum pars.

P.c.larcon.

4. Asserendum est cum tertia sententia principium que siue virtutem productiuam diuinarum processionum consistere in principium solo relatiuo Personæ producentis; vnde principium Filij, erit quo divinasola Paternitas, & Spiritus sancti sola relatio Spiratoris. Communis huius asserti ratio mihi solida est, & esticax, quam sie siturin solo expono. Idem non potest esse naturaliter potentia, seu virtus fonz prophysice, & realiter productiua sui ipsius : principium autem ducinis. que proximum productium est virtus, seu potentia physice, realiter, & naturaliter productiua: ergo non potest esse virtus, seu potentia productiva sui ipsius; ergo termini producti ab ipsa realiter distincti:at nihil absolutu est realiter distinctum à termino producto: ergo neque poterit esse adequate vel inadequate potentia, seu virtus productiva illius. Minor certa est, & verique sententiæ comunis. Maior autem hactenus inconcussa fuit in omni Philosophia, & Theologia. Etenim, licet plures doceant in Philosophia idem posse de absoluta potentie, & extraordinario concursu, se ipsum producere; id vero connaturaliter P

Digitized by Google

raliter possibile esse, merito detestantur omnes, tanquam rem

vni ex principiis per se notis inimicam.

connaturaliter non est Deo possibilis, id est, quæ connaturalis non est Deo, nec possibilis est illi de absoluta potentia, maxime in his, quæ Deo necessaria sunt. Etenim respectu Dei nulla est possibilis eleuatio, cum nullum sit possibile principium iuuans, & sirmans ipsius virtutem. Deo autem impossibilis est potentia, seu virtus physice, realiter, & connaturaliter productiua sui ipsius, ergo omnino erit illi impossibilis: ergo virtus, seu potentia physice, & realiter productiua, debet esse termini physice, & realiter distincti.

6. Firmo iterum. Idem non potest esse virtualis potentia sui ipsius virtualiter productiua, ergo neque poterit esse potentia sui ipsius realiter productiua. Antecedens est commune, etiam aduersariis constituentibus distinctionem virtualem inter potentiam productiuam, & terminum virtualiter productum. Consequentia autem sirma est; ideo enim idem non potest esse sui virtualis potentia productiua, quia idem eo modo, quo non distinguitur, non potest esse principium, ergo quod realiter non distinguitur, non potest esse reale principium, connaturaliter saltem. Et ratio omnium est, quia continentia emminentialis, qualis est potentia productiua, essentialiter est termini distincti, aliter esset continentia formalis; vnde continentia virtualis est termini virtualiter distincti, ergo continentia realis, erit termini realiter distincti.

Responsio P.Arriagæ expunda, 7. Respondet P. Arriaga idem posse esse potentiam, seu virtutem physice, & realiter productiuam sui ipsius, dummodo actio sit distincta. (Actionem vocat in diuinis processionem actiuam, quam identificat cum relatione producentis.) Hæc tamen responsio, qua parte supponit processionem actiuam identificatam cum relatione producentis, expuncta à nobis est disputatione præcedenti. Qua vero parte asserit, idem posse esse potentiam, seu virtutem physice, & realiter sui productiuam, valde displicet. Etenim vel loquitur de potentia absoluta, & id locum non habet in Deo. Vel connaturaliter, & sic rogo, ex qua bona Philosophia traxerit originem Doctina

Doctrina illa, vnde P. Arriaga suam tentat firmare solutionem. Mihi quidem somnium est in creatis, posse idem esse potentiam, & virtutem physicam sui connaturaliter productiuam, quidquid sit de potentia absoluta, quamuis mille superabundent actiones à termino producto distinct x: ergo.

Melius, & probabilius responderi posset, idem non pos- Responsio se esse potentiam, & virtutem productiuam physicam,& con-virtualia naturalem sui ipsius, quando inter virtutem, & terminum reieda. nulla intercedit virtualis distinctio componens prædicata realiter contradictoria, vt contingit in creatis: Secus vero in diuinis, vbi ea reperitur distinctio interabsoluta, & relatiua, & consequenter inter virtutem physice productivam, & terminum productum. Cur etenim distinctio virtualis inter absoluta, & relativa, poterit connaturaliter componere produci,realiter, & non produci realiter, & non poterit connaturaliter componere, esse porentiam, seu virtutem realiter productiuam, & terminum realiter productum.

9. Contra tamen, quia si semel licitum esset extendere in

diuinis à paritate distinctionem virtualem, pœnitus rueret Trinitas, & distinctio Personarum. Etenim si, quia absoluta, & relativa cum distinctione virtuali componere possunt produci, & non produci realiter, etiam possunt componere potentiam, feu virtutem productivam realiter, & terminum productum: ergo quia similiter absoluta, & relativa cum distinctione virtuali componere possunt productum, & improductum, etiam possunt componere producens, & productum. Vnde principium quod producens, non distingueretur realiter à producto, & consequenter neque Pater à Filio, nec vterque à Spiritu sancto; sicut ergo distinctio virtualis extendi non potest ad principium quod, eiusque terminum productum. Similiter Vnde dicontendimus, nec posse extendi ad principium quo, eiusque tualis ad terminum. Et ratio est, quia principium quod realiter opponi- virtutem

tur termino producto, ratione solius virtutis physice, & reali- rualiter production, ter productium: ergo potentia, seu virtus physice, & realiter einsque terproductiva erit realis oppositio cum termino producto: ergo minum ex-& realis distinctio, qua in divinis tota nittitur in reali oppo- pessit.

10. Nec

10. Nec dicas principium quod opponi realiter termino producto, quia continet conditionem necessariam virtutis productiux, & oppolitam termino. Nam conditio virtutis productiuz nullam potest dicere maiorem oppositionem cum termino, quam ipsa potentia productiua; Aliter dicito mihi, vnde conditio opponatur termino, si neque sit virtus productiua, nec productio illius. Quomodo insuper conditio posset esse conceptus realiter respectiuus, cum virtus realiter productiva talis non sit. Libens parco aliis Recentiorum rationibus, quæ mihi efficaces non sunt, nec nostri fundamenti hactenus vidi solidam responsionem.

Perfectio absolutanec II. inadæquare potest effe virtus realitet produ-Aiua,

Ex dictis colligo contra secundam sententiam perse-&iones absolutas non esse adhuc inadæquatam potentiam, seu virtutem productiuam realem. Tum quia idem inadæquate esset potentia, & virtus realis, & connaturaliter, sui produ-Aiua, quod pænitus repugnat. Tum etiam quia si aliquid posset esse inadæquatum, & reale principium absque reali distinctione à termino: ergo relatiuum, verbi gratia, Paternitas cum tantum esset reale principium inadæquatum, non posset inde realiter à termino distingui; vnde illi sententia explicanda restat oppositio principij que inadæquati cum termino, seorsim à potentia reali inadæquate productiua, cum ista ex se non opponatur termino producto.

#### SECTIO II.

# Obiectionum solutione sirmatur nostra conclusio.

Q'aliter principlum que Persona generat fo. communicabile est.

Biicies primò, in Concilio Florentino sessione 18. approbata fuit, quamuis non definita, hæc propolitio Ioannis Theologi. Principium quo Persona genera, est la sit, quod id solum, quod communicabile est: at relativum Personz generantis, verbi gratia, Paternitas, non est communicabile, sed solum absolutum: ergo solum absolutum est principium que Persona generat, & nullatenus relatiuum, quod prorsus incommunicabile est. Re pondeo primo eam doctrinam intelligendam

gendam esse de principio que communicativa; non vero de productiuo. Secundo intelligendam esse de principio quo redicali, id est, de radice principij formalis, & proximi, qualis est substantia, seu essentia Diuina respectu Paternitatis, quæ est principium productiuum quo Persona generat. Similiter intelligendi sunt Patres illam Doctrinam amplectentes.

13. Obiicies secundo. Si absolutum non posset esse princi- Qua ratio pium que productiuum, neque posset esse principium qued; ne absolu-Vnde intellectio nulla ratione esset principium Verbi, nec tum posset amor Spiritus sancti : ergo. Sequela probatur. Ideo absolutum pium qued; non potest esse principium que productiuum, quia hoc debet que distingui à termino producto: sed etiam principium quod debet distingui à termino producto: ergo sicut absolutum non potest esse principium que, neque posset esse principium qued Respondeo, principium quod absolute, nec dici solum absolutum, nec folum relatiuum, sed coniunctum ex vtroque; Nihilominus tamen negari potest sequela. Et ad probationem distinguo maiorem, ideo absolutum non potest esse principium que productiuum, quia hoc debet distingui adaquate à termino, concedo: inadequate, nego. At principium quod, cum sit integra Persona producens, non debet, nec potest adaquate distingui à termino producto, cum natura indistincta sit. Vnde intellectio poterit esse principium quod communicatur, quamuis non poterit esse principium que terminus producitur.

Obiicies tertiò. Illud est principium quo, seu virtus pro- Qualiter à ductiua à qua immediate oritur termini productio; atqui termini productio immediate oritur à natura Diuina, seu essen- beat termini tia Diuina, ergo essentia diuina erit principiu que, seu potentia productio. productiva Minor probatur. Quia vel productio termini, verbi gratia, Filij est Paternitas, vel ipsa Filiatio: vtraq; oritur immediate à natura Divina: ergo & productio termini. Minor certa videtur, quia natura Diuina est immediata radix omniú relationu. Resp, distinguens maiorem. Illud est principium que, seu potentia productiua à qua immediate oritur termini produdio, realiter, concedo: virtualiter, nego: à Diuina vero essentia virtualiter oritur termini productio, sicut ipsæmet relationes: quia tantum virtualitor distinguitur ab illis. Hic autem

non

non disseritur de principio que, seu potentia virtuali, sed reali formali, vnde sicut potentia virtualiter productiua debet esse virtualiter à termino distincta, ita contendimus potentiam realiter productiuam debere esse distinctam realiter à termino, ideoque non posse esse aliquid absolutum, sed solum quid relatiuum.

Qualiter de 15. ratione Very bi fit produci ab intellectu, & de ratione amoris à voluntate,

Obiicies quartò. In Diuinis Secunda Persona est proprie Verbum; Tertia vero amor: atqui de ratione Verbi est produci ab intellectu, & de ratione amoris produci à voluntate, tanquam à principiis proximis:ergo potentia preductiva Verbi, & Spiritus sancti erit quid absolutum, scilicet intellectus, & voluntas. Respondes distinguens Minorem. De ratione Verbi est produci ab intellectu, & de ratione amoris produci àvoluntate realiter, nego: virtualiter, concedo. Et nego consequentiam de potentia realiter productiua. Nam in creatis Verbum realiter produciturab intellectu, & amor à voluntate, quia inter eos actus, corumque potentias realis intercedir distinctio; in divinis autem impossibilis est talis distinctio, & consequenter impossibile etiam, quod intellectus sit potentia realiter productiua Verbi, & voluntas productiua realiter Spiritus sancti.

Obiicies quintò. Potentia radicalis, & remota, in diuinis non distinguitur realiter à termino producto: ergo neque potentia proxima distingui debet realiter à termino productos vnde poterit esse quid absolutum. Consequentia videtur manifesta, quia veraque virtus tam proxima, quam remota est verissime virtus, & potentia productiua: ergo vtraque, vel neutra distinguenda est à termino producto. Antecedens ergo probatur, quia natura Diuina est potentia radicalis, & remota, cum sit radix potentiæ proximæ, scilicet Paternitatis, & Spirationis actiuæ: at natura diuina n on distinguitur realiter à termino producto, ergo.

Cur potentermino di-

remota.

Respondeo concesso antecedenti, negans consequentia proxima tiam. Disparitas est, quia in diuinis potentia proxima est readebeatesse à liter productiua termini; ideoque realiter ab illo distincta? Rinda, & no potentia autem remota non est realiter virtus productiua termini, quia ad id non sufficit, esse virtuale principium poten-

Digitized by GOOGLE

tiæ

tix, seu virtutis proximx, sed deberet esse reale principium illius; Etenim potentia remota non aliter est principium termini, seu relationis, niss quatenus est principium potentia, seu virtutis proximæ: ergo si non sit principium reale potentiæ, seu virtutis proximæ, neque erit potentia realis remota termini. Dicitur ergo natura Diuina potentia radicalis, & remota, non quia producat realiter adhuc remote, sed quia est virtualis radix, & principium potentiæ realiter productiuæ. 18. Instabis. Natura diuina est potentia radicalis, & remora termini producti: non autem est potentia radicalis, & remota termini producti virtualiter, ergo realiter formaliter, cum inter has potentias medium non detur. Minor probatur. Quia potentia remota virtualis non respicit terminum per potentiam proximamillius realiter productivam, sed per potentiam proximam virtualiter tantum productiuam: at natura diuina, vi est potentia remota Verbi diuini, seu Filij, respicit illum per potentiam proximam, scilicet Paternitatem realiter productiuam: ergo non est potentia radicalis, seu remota virtualis, sed est potentia realis formalis.

19. Consirmatur. Natura diuina est principium virtuale proximum omnium relationum, vt posuimus tractatu de essentia, & Attributis: ergo non est principium virtuale remotum. Ad id enim opus est, non esse principium proximum, & immediatum; eo enim ipso, quodaliqua virtus, seu potentia, immediate sit principium alicuius termini, non est potentia illius remota, sed proxima; esse enim principium proximum, & immediatum, idem est: ergo cum natura Diuina sit principium virtuale proximum termini producti, remotum

Respondeo negans minorem, probationisque maiorem. Quot modis Potentia enim remota virtualis respicere potest terminum essentia diperpotentiam proximam realiter productiuam, dummodo ciat termirespectu virtutis, & potentiæ proximæ, tantum sit radix, seu num produ; Potentia virtualis, qualiter se habet natura Divina respectu Paternitatis, & relationis Spiratoris, quæ sunt potentia proxima realiter productiua. Ad confirmationem, Respondeo, Essentiam diuinam dupliciter respicere terminum productum,

non erit.

& immediate per se ipsam, tanquam principium virtuale immediatum illius, & mediate per principium reale formale, cuius ipsa divina essentia est radix virtualis. Idcirco nihil implicat, quod sit potentia virtualis, proxima simul, & remota termini producti.

Principium reale que Filij sola Paternitas, & Spiritus fancti fola relatio Spiratoris.

Ex hactenus dictis collige. Principium reale, que, seu potentiam realiter Filij productiuam solam esse Paternitatem. Principium vero, seu potentiam Spiritus sancti realiter productivam, solam relationem Spiratoris.

#### SECTIO II.

# Qua pradicata communia connotentur à relationibus, quatenus sunt principia quo proxime productiva.

22. Vm productio Personalis in Deo connexa sit essentialiter communicationi alicuius prædicati abfoluti, necessario principium que proxime productiuum debet illud conotare. Dixi, proxime productiuum; non quod respectu productionis Personalis possibile sit in Deo principium remotum, quatenus hoc dicit absentiam, seu desectum requisiti, id enim impossibile Deo prorsus est: dicitur ergo proximum; quatenus excludit absentiam, seu desectum requisiti ad producendum. Quærimus ergo, quæ prædicata diuina absoluta connotentur à relationibus, quatenus sunt principium que proxime productiuum, id est, quæ prædicata absoluta communicanda exigantur à relatiuis, vt suum terminum producant.

Hæc difficultas consimilis est alteri in hac materia celeberrimæ, illique connexa. Cur videlicet, secunda Persona Filius sit, & verbum, potius quam tertia. Qui ergo tuentur cum Albis tract. 1. de scientia Dei disp, 2. sect. 6. & nostro Martino Perez hic disp.3. sect. 3. vtruque actum intelligendi, & volendi communicari formaliter ex vi processionis, tam secunda, quam tertiz Personz, consequenter docere tenentur, tam relationem

Ablis. Perez.

Digitized by GOOGLE

lationem Paternitatis, quam Spiratoris, in esse principij proxime productiui, vtrumque actum connotare. Qui vero cum Magno Soario existimat secundæ Personæex vi formalis processionis solam communicari intellectionem, & tertiæ solam volitionem; si principium quo proxime productiuum in relatiuo constituant, dicere tenentur, Paternitatem, in esse principii generatiui, connotare intellectionem tantum; Spirationem vero actiuam, in esse principij spiratiui, solam volitionem.

- Ego vero ex dicendis suppono, secundæ Personæ ex vi processionis 24. processionis, saltem integralis, communicari omnia prædica- vitique Petta absoluta necessaria, quæ sunt in Deo, ita tamen, ve sola intellectio sit ratio formalis communicandi; cætera vero prædicata omnia, sint res per intellectionem communicatæ. Suppono insuper, tertiæ Personæ ex vi processionis saltem integralis communicari etiam omnia prædicata absoluta necessaria, quæ sunt in Deo; ita tamen, ve sola volitio sit ratio formalis communicandi, cætera vero prædicata communia sint res communicatæ, vt constabit disp. sequenti. Dixi, saltem integralis, quia ad constitutiuum formale Filij, sola pertinet natura divina per intellectionem communicata. Et ad constitutiuum Spiritus eadem natura per volitionem ipsi coniuncta; & ad fummum etiam intellectio propter specialem dependentiam volitionis abilla. His inferius stabiliendis suppositis
- 25. Asseroprimo, Paternitatem in esse principij generatiui, Paternitas de constitutiuo integrali, connotare omnia prædicata absoluta esse princia necessaria; hoc tamen discrimine, quod sola intellectio con- pij generanotatur, vt ratio formalis communicand scattera vera vt res per pradicata intellectionem communicata. De constitutiuo vero formali, connutet, solam connotari naturam diuinam per intellectionem communicatam, Prima pars probatur, quia omnia prædicata absoluta necessaria pertinentad integritatem Filij, vt est certum, aliunde sola intellectio est ratio formalis communicandi illi alias perfectiones absolutas, vt ostendam disp. sequenti: ergo Paternitas in esse principij generatiui integri, connotare debetomnes divinas perfectiones absolutas per intellectionem communicandas.

26. Secunda

Digitized by Google

Secunda pars, videlicet, Paternitatem, in esse principij generatiui, de constitutiuo formali, solam connotare naturam Diuinam per intellectionem communicatam, probatur. Quia ad constitutioum formale alicuius entis, illud tantum pertinet, quo deficiente, etsi cætera ponatur per possibile vel, impossibile, res deficeret: & quo persistente, etsi cætera per possibile, vel impossibile deficerent, persisteret res. Persistente auté sola natura Divina per intellectionem communicata, persisteret Filius, & hac præscise deficiente, desiceret, & si cætera per possibile, vel impossibile manerent; ve in sequentibus ostendam: ergo id tantum erit de formali constitutiuo Filij: ergo Paternitas in esse principij generatiui, de constitutiuo formali solam connotabit naturam diuinam per intellectionem communicatam; id enim, de constitutiuo formali, connotare debet principium, quod formaliter terminum constituit.

Confirmatur. Principium generatiuum diuinum illud connotare debet de constitutiuo formali, quod formaliter exigitur ad generationem diuinam, ad istam autem sola exigitur formaliter natura diuina per intellectionem communicata: nam his præscise stantibus, consisteret in diuinis, origoviuentis à principio viuente coniuncto in amilitudinem naturæ, vedisp. 10. constabit : ergo principium generatiuum de constitutiuo formali solam connotat naturam diuinam per in-

tellectionem communicatam.

Relatio Spiratoris quz prædicaracom. munia connotet in

28. Assero secundo, Spirationemactiuam, seu relationem spiratoris, in esse principij spiratiui productiui Spiritus sancti, de constitutiuo integrali, connotare omnia prædicata absoluta esse princi- necessaria; hoc ramen discrimine, quod sola volitio connotatur pii spiratiui. vt ratio formalis communicandi; cætera vero, vt resper volitionem communicata. De constitutiuo vero formali, solam connotari naturam, vel ad summum etiam intellectionem volitione communicatam. Prima pars probatur, quia omnia prædicata absoluta necessaria pertinent ad integritatem Spiritus sancti, non minus, quam Filij: ergo spiratio activa in esse principij spiratiui integri, connotare debet omnes diuinas perfectiones necessarias absolutas volitione communicandas. Secunda pars ostenditur, quia stante natura Diuina per volitionem

tionem communicata, staret quidquid formaliter necessarium est ad productionem Spiritus sancti, vt de natura per intelle-Stionem communicata distum est de Filio: ergo sicut principium generatiuum de constitutiuo formali, solam connotat, de constitutivo formali naturam intellectione communicatam, ita spiratio activa solam connotabit candem naturam volitione communicatam.

29. Qua autem hic obiici possent. Quomodo videlicet, sola intellectio sit ratio formalis communicandi respectu Filij;non vera volitio, cum tamen sint realiter idem. Quomodo insuper sola volitio, & non intellectio sit ratio formalis communicandi respectu Spiritus sancti. Quomodo denique vtrique Personæ formeliter ex vi processionis communicatur natura divina, nec tamen viriusque processio generatio sit, solvam, & dirimam ex professo, tum disputatione sequenti, tum etiam disput. 10.

# 

#### DISPVTATIO

De principio communicativo divinarum processionum.

VPPONO, principium communicati, principium communicati uum quod, esse Personam propriam per-catiuum fectionem alteri communicantem, sicut

principium productiuum quod, est Persona alteram producens. Difficultas autem præsens, non est de principio communicativo quod, sed de principio communicatiuo quo, seu virtute communicandi. Quia tamen huiulmodi principij notitia vnice pendet ab intelligentia communicationis, præmittam, quid sit communicatio in processionibus diuinis, vnde clirius principium communicatiuum · deprehendetur.

#### SECTIO I.

# Quid sit communicatio in processionibus diuinis.

Quid communicatio in fieri, quid in facto esse

Ommunicatio solita est communiter distingui duplex. Vna infieri, altera in sacto esse. |Communicatio in fieri se tenet ex parte Personalitatis producta, est que identitas istius cum prædicato absoluto. Huiusmodi communicatio nihil est diuersum à relatione producta, seu productione illius; vnde principium communicatiuum in fieri, aliud re non est, quam principium productiuum, de quo satisactum in superioribus. An autem huiusmodi communicatio stricta, & rigorosa sit, quæstio posse esse de voce, in qua pars negatiua videtur probabilior: nam Personalitas producta est terminus cui, & quasi subiectum communicationis: à quo non minus communicatio, quam ipsa persectio communicanda, distincta est à subiecto.

Communicationis in fado esse communis explicatio.

3. Communicatio in facto esse se tenet ex parte persectionis absolutæ, estque stricta, & rigorosa communicatio, cuius quidditatem inquirimus. Communis sententia supponere videtur, communicationem in diuinis esse identitatem prædicati communis cum relatione producta, sicut communicatio in creatis est vnio sormæ cum subiecto. Sic intellectio diuina, titulo identitatis cum Filiatione, est communicatio respectu Filij, & amor diuinus, titulo similis identitatis cum spiratione passiua, est communicatio respectu Spiritus sancti.

Communi.
catio non
est præcise
identitas
realis.

4. Mihi tamen id absque vberiori declaratione, non probatur. Nam si communicatio in diuinis præcise esset identitas persectionis absolutæ cum relatione producta, nulla posset in diuinis consistere communicatio formalis, quod ab illius sententiæ Patronis enixe repudiatur. Sequela probatur. Quia absque identitate reali, nulla posset in diuinis consistere communicatio realis: ergo neque formalis absque identitate formali. Implicat autem identitas formalis prædicati communis cum relatione producta: cum omnia prædicata absoluta, non solum

solum formaliter ratione nostra, sed etiam virtualiter distinguantur à relatione producta : ergo & implicabit communicatio formalis.

5. Dices primo ad communicationem formalem sufficere identitatem realem, vices gerentem vnionis formalis. Contra, quia sieret inde prædicata omnia absoluta formaliter communicari verique Personæprocedenti, quod sugiunt constanter aduersarij. Sequela probatur, quia omnia prædicata absoluta identificantur realiter cum veraque relatione producta: ergo si communicatio formalis esset præscise, identitas realis prædicati communis cum relatione producta, omnia prædicara absoluta verique Personæ procedenti, formaliter communicarentur, cum par, & æqualis sit identitas realis cum vtraque.

Dices secundo, formalem communicationem præter identitatem realem prædicati communis addere in relatione producta specialem exigentiam, qua postulat prædicatum abfolutum, tanquam formale sui specificatiuum. Sic Fillatioexigit intellectionem, potius quam volitionem: econtra vero spiratio passiua exigit volitionem potius, quam intelle-

dionem.

Contra primo, quia exigentia illa non spectat ad communicationem in facto esse, sed in steri, qualiscumque ista sit, cum tota se teneat ex parte relationis productæ. Secundo, quia etiamsi materia exigeret vnam formam præ alia, nunquam ea exigentia spectarer ad communicationem formæ. Tertie, quia Filiatio, faltem mediate, exigit tanquam sui specificanium amorem diginum, cum procedat formaliter ex illius cognitione, quæ immediate formaliter specificatur à suo obiecto: nec tamen ylla stat formalis communicatio adhuc mediata amoris respectu Filij, in sententia corum Doctorum: ergo neque ratione exigentiæ immediatæ intellectionis stabit communicatio formalis immediata.

Assero igitur, communicationem in divinis, esse opera- tio in divitionem ad intra, intellectionem scilicet, & volitionem. Vade nis est opeformalis communicatio erit formalis intellectio, aut volitio. ratio ad in-Probatur, quia in divinis non alia ratione communicatur intelledio

perfectio

respedu Filij & volitio respectu Spiritus. fan**a**i.

persectio aliqua, nisi intelligendo, aut volendo: ergo communicatio erit intellectio, aut volitio. Probatur consequentia, tum quia id, quo perfectio communicatur est communicatio: ergo cum in divinis communicetur intelligendo, & volendo, întellectio, aut volitio erunt communicatio. Tum etiam, quia intellectio, & volitio, vt in superioribus statutum est, nec sunt virtus productiua, nec productio: ergo erunt communicatio, aliud enim munus illis obeundum in processionibus divinis non restat.

Cyrillus. S.Thomas.

Consirmatur. Nam Filium procedere per intellectionem necessariam & spiritum per similem amorem, constant oft Auntinus. Patrum sententia. Augustinus 15. de Trinitate cap. 10. Necesse Fulgentius. ett, cum Verbum lequitur ex ipfa scientia, quam memoria tenemus, nascatur Verbum. Fulgentius lib. 3. ad Monimum cap. 7. N. hil alsud est apud se dicere, quem apud se cogitare, cumergo mens cogitat, cogitando Verbum generai. Irenzus lib. 2. aduerfus hzreses cap. 48. Ex cogisatione, & sonsu Verbum emittitur. Cyrillus Alexandrinus lib.1. the fauri cap.7. Intelligendum est, sic ex Patre natum Filium, vo sapientia ex mente, qua quodammodo esse à mente per expressonem videtur. S. Thomas quast. 27. att. 3. duas in Deo processiones statuit, eo quod vna, scilicet Verbi, sit per intellectionem, quam vocat actionem intelligibi-Iem, alteram vero, Spiritus sancti, per amorem. Ex hoc sitmissima Patrum Doctrina, quamquam P. Zuñiga disp. 3. dub. 6.num. 5. vocat principium Fidei.

> Ita dissero. Filium procedere per intellectionem, & Spiritum fancrum per volitionem, denotar, munus aliquod speciale præstari ab illis actibus in processionibus divinis: hoc aliud esse non potest, nisi munus communicationis: ergo. Minor probatur, quia munera, quæ præstare possent illi actus in processionibus divinis, sunt. Vel esse virtutem productivam, aut productionem, & id non habere locum, constat ex dictis. Velesse principium communicatinum, & isti assignanda est perfeccio diuina, que sit communicatio: nulla autem alia aflignabilis est, nec aptior tali muneri, quam intellectio, & volitio: ergo intellectio, & volitio funt communicatio.

> 11. Dices, in creatis intellectio, & volitionon sunt, nec este posunt

possunt communicatio natura: ergo neque in diuinis. Non est paritas momenti. Tum quia in creatis intellectio & volitio non habent terminos Personales productos, nec habere possunt: cum tamen habeant in divinis. Tum etiam quia generationes creatæ sunt pure physicæ, & non per actus intelligendi, aut volendi, quales sunt diuinæ processiones, ideo in diuinis intellectio, & volitio possunt esse communicatio, etiam si non possint in creatis.

#### SECTIO II.

# Cur intellectio, & volitio sint communicatio.

Onstatiex dictis sectione præcedenti, præscisam ridentitatem realem sufficientem non esse ad communicationem Diuinam. Tum quia omnia, prædicata absoluta identificantur realiter relationibus productis, nectamen omnia sunt communicatio. Tumetiam, quia vt ostendam sect. sequenti, intellectio identificatur realiter relationi Spiritus sancti, nec tamen est communicatio respectu illius, & volitio identificatur realiter Filiationi, quin sit respectu ipsius communicatio. Speciale aliquid ergo desideratur ad communicationem in Diuinis vltra præscisam identitatem realem. Quid autem hoc sit inquirimus.

Vt clarius tamen procedamus aduertendum est. Com- cario alia municationem bifariam posse contingere. Prime per vnionem, per vnione ratione formæ in creatis communicantur subjectis, & hæc in creatis, alia per idelocum non habet in Diuinis, vbi nulla est possibilis vnio rea-titutem in liter media inter persectionem communicandam, & termi- Divinis. num cui communicatur. Secundo, per identitatem, quando res communicanda, & terminus, cui communicatur, sunt realiter idem. Vtroque modo communicatio est, immediata coniunctio rei communicanda cum termino, aut subiecto, cui communicatur: sic vinio est immediata coniunctio formæ cum subiecto. Pariter dicendum est, communicationem per identitatem, esse immediatam conjunctionem persectionis commu R

communicanda cum termino, cui communicatur. His præia-Ais, quibus nullus, qui rembene nouerit, refragabitur.

Curintelle- 14. Aio,& voli-

- Assero primò, ideo intellectionem, & volitionem esse etto, se vous communicationes, quia sunt immediata coniunctio, seu idenmunicatio, titas realis perfectionis communicandæ cum termino, cui communicantur. Et in ista immediata coniunctione, seu identitate reali consistit formalis communicatio, & etiam realis. Hæc conclusio constat ex dictis. Nam communicatio est immediata coniunctio perfectionis communicandæ cum termino, cui communicatur: ergo si intellectio, & volitio sintimme. diata coniunctio perfectionis communicanda cum termino, cui communicatur, eo ipso erunt communicatio. Sicut in creatis vnio co præscise est communicatio, quo est immediata conjunctio formæ cum subjecto.
- Sed dices, vnde, aut quomodo intellectio, & volitio sint immediata coniunctio, seu identitas realis persectionis communicanda cum termino, cui communicatur? Hacest vnica difficultas, quæ inexplicata nostram posset turbare sententiam. Et ratio dubitandi est. Quia omnis persectio absoluta est identitas realis immediata, tam cum Filiatione, quam cum Spiratione passiua, seu relatione Spiritus sancti, nec tamen omnis perfectio absoluta est communicatio respectu Filij, aut Spiritus sancti, immo aliqua persectio absoluta respectu nullius est communicatio: ergo hec consistere non potest in coniunctione, seu identitate reali immediata persectionis communicandæ cum termino, eui communicatur. Maior videtur perspicua, nam realiter non mediat identitas realis inter perfectiones absolutas,& relativas; atque adeo perfectiones absolutæ erunt immediata identitas realis ipsarum cum relationibus productis. Minor autem nostra est sententia, nam essentia divina si ab intellectione distincta sit, respectu nullius est com-Car intelle- municatio; nec volitio est communicatio respectu Filij, nec mediana co- intellectio respectu Spiritus Sancti: ergo.

iunaio per- 16.

Assero tamen secundò, Intellectioné ideo esse communicationem, seu identitatem realem immediatam persectiocande cum nis communicandæ cum termino, cui communicatur, scilicet Filiatione. Quia cum Filiatio, yt pote Verbum sit generis intelle

# Disp.VII. De Princip. communic. Sect.II. 133

intellectivi tantum, formaliter, & realiter, solam exigit, & habet realiter, identitatem immediatam cum intellectione, cui identificari proprium est Verbi etiam in creatis. Cum autem in divinis intellectio, titulo divina simplicitatis idenrificetur realiter immediate cum volitione, & essentia diuina, etjam si ista sit virtualiter ab intellectione distincta, inde sit, Filiationem media intellectione identificari realiter volitioni, & essentiæ'; & intellectionem esse immediatam conjunctionem earum perfectionum cum Filiatione. E contra vero cum Cor volitio spiratio passiua, sit generis tantum volitiui, formaliter, & rea- sta coniunliter; solam exigit, & habet realiter identitatem realem im- aio persemediatam cum volitione. Cum autem volitio in diuinis, titulo chionis comdivinæ simplicitatis, identificetur realiter cum intellectione, cum Spira-& essentia: inde sit Spirationem passiuam media volitione tione pasidentificari realiter intellectioni, & essentiz, & volitionem sua. esse immediatam coniunctionem earum processionum cum Spiratione passiua.

Itaque Filiatio ita identificatur realiter intellectioni, ve si per impossibile intellectio non identificaretur realiter volitioni, neque illi realiter identificaretur Filiatio; vnde tota ratio formalis, cur filiatio identificetur realiter volitioni, ea est, quia intellectio illi immediate realiter identificatur, & in hac conjunctione confistit communicationis ratio, propria intellectionis: Non aliter spiratio ita identificatur realiter volitioni, vt si per impossibile volitio non identificaretur realiter intellectioni, neque illi realiter identificaretur spiratio passiua; vndetota ratio formalis cur spiratio passiua identificetur realiter intellectioni, ea est, quia volitiogilli realiter identificatur; & in hac conjunctione consistit communicationis ratio propria volitionis. Vnde satis constat cur, & quomodo intellectio, & volitio sint immediata coniunctio, seu identitas realis persectionis communicandæ cum termino producto, cui communicatur. Restat nunc, vt obiectionum folutione remamplius confirmemus.

18. Obiicies primò. Inter perfectiones absolutas, & relativas nulla intercedit distinctio realis immediata: ergo stat identi-

> R ţas

tas realis immediata: ergo Filiatio realiter immediate non solum identificatur intellectioni, & Spiratio passida volitioni; sed vtraque omni perfectioni absolutæ, atque adeo Filiatio immediate realiter identificabitur volitioni, & Spiratio passiua intellectioni. Prior consequentia probatur, posterior enim clara est, quia vbi non intercedit distinctio realis immediata, star identitas realis immediata; inter absoluta autem, & relatiua nulla intercedir distinctio realis immediata: ergo stat identitas realis immediata.

Distinctio realis imtitatem mediatam.

Respondeo, concesso antecedenti, negans primam consequentiam. Ad cuius probationem neganda est maior. Nam distinctio realis immediata non solum opponitur identitati ctiam iden- reali immediatæ, sed etiam mediatæ: impossibile enim est, vt quæ immediate realiter distinguntur, valeant medio aliquo inter se identificari. Unde sufficit mediata identitas inter aliqua absoluta, & relatina ad excludendam distinctionem realem immediatam. Idcirco Paternitas, & Filiatio, nec mediate, nec immediate identificantur inter se, etiamsi viraque identificetur essentiz, quia immediate distinguntur, qua immediata distinctio veramque excludit identitatem: ergo pariter quælibet identitas tammediata, quam immediata extremorum inter se, excludet distinctionem realem immediatam.

> Objicies secundo. Si Filiatio identificaretur immediate incellectioni, & mediate volitioni; etiam identificaretur realiter mediate Paternitati: id falsum est: ergo. Sequela probatur: ideo Filiatio identificatur realiter mediate volitioni, quia identificatur realiter immédiate intellectioni, & hæc identificatur volitioni: sed intellectio etiam identificatur Paternitati: ergo Filiationon minuscrit idem realiter cum Paternitate, quam cum volitione. Respondes negans sequelam. Ad probationem nego maiorem. Filiatio enim non eo præfcise identificatur realiter mediate volitioni, quia identificatur realiter immediate intellectioni, & hæc volitioni, sed viterius, quia nullam dicir oppositionem cum volitione, qualem dicir cum Paternitate tanquam cum principio realiter Filiationis productiuo.

21. Obiicies tertiò. Intellectio non est identitas realis media

dia inter Filiationem, & volitionem: ergo Filiatio non potest identificari realiter volitioni media intellectione. Patet consequentia, quia Filiatio non potest identificari realiter volitioni, media intellectione, nisi ista sit identitas realis media inter Filiationem, & volitionem. Antecedens ergo probatur, quia intellectio est realiter ipsa Filiatio, & ipsa volitio: ergo non est identitas realis media inter Filiationem, & volitionem; quod enim mediat realiter inter duo distinctum debet esse realiter ab veroque; si enim sit verumque, vel alterum corum, quomodo poterit esse medium inter illa? Idem argumentum sieri potest de volitione respectu intellectionis, & Spirationis passiux. Nam cum volitio sit realiter ipsamet intellectio, & spiratio passiua, non poterit esse identitas media realiter inter vtrumque.

Respondeo distinguens antecedens. Intellectio non est Qua ratione identitas, realis media realiter inter Filiatione, & volitionem, intellectio concedo: non est identitas realis, media virtualiter, nego. fit identitas media inter Et neganda est consequentia, cuius probatio non vrget. Nam Filiationem, Filiatio identificari potest realiter mediate volitioni per intel- & volitione, lectionem virtualiter tantum mediam inter vtramque, immo aliter identificari, realiter mediate non potest. Nam si identitas esser realiter media inter extrema, distincta quoque esset realiter ab illis; atque adeo non esset identitas. Sufficit ergo, vt vnum extremum mediate realiter identificetur alteri, si identitas realis sit virtualiter media inter vtrumque. Quia illa mediatio virtualis, vt pote æquivalens mediationi reali, præstat istius effectum, qualis esset extrema realiter mediate conjungi. Sicut distinctio virtualis inter Filiationem & essentiam, præstat illam vniri realiter immediate humanitati, & non istam, illam produci realiter, & non produci essentiam.

Obileies quartò. Filiatio est immediara identiras realis cum intellectione; ergo erit communicatio: ergo non sola intellectio talis erit. Patet prior consequentia, quia non alio titulo intellectio est communicatio, nisi quia est immediata identitas realis cum termino, cui communicatur, si ergo Filiatio sit immediata identitas intellectionis cum se ipsa, communicatio

# Tract de Mysterio Trinitatis.

municatio erit. Antecedens igitur probatur, quia Filiatio immediate identificatur realiter intellectioni : ergo est immediata identitas realis cum intellectione. Antecedens patet-Tum quia inter rationem formalem identificandi, qualis est intellectio, & terminum, qualis est Filiatio, non potest intercedere alia ratio formalis identificandi media, aliter abeundum esser in infinitum. Tum etiam, quia in creatis inter rationem formalem vniendi, scilicet vnionem, & subiectum, non datur alia ratio formalis vniendi media, sed subiectum immediate vnitur ipsi vnioni: ergo & Filiatio imme-Fliatio non diate identificabitur intellectionia

est immediata identitas cum ne Et quam. Biseffet. tet commu. Ticationi.

In primis dicere posset aliquis, Filiationem non esse immediatam identitatem cum intellectione: sed identificari intellection of illi immediate per ipsammet intellection e, sicut in creatis subiectum vnitur immediate vnioni per ipsammet vnionem, quæ non suffice- est ratio formalis immediata vniendi. Quidquid tamen de hoc fir, quo plene occurritur argumento. Respondeo intellectionem ideo esse communicationem, quia est identitas realis immediata perfectionis communicandæ ve quod cum termino, cui comunicatur. Filiatio autem talis non est, quia etiam si esset immediata identitas realis cum intellectione, non tamen cum volitione, quæ sola est persectio communicanda vt quod, intellectio enim tantum est communicatio respectu Filij.

Quo pado intellectio communicetur Filio & volitio Spiritui . Sancto.

Obiicies quintò. Fieri ex nostra sententia, intellectionem non communicari Filio ex vi processionis, nec volitionem Spiritui sancto: id autem absurdum est, quod nosvitare contendimus: ergo. Minor probatur, quia intellectio tantum est communicatio respectu Filip, & non res communicata, & similiter volitio tantum est communicatio respectu Spiritus sancti, & non res communicata: ergo intellectionon communicatur Filio ex vi processionis, neque volitio Spiritui fancto. Respondeo, intellectionem communicari Filio, vt quo, & volitionem similiter Spiritui sancro. Nec alia communicatio intellectionis necessaria est Filio, aut volitionis Spiritui sancto, vt vnius processio sit generatio, non vero alterius,

26. Obiicies

### Disp.VII. De Princip. communic. Sect.II. 137

Obiicies sextò. Fieri ex nostra sententia, essentiam diuinam, si ab actuali intellectione distincta sit, non communicari immediate Filiationi; nec essentiam, & intellectionem spirationi passiuz, quia essentia communicatur Filiationi media intellectione, & essentia, & intellectio communicatur spirationi passiuz media volitione: id autem absurdum est:ergo. Minor probatur, quia fieret inde, Filium ex vi processionis non esse immediate Deum, nec Personam, cum illi immediate non communicatur. Deitas, aut natura Diuina: similiter Spiritum fanctum ex vi processionis non esse immediate Deum, nec Personam, nec intelligentem, cum illi immediate non communicetur Deixas, nec natura Diuina, nec intellectio: id autem non minus absurdum est, quam Spiritum ex vi processionis non esse Deum, nec Personam, nec intelligentem, quod nos absurdum reputamus: ergo.

Respondeo ex communiPhilosophia, rationem forma-Ratio forlem non tollere immediationem. Sicut ergo in creatis forma malis comimmediate communicatur subiecto, etiama mediet vnio, municandi quæ est ratio formalis vniendi. Similiter dicimus essentiam immediaimmediate communicari Filiationi, etiamsi mediet intelle-tionem rei

ctio, quia cum sit ratio formalis communicandi, non tollit care, immediationem. Idemque est de essentia, & intellectione respectu Spirationis passiuz. Atque adeo vtramque Personam ex vi processionis esse immediate Deum, Personam, intelli-

gentem, & volentem. Et quamuis immediate tales non essent, sed mediate, non incurritur absurdum corum, qui admittunt Spiritum sanctum ex vi processionis, nullo modo, nec

mediate, nec immediate esse Deum, nec Personam.

Obiicies vltimo. Nostram sententiam non saluare com- Quomodo municationem formalem ex vi processionis; ergo. Antece-nostra sendens probatur. Quia identitas realis immediata, tantum est communicommunicatio realis immediata: ergo non formalis ex vi pro- cationem formalem. cessionis. Respondeo, negans antecedens. Ad cuius probationem negandum est similiter antecedens. Quia communicatio formalis in Divinis, non dicitur talis, co quod denotet identitatem reali maiorem, sed quia est immediata coniunctio perfectionis communicanda cum termino, cui com-

municatur

municatur. seu ratio formalis coniungendi, quod optime stat cum sola identitate reali immediata.

#### SECTIO III.

An sola intellectio sit communicatio respectu Filij & sola volitio respectu Spiritus Tancti.

Vas vna hæc complectitur controuersias. Prima, An sola intellectio sit formaliter communication respectu Filij, & sola volitio respectu Spiritus sancti. Secunda. An sola intellectio sit, non solum formaliter, sed etiam realiter communicatio, respectu Filij, ita ve volitio nec realiter sie communicatio respectu illius. Et è contra, An sola volitio, sit communicatio, non folum formaliter, sed etiam realiter, respectu Spiritus sandi, ita ve intellectio, nec realiter sit communicatio respectu illius. Id est, An sicut de natura Divina, & Filiatione simpliciter, & absolute (id sibi vult terminus ille realiter) vere dicitur, Filiatio producitur, natura non producitur: ita deintellectione, & volitione vere dicatur; intellectio est communicatio respectu Filij, non volitio, & econtra, volitio est communicatio respectu Spiritus sancti, non intellectio.

Sola intellemunicatio formaliter respectu Fipectu Spiritus fan Ri.

dio est co. 30. Assero primò. Solam intellectionem esse formaliter communicationem respectu Filij, & solam volitionem respectu Spiritus sancti. Probatur, quia si veraque operatio intellectiolif, & sola nis, & volitionis esset formaliter communicatio veriusque voltio ref. Personæ, Filijscilicet, & Spiritus sancti, nulla subsisteret ratio, cur secunda Persona, potius, quam tertia esser Verbum, & generis intellectiui; essentia enim diuina, mea opinione, verique Personæ formaliter communicatur. Nec insuper saluaretur constans locutio Patrum asserentium, Verbum procedere per intellectionem, & non per volitionem, & econtra Spiritum sanctum procedere per volitionem, & non per intellectionem, quod saltem formaliter verum esse debet : ergo formaliter

BALLEY TO ME TO SERVE

maliter sola intellectio erit communicatio respectu Filij, & sola

volitio respectu Spiritus sancti.

31. Confirmatur. Processiones diuinæideo in communi sententia sunt dux tantum, quia vna est per intellectionem; altera vero per volitionem, & non est in Deo viterior operatio immanens: si autem vtraque processio esset per vtramque operationem immanentem intelligendi, & volendi, cur sicut posfunt esse duz, non possent esse tres? signum ergo est, vnam processionem, saltem formaliter, esse per solam intellectionem; alteram vero per volitionem: ergo sola intellectio erit formaliter communicatio respectu Filij, & sola volitio respectu Spiritus fancti.

3 2. Maior tamen difficultas est, An sola intellectio sit communicatio respectu Filij, non solum formaliter, sed etiam realiter; ita ve volitio nec realiter sie communicatio respectu illius. Et econtra, sola volitio sit communicatio respectu Spiritus sancti, non solum formaliter, sed etiam realiter, ita ve intellectio nec realiter sit communicatio respectu illius. Ratio dubitandi est, quia intellectio, & volitio sunt realiter idem: ergo cuius est communicatio intellectio, erit etiam realiter volitio, aliter communicatio respectu Filij distincta realiter esser à communicatione respectu Spiritus, & econtra, & consequenter intellectio à volitione, quod dici non potest.

33. Assero camen secundo, solam intellectionem esse reali- sola intelter communicationem respectu Filij, & solam volitionem lestio est realiter corespectu Spiritus sancti. Probatur, quia Patres docentes, Fi-municatio lium procedere per intellectum, & non per voluntatem, simi-respectu literque Spiritum sanctum procedere per voluntatem, & non voltio resper intellectum, id asserunt absque vlla limitatione, ex qua pean spiricolligi possit, eos loquutos in sensu tantum formali; aliunde ipsorum locutiones ad sensum realem devolutæ nullum continent inconveniens, immo summam convenientiam, in processionibus Diuinis: ergo ad mentem Patrum sola intellectio simpliciter, realiter, & absolute erit communicatio respectu Filij, & sola volitio respectu Spiritus sancti. Minor, quæ sola\* probationem desiderat plana siet ex obiectionum solutione.

Et confirmatur. Nam si quid obstaret, ne sola intellectio clict



esse realiter communicatio respectu Filij, & sola volitio respectu Spiritus sancii, maxime identitas realis inter vtramque operationem, intellectionem scilicet, & volitionem: illa nihil obstat: ergo. Minor probatur, quia in diuinis interuentu distinctionis virtualis ex duplici persectione realiter identificata, potest vna subire realiter vnam denominationem, altera nec realiter illam subeunte. Sic natura Diuina manetrealiter improducta, quamuis Filiatio illi realiter identificata, producta sit: ergo similiter poterit intellectio, esse realiter communicatio respectu Filij, quin talis sit volitio, & volitio poterit esse realiter communicatio respectu Spiritus sancti, quin talis sit intellectio etiamsi realiter identificentur interse. Cur enim distinctio virtualis componere poterit alia producta contradictoria cum identitate reali, & non illa.

Quid preftet 34.
processio nen
realis Filii
per soam qua
intellectionem, & spiritus per so
lum amorem.
Ain.

- 34. Dices, nullam vrgere necessitatem ad eam distinctionem virtualem inserendam intellectioni, vt volitioni. Nam si quæ esset necessitas, maxime ne Spiritus sanctus esset realiter Verbum procedens realiter per intellectionem. Id autem inconveniens non vitatur, eo quod sola intellectio sit communicatio realiter solius Filij, sed relatione spiratoris, qua distinguitur Filius à Spiritu sancto, & Spiritus sanctus à Filio, & Verbo? & qua desciente, Filius cum sua processione realiter solam intellectionem, & Spiritus per solum amorem, non realiter, sed tantum formaliter distinguerentur; atque adeo Spiritus sanctus realiter esset Verbum.
- 35. Contra, quia ea processo realis Filij per solam intellectionem, & Spiritus per solam volitionem, non constituiturà nobis, ne Spiritus sanctus realiter sit Verbum, desiciente relatione spiratoris, vi contendit responsio, sed ne Spiritus sanctus sit realiter Verbum, stante relatione spiratoris. Nam sic viraque processo esset realiter per intellectionem, non obstante relatione spiratoris: ergo viraque Persona procedens esset realiter Verbum, cum id aliud non sit, quam per intellectionem procedere. Vnde tunc spiratio actiua non distingueret Verbum à nó Verbo, nec Filium à non Filio, sed Verbum, quod tale esset realiter, & formaliter, à Verbo, quod realiter tantum tale esset, idéque esset de Filio: ad id autem vitandum necessaria est proces-

# Disp.VU. De Principio communic. Sect.III. 141

sio Verbi per solam intellectionem, & Spiritus per solam volitionem: ergo. Confir. si Spiritus sanctus, non obstante relatione spiratoris, formaliter procederet per intellectionem, formaliter esset Verbum:ergo si realiter procederet, realiter Verbu esset. 36. Obiicies primò. Intellectio est realiter volitio; volitio autem est communicatio realiter respectu Spiritus sancti: ergo & intellectio erit realiter communicatio respectuillius Pariter volitio est realiter intellectio : intellectio autem est realiter communicatio respectu Filij: ergo & volitio erit realiter communicatio respectu illius. Confir. Esse volitionemest, esse communicationem respectu Spiritus sancti; & esse intellectionem est esse communicationem respectu Filij:ergo quod realiter est volitio, erit realiter communicatio respectu Spiritus sancti; & quod est realiter intellectio, erit realiter communicatio respectu Filij: volitio autem est realiter intellectio, & intellectio est realiter volitio: ergo volitio erit realiter communicatio respectu Filij,& intellectio respectu Spiritus sancti.

37. Respondeo concessis præmissis, negans consequentiam. Quamuis Quia ea forma argumentandi, non valet in diuinis, ratione di- intellectio stinctionis virtualis prædicata contradictoria componentis, ali-velitio, nos ter natura diuina, quæ est realiter Filiatio, producta realiter id sufficit,ve esset,& Paternitas, quæ realiter est essentia diuina communicaretur realiter Filio, & prædicata necessaria, quæ sunt realiter cario 1espeidem cum volitione libera, essent realiter libera, & contingentia. Sicut ergo in his ratione distinctionis virtualis non valet argumentatio, ita neque in intellectione, & volitione propter eandem, vel similé distinctioné virtualem inter illas repertum. 38. Obiicies secundò. Si intellectio non esset realiter communicatio respectu Spiritus sancti, nec volitio respectu Filij; fieret, communicationem respectuFilij, esse virtualiter distinctam ab intellectione, & communicationem respectu Spiritus sancti à volitione: id falsum est : ergo. Sequela probatur. Nam de intellectione, & communicatione respectu Filij, pariterque de volitione, & communicatione respectu Spiritus sancti verificarentur prædicata realiter contradictos ria, scilicet, intellectionem esse volitionem realiter, & non esse realiter communicationem respectu Spiritus fancti

fancti, & volitionem esse realiter intellectionem, & non esse realiter communicationem respectu Filij, quæ sine dubio sunt prædicata contradictoria distinctionem virtualem arguentiatergo.

Obiectio difficilis, sed soluenda ab omnibus.

propositum, quam à Recentioribus scriptum, soluendum est ab omnibus in Mysterio Trinitatis. Tum quia essentia diuina est realiter volitio libera, & contingens, non tamen est realiter essentia libera, & contingens; quod est prædicatum virtualiter indistinctum à volitione libera. Tum præterea, quia essentia diuina est realiter Filiatio, non tamen est realiter producta, quod est prædicatum à Filiatione virtualiter indistinctum. Tum insuper, quia essentia diuina est realiter Paternitas, non tamen est realiter incommunicabilis: quod est prædicatum à Paternitate virtualiter indistinctum. Tum denique, quia eadem Paternitas est realiter essentia Diuina, non tamen est terminus sormalis communicationis respectu Filija cum tamen hoc prædicatum sit ab essentia diuina in communicationis virtualiter indistinctum.

Prodicata contradictoria folas perfectiones per fe thantes in Deo diftinguere valent.

Respondeoigitur, Prædicara contradictoria solum distinguere virtualiter inter se persectiones divinas, que sunt formaliter, & per se tales, id est, quæ seorsim ab aliis sunt persectio in Deo. Quales sunt intellectio, Volinio, Essentia, Paternitas, Filiatio, &c. Non vero distingunt, quæ sunt pura prædicata, à suis subiectis, de quibus enunciantur; quia ista vere dicuntur de subiectis omnimoda identitate cum illis. Sic esse productam dicitur de Filiatione, & non esse producham de essentia. Hoc tamen discrimine, quod essentia, & Filiatio per se sunt perfectio in Deo seorsim ab aliis, ideoque inter le distinctæ. Esse autem productam, & non esse, seorsim à Filiatione, & essentia, & abaliis persectionibus per se talibus, nihil essent in Deo; asque adeo, ve quid sint, in aliqua alia perfectione, per se tali, imbibi formaliter debent, de quaenuntientur; & inde impossibilis prorsus est distinctio carum à subjectis, de quibus dicuntur. Idem sentimus de communicatione respectu Filij, & Spiritus sancti, esse scilicet purum prædicatum intellectionis, & volitionis, atque adeo

# Disp.VII. De Princip.communic, Sect.IV. 143

ab illis distangui virtualiter non posse, quia ad id non minus opus est, esse perfectionem per se, quam prædicata contradictoria componere.

#### SECTIO IV.

# Quid sit principium quo communicatiuum.

PRior sententia, quam cum Albis tuentur plures Recentiores, asserit, esse prædicatum absolutum connotans relatiuum Persona producentis. Posterior econtra docet, esse prædicatum relatiuum Personæ producentis connocans absolutum. Docti vero Recentiores distingunt inter principium in genere causæ formalis communicatiuum, qua ratione pars se communicat toti, & hoc aiunt consistere in absoluto, intellectione, scilicet, respectu Filij, & volitione respectu Spiritus fancti: & principium communicatiuum in genere causæ efficientis, & hoc volunt consistere in relativo, paternitate, scilicer, respectu Filij, & relatione spiratoris respedu Spiritus sandi.

42. Assero primò, Tolum absolutum posse esse principium sutum pocommunicatiuum in genere, quasi causæ formalis. Probatur, test esse quia solum absolutum Personz producentis se communicat communicat Persona producta, camque constituit, & constituere potest: catiuum in ergo solum absolutum poterit esse principium communica- genere quast tiuum in genere, quasi causæ formalis. Quale autem sit hoc malis. absolutum? Respondes, de constitutivo integrali, esse omnem persectionem absolutam, dempta intellectione respectu Filij, quæ non est res communicata, sed ipsa formalis communicatio. De constitutiuo vero formali, principium communicatiuum sola est natura Diuina respectu Filij, & etiam respectu Spiritus sancti, quia his solis stantibus, etsi cætera desicerent, staret formaliter principium communicatiuum, vtrique processioni necessarium.

Assero secundo, principium communicatiuum quasi principium efficiens, esse intellectum divinum respectu Filij, & volun-communi-

Solum abla-

quali efficiens refpedu Filij, respeda Sp:ritus GnAi.

tatem Divinam respectu Spiritus sancti. Probatur, quia illud est principium communicatiuum, quasi efficiens, quod est & voluntas principium communicationis: intellectus autem Diuinus est principium communicationis respectu Filij; cum eius communicatio sit intellectio, & voluntas respectu Spiritus sancti. cuius communicatio est volitio: ergo. Si autem inquiras, quæ prædicata relativa connotentur ab absolutis in esse principij communicatiui? Respondeo respectu Filij connotari Paternitatem, tanquam purum terminum; respectu vero Spiritus fancti relationem spiratoris, quia principium communicatiuum, cum sit connexum cum principio productiuo, connotare debet illud; principium autem productivum Filij est Paternitas, ve vidimus, Spiritus vero sancti relatio spiratoris:ergo istæ connotari debent à principio communicatiuo.

Principium communidebet effe scaliter difindum: à termin Producto.

Obiicies primò. Principium communicatiuum debet satiuum no esse realiter distinctum à termino producto: nihil autem absolutum potest esse distinctum realiter à termino productor ergo. Maior probatur, quia principium productiuum debet esse realiter distinctum à termino : ergo & communicatiuum. Respondes, negans maiorem. Ad probationem concesso anrecedente, nego consequentiam. Nam in divinis, boc diffesunt principium communicatiuum, & productiuum; quod communicatiuum præstat suum, quasi effectum, communisando se illi, & constituendo, vnde non exigit distinctionem à termino, productiuum vero non ita, sed elargiendo esse distinctum suo termino.

> Obiicies secundo. Intellectus, & voluntas tantum sunt principium virtualiter productiuum intellectionis & volitionis: ergo tantum erunt principium virtualiter communicatiuum, non vero realiter formaliter : ergo principium realiter formaliter communicatiuum, vel nullum erit, cum nulla sit realis formalis productio intellectionis, aut volitionis, vel communicatio non erunt intellectio, & volitio, sed quid relatiuum realiter, & absolute productum.

Qualiter in-

reflectus, & 46. Respondeo concesso antecedente, negans consequenvoigntas fint princi- tiam, Namad realem formalem communicationem, sufficit giam sea, virtualis productio communicationis, sicus ad realem formalem

## Disp.VII. De Princip communic, Sect. IV. 145

malem eognoscentem; & volentem, saltem libere, sufficit, liter comapud aduersarios non paucos, virtualis productio intellectio- municans nis, & volitionis. Sicut ergo ad realem formalem communi- cum sola cationem sufficit virtualis illius productio; pariter dicimus ad ductione principium communicatiuum reale formale sufficere virtua- communilem productionem communicationis. Et ratio est, quia posita canonis. virtuali productione intellectionis, & volitionis, stat realis formalis intellectio, & volitio, & consequenter realis formalis communicatio. Vnde principium quantumuis virtualiter tantum productivum communicationis, est realiter formaliter communicans se ipsum; atque adeo principium realiter formaliter communicatioum; quia hanc denominationem non haurit principium à præscisa productione virtuali, sed à formali intellectione, & volitione. Sicut essentia diuina non est realiter formaliter intelligens, aut volens, saltem libere à præscisa productione virtuali intellectionis, aut volitionis; sed potius ab ipfa formali intellectione, & volitione.

47, Obiicies tertiò. Si principium communicatiuum esset quid absolutum, & commune, omnes persona essent principium communicatiuum, tam respectu Filij, quam respectu Spiritus fancti: id autem dici non potest: ergo. Maior probatur, quia omne absolutum est commune omnibus personis: ergo si esse principium communicatiuum esset quid absolutum, commune quoque esset omnibus personis. Confirmatur primo, si principium productiuum esset quid absolutum, omnes personz essent principium productiuum cuiuscumque processionis: ergo idem erit de principio communicatiuo. Secundo, ideo omnes personæ sunt Deus, quia Deitas est omnibus communis, eo quod sit quid absolutum: ergo si principium communicatiuum quid absolutum esset, hoc ipso omnes personæ principium essent, Terijo, si deitas immediate foret incarnata, omnes persona incarnata forent, eo quod vnio facta esset in aliquo absoluto omnibus communi: ergo pariter omnes personæ essent principium communicatiuum, si hoc quid absolutum esset.

48. Respondeo negans maiorem. Ad probationem, concello antecedente, neganda est consequentia. Quia licet principium cipium communicatiuum sit quid absolutum, & existens in omnibus personis, non tamen est principium respectiue ad omnes, nec omnes, denominat principium, nec vetale æqualiter se habet ad omnes, sed diversimode; est enim principium Filij respective ad solum Patrem, & principium Spiritus sancti respective tantum ad Patrem, & Filium. Nec nouum est, aut difficile, candem formam diversis subjectis applicatam, dissimiles impertiri denominationes: ergo licet cadem forma, vel quasi forma absoluta, existat in omnibus personis divinis, poterit vnam, & non alteram denominare principium communicatiuum, eo quod in vna, & non in altera coniuncta sit principio productivo.

49. Ad primam confirmationem negandum est antecedens; idem enim dicimus, si virtus, seu principium productiuum in aliquo absoluto consisteret, videlicet non ideireo omnes personas suturas principium productiuum, quare nos perpetuo abstinuimus ab ea probatione agentes de principio productiuo. Ad secundam, ex tertiam confirmationem solutio patet ex dictis; nam deitas, ad denominandum Deum, aqualiter se habet ad omnes personas, ideoque omnes denominat, es sunt Deus. Similiter sacta vnione humanitatis immediate in essentia, omnes persona incarnata forent, quia essentia cum tali vnione aqualiter se haberet ad omnes personas, nec respective potius ad vnam, quam ad alteram terminaret vnionem.

DISPVT.

#### 

# An processiones diuina sint per intelligere,



ACTENVS egimus de processionibus divinis per intellectionem, & volitionem essentiales, & omnibus Personis communes, quas diximus esse communi-

cationes. Inquirimus nunc, An præter intellectionem, & volitionem essentiales, dentur in Deo intellectio, & volitio notionales; id est, propriæ alicuius Personæ, & alteri minime communes, per quas Personæ procedentes oriantur à suis principiis, sue tanquam per principium productiuum, sue communicatiuum sue tanquam per communicationem, aut rationem formalem cmunicandi, eo pacto, quo de essentialibus in superioribus dictum est.

#### SECTIO I.

Intellectionis, & volitionis, notionalis sententia eiusque fundamenta proponuntur.

2. NON disputo, An detur in Deo intelligere, & velle notionale, id enim libentes admittunt cum P. Vasquio, etiam negantes intellectionem, & volitionem notionales:Docent enim conjunctum ex Paternitate, & intellectione absoluta, optime dici intelligere notionale, & similiter dici T 2 velle

velle notionale coniun chum ex amore absoluto, & relatione Spiratoris, de quo infra. Difficultas ergo nobis est de intellectione, & volitione notionali ab essentiali distincta.

Sententiæ circa intejlectionem. notionales.

Doctores affirmantes dari in Deo duplicem intellectionem, vnam essentialem, & notionalem alteram, duplicem-& volutione que similiter amorem, divisi sunt inter se, nec codem trabantur fundamento. Nam Henricus quod lib. 6. quæst. 1. tuetur duplicem esse in nobis intellectionem, & volitionem, vnam directam, remissam, & imperfectam ad quamintellectus, & voluntas, se habent mere passive; alteram reflexam, feruentem, & perfectam, ad quam intellectus, & voluntas active concurrunt. Hoc fundamento duplicem criam impindit Deo intellectionem, & volitionem; vnam simplicem; & quasi passiuam, quam vocat essentialem, & omnibus Personis communem, alteram reflexam, & actiuam, quam vocat notionalem, & propriam Personarum producentium. Hæc tamen fingularis opinio repudiatur communiter ab omnibus, & me-2 rito, quia nec fundamentum habet in creatis, vbi nulla est intellectio, & volitio ad quam intellectus, & voluntas active non concurrant; nec satis digne sentire videtur de diuina intellectione essentiali, vt reddit perspicuum fundamentum à creatis desumptum Idcirco Doctores alij aliis trahuntur fundamentis statim subiiciendis. Cui autem identificentur incellectio, & volitio notionales, An scilicet relationi Persona producentis, An vero relationi Personæ productæ, diuisi explicant. Nam cum Henrico citato docet Argentinas intellectionem notionalem esse idem virtualiter cum sola Paternitate, & amorem notionalem cum relatione spiratoris Quidam vero Recentior econtra tuetur intellectionem notionalem esse idem virtualiter cum sola Filiatione, & similiter amorem nationalem cum relatione Spiritus fancti. Alius denique Recentior duplicem statuit intellectionem nationalem, alteram virtualiter sidentificatam cum Paternitate; alteram vero cum Filiatione: & similiter duplicem amorem notionalem, alterum identificatum virtualiter cum relatione Spiratoris; alterum vero cum relatione Spiritus fancti.

Probari

### Disp. VIII. Intell. & volitio notion. Sect. I. 149

2. Probari solet sententia ista. Primo, quia Patres communiter docent Filium esse sapientiam genitam, & Spiritum sanctum amorem productum. Athanasius oratione 3. con- Basilius. tra Arianos Filium appellat. Sapientiam unigenitam, quæ di- Eusebius. xit. Ego iam concepta eram. Prouerb. 8. Idque centies repetit Cyrillus. quinque orationibus aduerfus Arianos. Basilius lib. 5. contra Eunomium. Pater Fily genitor , vt mens Verbi Pater , vt potentia potentis, vt fapiens , qui fapientiam genuit. Eusebius Cafarienfis lib. 4. Demonstrationis Euangelica cap. 2. Filium vocat. Ipfam rationem , & Sapientiam primogenitam. Cyrillus Alexandrinus lib. 1. Thefauri cap. 7. ait. Ex Patre natum Filium, & fapientia ex mente. Damascenus lib. 1. fidei cap. 13. Filius Verbum, Sapientia, & potentia, imago, Splendor, Character Patris ex Patre. Similia habent innumerialij Patres. Huiusmodi autem locutiones stare non posfunt absque intellectione, & volitione notionali; Etenim sapientia seu intellectio essentialis non generatur, neque amor absolutus producitur: ergo.

5. Hoc argumentum nihil iuuat constituentes intellectio- Que page nem notionalem in sola Paternitate, & amorem in sola rela-tur sapientione Spiratoris, immo contra illos efficaciter pugnat. Nam tia genita Paternitas non est sapientia genita, nec relatio Spiratoris & Spiritus amor productus: ergo doctrina Patrum asserentium Filium mor produesse sapientiam genitam, & Spiritum sanctum amorem aus. productum, nihil iuuat Doctores istos. Respondeo, eas Patrum locutiones intelligendas esse, non de sapientia, & amore in abstracto, sed in concreto scilicet pro coniuncto ex sapientia, & Filiatione, quod coniunctum genitum est, & sapientia, quia specialiter Filiatio exigitillam vt rationem formalem communicandi. Idem dicendum est de amore producto, scilicet in concreto pro coniuncto ex amore absoluto, & relatione Spiritus sandi, quia specialiter exigitillum, vt rationem formalem communicandi.

6. Instabis. Nomine abstracti, qualia sunt sapientia, & amor, intelligere concretum, est mala locutio: Etenim licet concretum hominis sit genitum, & Filius, tamen male quis loqueretur dicens: animam esse genitam, & Filiam

Digitized by Google

Inter abftracta crea.

Filiam. Quod si diceret, se intelligere animam, non abstracte, sed concrete pro conjuncto ex anima, corpore, & ta, tincrea vnione, peius loqueretur, quia nomine abstracti male intelta disparitas ligitur concretum: ergo nostra locutio non saluat integram Patrum locutionem. R. spondeo, quidquid sit de abstractis creatis, negans consequentiam, quia sapientia Diuina est realiter totum concretum verbi, & est totum concretum, Spiritus sancti; At abstracta creata realiter non sunt totum concretum ideoque sapientia, & amor Diuinus possunt sumi concrete. quamuis id non patiantur abstracta creata.

> Probari solet secund. Expulsa intellectione, & volitione notionali, non apparet, vnde Paternitas sit generis intellectiui, & completina Fœcunditatis intelligentis, cum neque sit intellectus, neque intellectio. Insuper neque apparet vnde Filius sit Verbum, & generis intellectiui, Etenim productio generis intellectivi habere debet pro termino aliquid generis intellectivi; terminus autem generis intellectivi sola est intellectio: ergo. Denique neque apparet vnde spiratio actiua, & passiva sint generis volitivi, cum neque sint voluntas, neque volitio: ergo admittendæ sunt intellectio, & volio notionales.

Cur Pater- & neris intel. lectiui, & Sp iratio rolitiui.

Respondeo negans antecedens. Paternitas enimideo est nitas fit go- foecunditas intelligentis, & generis intellectivi, quia ad producendum sola eget intellectione, vt ratione formali communicandi. Filius insuper ideo est Verbum, & generis intellectiui, quia illius communicatio est fola intellectio, vt in superioribus statutum est. Denique Spiratio actiua ideo est generis volitiui, quia ad producendum sola eget volitione, ve ratione formali communicandi; spiratio vero passiua, quia illius communicatio est sola volitio. Hæc autem omnia stare absque intellectione notionali perspicuum est, & viterius de constitutiuo Filij stabilientur.

Subfiftentia Q absoluta, & relativa non absolutam, & re atinam.

Probari solet tertiò. Namin Deo datur subsistentia absoluta, & relatiua: ergo & intellectio, & volitio absoluta, & reeninere in- latina, maxime in sententia admittente intellectionem absosellectionem lutam esse subsistentiam. Hoc argumentum securum, non est. plura enim, caque absurdissima illa forma argumenti concludi. posset. Prime, in Deo datur subsistetia absoluta, & relatiua: ergo

Digitized by GOOGLE

& omnipotentia absoluta, & relatiua. Secundo. In Deo datur subsistentia absoluta, & relativa : ergo & essentia absoluta, & relatiua. Tertio. In Deo datur intellectio libera, & necessaria: ergo & essentia libera, & necessaria. Mitto alia. Satis enim inde constat, non multum in præsenti mysterio paritatibus fidendum. Respondeo, concesso antecedente, negans consequentiam. Disparitas est, quia absque subsistentia absoluta saluari non potest concretum substantiuum Dei commune omnibus Personis, quo omnes sint vnus, idemque Deus. Et inde subsistentia absoluta admittenda necessario est in Deo. Præterea absque subsistentiis relatiuis, saluari non possunt processiones Personales, quomodo enim stare possent processiones Personales; si Personalitates non essent, saluari autem possunt absque intellectione, & volitione notionalibus, vt constabit infra; vnde nulla stat necessitas eas admittendi, cum non alio, quam titulo processionum, Deo tribuantur,

10. Probari folet quarto. Quia proprium est Verbi esse Qualiter imaginem Patris, esse autem imaginem, est esse cognitionem; Verbum fir imago Paergo verbum erit cognitio notionalis. Confirmatur. Si Verbum tris, & quonon esser cognitio notionalis, non esser speciale Verbi, in ipso modo in omnia cognosci, nam sapientia, & cognitio absoluta in omnibus Personis est: ergo admittenda est saltem in Verbo cogni- aliqua. tio nationalis. Respondeo, verbum esse imaginem Patris, non dicere cognitionem notionalem, sed processionem per intellectionem absolutam, tanquam per rationem formalem communicandi, eo enim modo procedendi, verbum assimilatur Patri, & est imago illius. Confirmatio ponderis non est. Nam etiam dicitur Pater fecisse omnia per Verbum, nec tamenadmittitur potentia productiua propria solius Verbi, similiter licet non admittatur sapientia propria solius Verbi, proprium erit illius omnia, vel aliqua in Verbo cognosci, quia videntur in sapientia, quæ respectu solius Verbi est ratio formalis communicandi, quod non competit Spiritui sancto, cuius communicatio est solus amor.

11. Probari posset denique, quia omnes ista cognitiones funt propriæ solius Patris. Ego genero, Ego à nullo procedo, similiter omnes ista sunt propria solius Filij; Ego non genero,

sed generor, Ego à solo Patre Procedo: Pariter omnes iste sunt propriæ Spiritus sancti. Ego à Patre, Filioque procedo. Ego nullam Personam produce : ergo sunt cognitiones notionales. Patet consequentia illæ enim dicuntur cognitiones notionales, quæ propriz sunt alicuius Personz. Antecedens in quo est difficultas probatur. Quia omnes illæ cognitiones, quæ sunt in Patre, si essent in Filio, aut Spiritu sancto, essent falsa; nulla autem cognitio potest esse falsa in Filio, nec in Spiritu sancto: ergo. Maior probatur, quia in Persona Filij, aut Spiritus sancti falsum est dicere; Ego genero, Ego à nullo procedo: ergo fi ciusmodi cognitiones essent in Filio, aut in Spiritu sancto essent falsæ. Idem argumentum sieri potest de cognitionibus Filij, si essent in Patre, & de cognitionibus Spiritus sancti, si essent in Patre, aut Filio.

Omnes ille 12. propositiones, vna & cognitio abloluta.

Respondeo negans antecedens. Ad probationem nego maiorem. Ad cuius probationem concesso antecedente, nego eadem sunt consequentiam. Ratio est ista quia eadem cognitione, qua Pater asserit de se ipso. Ego genero, à nullo procedo. Filius asserit de Patre. Tu generas, & à nullo procedis. Similiter eadem cognitione qua Filius afferit de se ipso. Ego non genero, sed generor. Ego à solo Patre procedo, Pater asserit de Filio. Tunon generas, sed generaris, Tu à solo Patre procedis. Idemque de cateris difcurendum est. In quo nec vestigium est falsitatis.

> Instabis. Hæc cognitio, qua Pater de se ipso asserit. Ego genero, distincta est ab ista, quaalia Filius asserit de Patre. Tu generas : ergo non est eadem cognitio in Patre & Filio, Resp. negans antecedens. Sicut enim eadem generatione, qua Pater est generans, Filius est genitus, & cadem generatio diuersis Personis diversas tribuit denominationes. Pariter dicimus candem cognitionem diuinam diuersis personis diuersas tribuere Denominationes, & Patrem denominare sub his terminis. Ego genero, Filium sub his aliis asserentem de Patre. Tu generas, quin diuersitas sit in cognitione, sed in sola denominatione.

Instabis iterum. Denominatio non distinguiturà forma communicata subiecto; eadem autem forma, seu cognitio est per nos in Patre, & Filio: ergo & eadem denominatio: ergo cum Patrem denominer sub his terminis. Ego genero, sub

eildem

Badem for 14. ma diuerfis Subjectis diuerlas

## Disp.VIII. Intell. es volitio notion Sect. II.

eisdem , si effet in Filio , denominaret illum. Respondee distin- impertitut guens maiorem, Denominatio non distinguitur à forma communicata subiecto apro, concedo: inepto, nego, & concessa minori, nego vtramque consequentiam. Quia Pater capax est, vt ab intellectione Diuina denominetur sub his terminis. Ego genero. Filius vero est incapax, & tantum capax, vt sub his aliis demominetur afferens de Patre. Tu generas; Eandem autem formam diuersis subiectis diuersas tribuere denomina. tiones, pro vniuscuiusque capacitate, res est notissima, & vlteriori explicationenon indigens.

#### SECTIO

Sententia negans intellectionem, es volitionem notionales eligitur, & probatur.

Rimo quia nulla est necessitas multiplicandi cogni- Intellectio, tionem, & volitionem notionales, vt constat ex ar- & volitio gumentorum solutione: Ergo. Antecedens probatur, primo, otiole sunt quia cognitio absoluta attingit, & exprimit omne cognosci- in Deo. bile, & omni modo, quo cognoscibile est: ergo continet omnem persectionem cognitionis, idemque est de amore absoluto: ergo nulla est in Deo alia cognitio, neque amor notionalis, sicut neque est alius intellectus, aut voluntas notionalis, quia intellectus, & voluntas absoluta continet omnem perfectionem generis intellectiui, & volitiui. Confirmatur. Intel- s Augusti lectio, & volitio, cam communes sunt in Deo, quam ipsa Deitas, & omnipotentia; non datur autem vna Deitas, aut omnipotencia absoluta, & altera notionalis: ergo. Antecedens commune est inter Patres. Augustinus enim lib. 6. Trinit. c.r. & 2. suse æquiparat sapientiam Deitati, & vtramque docet esse communem; quia Verbum relatiue, sapientia vero essensialiter dicitur. Et 7. de Trinit. cap. 2. idem inculcat his verbis- Non eo Verbam, que sapiencia, Verbam enim relatine, sapiensia verdessentialiser diciem. Et S. Thomas quæst. 37. art. 21

ad 1. ait. Effe sapientem, vel intelligentem in dininis non sumi, nif essentialiter: ergo nulla est intellectio, aut volitio notionalis,

Cyptianus Ambrofius. Naziazenus Chryfost,

Secundo, quia scriptura, & Patres explicant Verbum 16. divinum per comparationem, non ad cognitionem creatam, sed ad locutionem, qua manifestamus Verbo, que cognita præseesserunt, Sic Ecclefiastici. 24. dicitur, Verbum escure alsissimi prodisse. Ex lognais 1. In principio enas Kerbum, Ex Gezco legitur. In principio erat ferme, quam locutionem tuentur Cyprianus, Ambrosius, & alij. Expresse Nazianzenus oratione 36. quæ est 4. de Theologia col. penult. Filius mihi dici videtur, quia essentia idem est cum Patre, tum estam,quia ex illo est. Verbum porro quia ita se babet ad Patrem, ut sermo ad men-1em. Chrysostomus tom. 5. oratione 9. de illo Abrahami: Pont manum tuam sub femur meam ; Inter principium, & medium ait. Quemadmodum sese habet sermo ad mentem, sie vnigenitus Dem , Verbum sest habet ad Patrem. Locutio autem no-Ara, fiue Verbum creatum, nulla ratione est intellectio, sed pura illius, & oblecti manifestatio : ergo neque relatio Vethi divini vt ab intollectione absoluta distincta, erit virtualiter inrellactio, sed pura illius, & objecti manifestatio.

notionali s irritus.

17. Tertio, quia precipua ratio que Recentiores impulis tellectionis, ad cognitionem, &camorem notionales admissendum, es fuic quia aliter non inuenerunt discrimen generationis Verbi à penductione Spiritus sancti, cur scilicet secunda Persona, pozius quem tentia sie Verbum, & Filius, id antem optime explicatur absque vila cognitione, 82 amore notionali: ergo. Miner probacur, quia si dicatur secundam Personam exigere intellectionem absolutam ranquam rationem formalem communicandi, non vero amorem abfolutum: econtra vero terriam Personam exigere amorem absolumna, remeionem formalem communicandit non vero intellectionem absolumms plans est via ad discrimen generationis : id autom mihilimplicare oftendimus in superioribus : cuso nulls ale mocessus insellectionis, aux volitionis notionalis ab effenciali distincta. ameria no 18. Quareo. Vel relatio, qua oscenognina nationalis, effet pure expressio obiesti, vel esser simul substantia incelligens,

Repugnantia intelle-Aionis, & nomis,

ĸ

# Disp.VIII. Intell. & volitio notion. Sect.II. is

& perceptiua obiecti, neutrum: ergo nulla est cognitio notionalis ab essentiali distincta. Minor probatur, quia si relatio, ve distincta ab absolutis, esset substantia intelligens, daretur in diuinis plures substantia intelligentes, scilicet, Paternitas, & Filiatio, qua essent intellectiones; imo & plures natura diuina, cum hac in substantia intelligente sita sit, si vero sit pura expressio, clarius implicat; impossibile enim est cognitionem aliquam esse propriam alicuius, quem non reddat cognoscentem: ergo intellectio propriam, verbi gratia, Paternitatis, debet supponere in illa facultatem cognoscendi, siue sintellectum notionalem: id autem fatentibus aduersariis falsum est: ergo. Idem cum propositione de amore notionali dicendum est.

19. Addunt aliqui contra amorem notionalem, fieri ex illo, peccatorem, non solum offendere Deum, vt vnum; sed etiam specialiter peccare contra individuum Spiratoris, & contra Spiritum sandum, specialiter displicentes amore notionali, modo, quo non displicet Pater vt Filius. Immo Spiritum fanctum specialiter acceptare mortem Christi, modo, quo Pater non acceptasset. Hæc tamen additio res satis mediata non est. Nam, vt sequela illa locum teneret, opus erat, vt authores notionales statuerent in liberis cognitionem notionalem, quam admittunt in necessariis, id autem nullatenus admittitur, nec paritas à necessariis ad libera vrgere potest, quippe soluenda ab omnibus, non admittentibus Verbum. Sicut ergo cognitioni necessariæ correspondet Verbum, non vero liberæ, similiter dicent notionales cognitioni necessariæ absolutæ correspondere cognitionem narionalem, quæ Verbum est, non vero libere, quare libertes hanc additionem manu-mittimus.

20. Ex dichis colliges processiones Divinas, non esse per divina non intelligere, aut velle notionale ab essentiali distinctum, quia sunt per intelligere, aut velle notionale ab essentiali distinctum, quia sunt per intelligere, aut velle notionale ab essentiali distinctum.

virtualiset ab intellectione absoluta, & simili amore t Affir Scott de de man Scott apud Vasquez disp, 1-18.cap, 2. docens processo de de dione, & man scott apud Vasquez disp, 1-18.cap, 2. docens processo de dione, & mondicione se intellectum, & voluntatem non vero per impulsa.

V 2 intelle

Procediones
dinna non
funt per incultigere, aut
velle notionale.
Sententia
Scott de dictione, &
impulsa,

intellectionem, & volitionem. Censet enimab intellectu diuino prodire duos actus inter se disparatos, vnum vocatintellectionem, & alium dictionem, & ab isto asserit prodire verbum; non vero ab illo. Similiter à voluntate divina censet
prodite alios duos actus, vnum quem vocat volitionem; alium
vero impulsum dictioni respondentem, ab isto asserit prodire.
Spiritum sanctum, non vero ab illo. Trabitut hoc vnico sundamento. Nam que sunt communia toti Trinitati, non possunt esse principia processionum: aliter omnes Persone producerent: ergo intellectio, & volitio, que communes sunt,
non sunt principia processionum; restat ergo, vt id munus in
dictionem, & impulsum reseratur, que propria sunt Persone,
producentis.

22. Hic tamen singularis opinandi modus displicet commu-

Sententia Scoti noa confonat Patribus.

Augustinus. Fulgentius. Cyrillus
Thomas.

niter, & merito. Primo. Nam Patres promiscue docent processiones diuinas esse per intellection, & intellectionem per voluntatem, Evolition E. Augustinus enim 15. de Trinit, c.6. Mysterium breui explicas, ita loquitur. Ecce Trinitas, scilicet, & meticia sus, & dilectio sui. Sigenim, & in homine innenimus Trinicatem. id est, mentem, & notisiam, quase noust, & dilectionem, quase diligit. Vbi dictionis, à sapientia, & notitia distincte, nulla fit mentio ab Augustino, numerante singula, que sunt in Trinitate, immo processioni Verbi solam adscribit sapientjam, tanquamactum per quem procedit. Paricer fulgentius lib. 3. ad Monimum cap. 7. explicans quid sit dicere, ait, Nibil alind of apud se dicere, quam apud se cogitere. V bi solum actum cogitandi dictioni adscribit. Et immediate subiungit explicaturus processionem Verbi. Cum ergo mens cogitat, cogitando Verbum generat; Verbum autem cogisando generare, quid aliud sibi vult, quam per cogitationem gignere, per camque procedere. Cyrillus Alexandrinus lib. 1. in Ioan. cap. 5. ita loquitur, Filius appellatur Verbum, ac saptentia, quoniam ex intellette immediate, atque indinissibiliter est: ergo non per dictionem, que sit actus medius, & proprius alicuius Persone, sed per cogitationem omnibus comunem. Ad id quod expresse inculcat S, Thomas quaft, 27, att, 5, corpore. Respondes dicendam, gued quod proce fiones in dininis accipi non poffunt, nisi secundum actiones? qua in agenti manent. Huiusmodi autem actiones in natura intellectuali, & dinina, non funt nifi dua, feilices intelligere, & velle. Vnde ergo subtiliter inferri potest processiones diuinas esse per intellectum, & voluntatem, non vero per intellectionem, & volitionem.

23. Secundo. Ideo processiones divina non possunt esso per intellectionem, & volitionem, quia cum communes sint omnibus Personis, omnes quoque essent principia proceshonum; intellectus autem, & voluntas, etiam communes sunt omnibus Personis: ergo si processiones essent per intellectum, & voluntatem, omnes Personæ essent principia processionum. Quod si hoc non sequitur, esto intellectus, & voluntas communes sint, neque sequetur etiamsi intellectio, & volitio communes sint : ergo poterunt esse per intellectionem,& volitionem. obnocial plantation as a company in again

24. Confirmatur. Nam fi fundamentum Scoti subsisteret, Nee stabili fieret inde omnes Personas esse principium dictionis, & im- fundamento pulsus: ergo. Sequela probatur. Ideo si intellectio absoluta esset principium Verbi, omnes Personæ essent producentes Verbum, quia intellectio ex qua Verbum procederet esset omnibus Personis communis: ergo illius erunt principium omnes personæ, cuius fuerit principium persectio aliqua omnibus communis: ergo si intellectus, quæ est perfectio omnibus Personis communis, esset principium dictionis, omnes quoque Personæ essent principium illius. Quod si intellectus, quantumuis communis, potest esse principium dictionis, quin omnes Personæ sint principium illius: ergo etiam poterit esse principium Verbi, quin omnes Personæsint principium illius. Par enim est omnium ratio. Mong and to bon short mile and

### SECTIO

An, & quo pacto intellectio, & volitio essentiales dici possint notionales.

Placita Doctorum. P.Zuniga.

DRior sententia docer intellectionem effentialem dici posse notionalem, non quidem secundum se, sed P. Vasquez. Quatenus coniunctam Paternitati, qua ratione complet principium proximum generatiuum aliis Personis minime commune. Ita P. Valquez 1. part. difp. 111.P.Zuñiga qualt. 27. disp.2. dub.8. memb. 3. & multi Recentiores. Posterior absoluc negat in Deo intellectionem notionalem. Ita P. Soarius P.Turrianus L. part. tract. 3. lib. 1. cap. 7. P.Turrianus quæst. 27. art. 5. in 2.

P. Soarius.

Thomias.

parte disputationis, & multi alij Recentiores. Vnaquæque tamen sententia in suo genere, idem, quod de intellectione, afserit etjam de volitione. Aliqui vero Recentiores Thomistæ, cum viderent intellectionem essentialem, siue absolutam, etiam vt distinctam à relationibus, habere diversum respe-Gum ad Paternitatem, & Filiationem. Nam Paternitatem respicit, tanquam id, quo completur principium generatiuum. Filiationem vero respicit tanquam id, quo completur terminus genitus. Similiter cum viderint amorem absolutum respicere individuum Spiratoris, tanquam id, quo completur vnum principium productiuum Spiritus sanctisrelationem vero Spiritus sancti respicere tanquam id, quo completur, non principium productiuum, sed terminus productus, inde nacta occasione docuerunt intellectionem, & volitionem absolutas dici posse notionales propter diuersos respectus, quibus respiciont relationes.

Mihi tamen, vt verum Fatear tota præsens controuersia videtur in solas voces, & modum loquendi declinare. Nam intellectionem, & volitionem absolutas, esse omnibus Personis communes, nullus negat, coniunctum vero ex intellectione, & Paternitate, non else commune fatentur omnes. Denique cognitionem diuinam diuerso modo respicere Paternitatem.

## Disp.VIII. Intell. & volitio notion Sect. III.

tertitatem, Filiationem, & similiter amorem respicere relationem Spiratoris, & Spiritus fancti, res est indubitata. Tota ergo difficultas eo voluitur, An scilicet, id sufficiat, vt intellectio, & amor absolutus dicantur notionales.

27. Affero primò, quod coniunctum, ex intellectione ab- In Deonutfoluta, & Paternitate, non sit commune, nec sufficere ad as- tellectio noferendam dari in Deo intellectionem notionalem. Idem est tionalis. de conjuncto, ex amore absoluto, & relatione Spiratoris, respectu amoris notionalis. Probatur primo, quia aliquod conjunctum non esse commune, non sufficit, ve etiam pars dicatur, non esse communis, aliter intellectio, quæ est pars generantis, communis non esset : ergo ex eo quod aliquod conjunctum notionale fit, id non fufficiet, vt etiam pars illius, videlicet intellectio notionalis dicatur. Confirmatur. Coniunctum ex Paternitate, & omnipotentia, aut essentia, commune non est, id tamen non sufficit, vt dicatur omnipotentia, aut essentia notionalis, ve fatetur P. Zuniga: ergo neque sufficit, vi dicatur intellectio, aut volitio notionalis, nomine enim intellectionis, & volitionis, non venit coniuncum, quod commune nonest, sed pars illius, quæ communis est.

28. Affero secundo, dinersos respectus, quibus intellectio Dinersi rerespicit Paternitatem, & Filiationem; & amor relationem spectus in-Spiratoris, & Spiritus fancti non esse sufficientes, vt intelle- essential s ctio, & amor dicantur notionales. Probatur, quia diuersi illi nequeunt respectus, etiam reperiuntur in omnipotentia, & essentia, nec re notiona; tamen admittitur omnipotentia, aut essentia notionalis: ergo lem. neque intellectio, aut volitio. Antecedens probatur, quia omnipotentia, idemque est de essentia respicit Paternitatem, ve principium generatiuum; qua ratione non respicit Filiationem, sed ve terminum genitum: similiter respicit relationem spiratoris, ve principium productiuum, quo pacto non respicit relationem Spiritus sancti : ergo.

29. Dices Disparem esse rationem, quia processiones diuinæ sunt per intellectionem, & volitionem, quia ratione non funt per omnipotentiam, ideoque intellectio, & volitio polfunt dici notionales, in ordine ad relationem producentis, & production and dean organist and control of the production of the

Contra

DATE OF al official

July 1970.

amin's andia.

Disparitas aduersario. rum f. acta.

Contra tamen, quia in aduersariorum sententia intellectio est essentia, & processio Verbi est per intellectionem, & consequenter per essentiam; nec tamen admittitur essentia notionalis: ergo neque intellectio, aut volitio, cum omnia ista zque sint in Deo communia. Et ratio omnium est. Quia, vi aliqua perfectio sit proprie, & Arice notionalis, non sat est, quod diuerso modo vnum, & alternm terminum, aut Personam respiciat , sed viterius opus est, quod ita sit propria vnius Personæ, ve mon sit omnibus communis, intellectio autem, & valino, quamuis divinas Personas diuersimode respiciant, sunt tamen communes omnibus. Vnde notionales esse non possunt, etiam si intellectio sit communicatio respectu Filij, & talis non sit respectu Spiricus sancti, & econtra volitio sit communicatio respectu Spirieus, & non respectu Filij, ve tom disp. 7. à nobis stabilicum est.

Quali:er Pater & Ft. lius diligant le Spiritu fancto.

- Obiicies primò. Licet sapientia communis sit, tamen in Filio communi Patrum phrasi, dicitur genita: ergo & notionalis: quod enim genitum est, notionale est. Respondeo, Patres loqui de sapientia non in abstracto, sed in concreto Filij, concretum autem Filij, quippe genitum, non negamus esse notionale.
- 32. Obiicies secundo. Pater, & Filius diligunt se Spiritu sancto: ergo Spiritus sanctus est dilectio notionalis. Respondeo negans consequentiam, quia Pater, & Filius catenus dicuntut diligere se Spiritu sancto, quatenus diligunt se amore absoluto; quo costituitur, & ex quo specialiter procedit Spiritus sactus. 33. Instabis, Nam S. Thomas à nobis adductus criamsi quest-37 art. 2 ad 1. neget sapientiam notionalem, admittit amorem his Verbis. Ad primum ergo dicendum, quod effe sapientem, & Pater, & Fi- in elligentem, in deninis non sumiter niftessentialiter. Et ideenen potest dici, quod Pater sie sapiens, wel intelligens Eslio. Sed diligere sumitur non solum essentialiser, sed etsam notionaliser, & seoundam hoc possumus dicere, quod Pater, & Filius diligunt se Spirita faucto: ergo amor notionalis admittendus in Deo est ve ad mentem S. Thomæ. Hoc testimonium nihil iuuataduersarios existimantes idem, quod de amore notionali, dicendum

Qua ratione lius diligunt fe Spiritu fan**d**o,& Pater non le intelligat Filio.

de:

de intellectione. Respondes igitur, S. Thomam solum velle sapientiam in abstracto non dici notionaliter, sed tantum in concreto, quo pacto ait diligere dici notionaliper, scilicet in concreto. Vnde nulla est contrarietas in verbis, nam fiamor, & sapientia eo modo sumantur, idem, quod de vno intelligendum est de also proportione accommoda.

Obiicies terrio. Intellectio est communicatio respectu Pilij, & talis non est respectu Spiritus sancti, & econtra volitio est communicatio respectu Spiritus sancti, & non respectu Filij, ve diximus disp. 7. sect. 3. ergo intellectio, & volitio, quatonus his diversis muneribus, funguntur respectu vnius Perfonz, & non alterius, notionales erunt. Probatur consequentia. Namid, quod proprium est respectu vnius Personz, & non commune alteri, notionale est : intellectionem autem esse communicationem, est proprium respectu Filij, & non commune Spíritui sancto, & econtra volitionem esse communicationem, est proprium respectu Spiritus sancti, & Filio minime commune: ergo erit quid notionale. Idem argumentum fieri potest contra communem sententiam docentem intellectionem esse terminum formalem communicationis respectu Filij, non vero respectu Spiritus sancti; & econtra, volicionem effe terminum formalem communicationis respectu Spiritus sancti; non vero respectu Filij.

35. Respondeo concesso antecedente, negans consequen- spectus ad tiam. Ad probationem dicimus, ad perfectionem notionalem, intelledie. non sat esse, quodpræster munus aliquod respectu vnius Per- nem, & voionæ, & non alterius, viex nostris probationibus aperte con-notionales Mat, sed viterius opus esse, quod talis perfectio ita sit propria minime sufficientes. alicuius, ve nulla ratione sit omnibus communis. Intellectio autem, quamuis non præstet munus communicationis respectu Spiritus fancti, est tamen ipsi communis, tanquam tetminus illià patre, & Filio per volitionem communicatus. pariter volitie, quamuis non præstet munus communicationis respectu Filij, est tamen ipsi communis tanquam terminus illià Patre perintellectionem communicatus. Vnde neuera notionalis esse potest, sicut non potest essentia, quamuis ad

Filium

Filium, & Spiritum sanctum diuersos habeat respectus ve dictum est.

36. Obiicies quartò ex P. Zuniga. Sicut Pater differt à Filio per generare, & vierque ab Spiritu per spirare, sic etiam per posse gignere, & spirare: ergo sicut hac de causa generatio, & spiratio actiua sunt actus notionales, etiam erunt potentiz productiuz, ac proinde intellectio, & volitio, vt sunt principia erunt notionales: Hæc tamen obseztio non militat contra nos, qui principium productiuum non constituimus in absoluto, sed in solo relatiuo; vnde nihil mirum si notionale sit, cum virtus generatiua sit propria solitus Patris, & virtus spiratiua Patris, & Filij.

# 

### DISPVTATIO IX.

De terminis, conuenientia, & distinctione processionum.

VM in processione personali intercedat, non solum productio, sed etiam communicatio; vtriusque terminos in præsenti inuestigamus, Quid videlicet sit

terminus processionis, non solum ve productio, sed etiam ve communicatio est, id est, quid in vnaquaque processione sie terminus productus, & quid sie terminus communicatus: Quid autem se communicatio, constat iam ex dictis tota disput. 7. esse intellectionem respectu Filij, & volitionem respectu Spiritus sancti.

**SECTIO** 

#### SECTIO

### De terminis diuinasum processionum, earumque consiententia.

Sfero primo terminani quo, seu formalem, proces fronis dininæ, ve productio elt, esse folam relatio- que seu fornem Personz productæ, Filiationem scilicet in Filio, & spi-malis prorationem passinam in Spiritu sancto. Probatur. Ille est terminus p oductio 940, seu formalis, processionis, ve productio est, qui imme- est, sola est diate, & integre producitur stalis autem est sola relatio Per- song prosonæ productæ, natura autem diuina, & quæ communia ductæ. funt producenti, & producto, improducta manent: ergo, &c. Assero secundo, terminu ques, seu totalem processionis ve productio est, esse integram Personam productam. Probatur, quia terminus totalis, seu qued processionis, ve productio est, dicitur ille, qui vltimate intenditur à principio, sic licet in generatione humana sola vnio, quæ per illam producitur, sit terminus que, terminus tamen qued est integer homo vitimate intentus à generatione : in processionibus autem divinis vhi-

processionis, vt productio est,

Circa terminum communicationis maior est difficultas, & dissensio inter Doctores, orto discrimine ex diversitate Terminus sententiarum de constitutivo Dei, & constitutivo Filij. Qui seu totalis enim tuentur solam actualem intellectionem esse Dei essen- est integra tiam integram, & adæquatam, camque Filio ex vi processio-produca. nis communicari, consequenter docent, terminum processionis Filij, ve communicatio est, esse solam intellectionem; processionis vero Spiritus sancti solam volitionem. Qui autem cum Martino Perez essentiam Dei integrantex intellectione, & volitione actualibus, vtramque tenent esse terminum vniuscuiusque processionis, vi communicatio est. Nobis autem, qui essentiam divinam statuimus in solo intellectivo virtualiter à se, noua semita premenda est.

mate intenditur Persona producta.ergo ista eritterminus quod

5. Astero

Digitized by Google

# 164 Tractatus de Mysterio Trinitatis.

minus procommuni. catio est.

Quid sit ter- 7 Assero igitur tertio, Terminu processionis, ve comunication minus pro-cessionis vt est, de constitutiuo integrali dicere omnes persectiones absolutas, dempta respectu Filij intellectione, & respectu Spiritus S. volitione, que non sunt terminus communicatus, sed rationes formales communicandi, vt in superioribus statutum est. Deconstitutivo vero formali, dicere solam essentiam divinam respectu veriusque processionis, communicatam Filio per intellectionem, Spiritui sancto per volitionem. Hæc conclusio satis constat ex dictis tota die disp. 7. Vbi posuimus solam in. tellectionem esse communicationem respectu Filij, & solam volitionem respectu Spiritus sancti, & virique Persona omnes perfectiones, absolutas de constitutivo integrali communicari; deformali verò solam essentiapa, & ad summum etiam intellectionem respectu Spiritus sancti. Videansur ibi dicta.

grali funt perfectiones quales.

6 Obiter explicatur affertio quoad omnes illius partes. Quod tutino inte. primam, scilicet, terminum processionis, ve communicatio est de constitutino integrali, dicere omnes persectiones absolutas ablolutæ & ostenditur. Nam omnis perfectio absoluta, spectat ad integritaté perfectionis cuiuslibet personz divinz: cuiusus enim defectu Persona diuina integre persecta non esset, ve est certis ergo terminus processionis divinz, ve communicacio est, de constitutivo integrali dicere debet omnes perfectiones absolutas, quæ communicantur, vt quod, sine sunt terminus comunicatus. Patet consequentia, nam terminus formalis processionis, ve communicació est, de constitucio integrali, est perfeccio absoluta integrans Personam: ergo cum omnis persedio absoluta integret, omnis quoque erit de constitutivo integrali termini processionis, ve communicatio est.

> 7 Respectu ergo Filit terminus integralis, seu integer processionis, ve communicatio est, erit omnis persectio absoluta, scilicet, essentia, volitio, omnipotentia, immensitas, &c. Vna. dempta intellectione, quæ respectu Filij, terminus communicatus non est, sed ratio formalis communicandi. Respectu vero Spiritus sancti terminus processionis ve communicatio est erit similiter omnis perfectio absoluta, scilicet, Essentia intellecio, omnipotentia, immensitas, &c. Vna dempta volitione,

> > quæ

### Disp.IX. Terminus & distinct.proces. Sect.I. 165

ouz terminus communicatus non est, sed ratio formalis

communicandi, ve disp. illa 7. posseum est.

Dices. Terminus communicandus debet præcedere ipfam communicationem:volitio autem non præcedit communicationem respectu Filij: ergo non potest esse terminus com- candna premunicandus Filio. Minor probatur, quia communicatio respe-&u Filij, est intellectio: volitio autem non præcedit intellectio. municationem, imo subsequitur: ergo neque poterit esse terminus communicationis. Respondeo, negans maiorem; terminus enim communicandus præcedere non debet communicationems sed sais est, quod prioritate à quo pracedat Personam, cui communicandus est : volitio autem in Patre præcedit Filium, nam Pater in esse principij generativi de constitutivo integrali constituitur volitione per intellectionem communicanda Filio.

Quoad secundam partem, videlicet, terminum processola essensionis, ve communicatio est, de constitutivo formali, dicere de constitue. folam essentiam divinam. Probatur, quia ad constitutioum for- rivo sormamale alicuius entis, illud tantum pertinet, quo deficiente, etsi li, est termicætera manerent, res deficeret, & quo stante, ets cætera der sionis vi coficerent, res consisteret: stante autem sola essentia divina, con-municatio fisteret terminus processionis, tam Filij, quam Spiritus sancti, vt communicatio est; & essentia divina deficiente, deficeret; essi catera manerent: ergo essentia diuina est de constitutivo formali termini processionis, ve communicatio est. Minor probatur, quiastante sola communicatione essentiæ diuinæ per intellectionem, staret processio Filij: eademque per volitionem communicata, consisteret processio Spiritus sancti, omni alio quonis modo processio; ergo staret terminus communicationis, quoad formale illius constitutiuum, cum staret communicatio, & processio Personalisab illo essentialiter dependens.

10 Dices primò. Illud tantum est de constitutivo formali termini processionis, ve communicatio est, quod exigiturad processionem: ad processionem autem Spiritus sancti, non exigitur formaliter, natura seu essentia diuina, sed solus amor,

cum processio Spiritus sancti sit per voluntatem: ergo Respondes, concessa maiori, negans minorem. Nam Spiritus formaliter ex vi processionis est Deus, & Persona, &, vt talis sit, formaliter exigit naturam diuinam sibi communicari, non per intellectionem, quia id proprium est Filij, sed per volitionem, quod proprium est Spiritus.

Dices secundo. Processio Spiritus sancti est per volitionem:ergo terminus illius de formali constitutiuo, non est, sola essentia, sed etiam intelleccio, quæ in nostra sententia distineta est ab essentia. Probatur consequentia, quia processio per volitionem ab illo formaliter dependet, à quo pendet volitio: volitio autem formaliter ab intellectione dependet, cum nihil sit volitum, quin pracognitum: ergo sicut essentia est de constitutiuo formali processionis Spiritus, quia hæc formaliter ab illa depender, etiam erit intellectio. Respondeo, processionem Spiritus, non co præscise constitui formaliter essentia, quia pendet ab illa; plura enim pendent ab alio præsupposito, quo non constituuntur; sed quia est processio Personalis, siue Personæ imbibentis formaliter, non minus naturam, quam Personalitatem. Processio autem volentis, qualis est Spiritus. quamuis præsupponat intellectionem, ab eaque dependeat; non tamen ea formaliter constituitur; sicut volitio non constituitur formaliter intellectione, quamuis ab ea depen-

Circa convenientiam difficultas est, An processiones dioethonis in uinæ conueniant in aliqua ratione vniuoca, vel analoga obienon &iue, vel tantum ex modo concipiendi præscisa. Et quidem rationem processionis aquiuocam non esse, certum est, nam processio Filij, & Spiritus sancti non conueniunt in solo nomine, cum veraque sit vera, & realis processio Personalis, vi certum, & omnibus indubitatum est.

ga, fed vni BOCA,

Assero quarto rationem processionis non esse analogam, Nec analo- sed vniuocam respectu processionis Verbi, & Spiritus S. Probatur, quia, vt ostendi in Metaphysica, citra Metaphoram non datur analogia, qua ratione rifus ad hominem, & pratum est analogum, quia vni propriè, alteri vero impropriè, & metaphorice conuenit; ratio autem processionis proprie, & ciua citra omnem Metaphoram convenit virique processioni divinæ: ergo analoga non est sed vnjuoca. Confirmatur. Nam si ex aliquo capite ratio processionis esset analoga, maxime proprer transcendentiam, quia scilicet imbibitur in vltimis differențiis processionum: id non sufficit: nam cum transcendentia optime stat verumque propriè rationem communem participare, quod obstat analogiæ, cuius ratio vni propriè, alteni impropriè debet conuenire: ergo ratio processionis, quæ propriissime verique processioni conuenir, non crit analoga, sed vniuoca.

### SECTIO II.

# De distinctione Divinarum processionum.

A Slero primo ratione processionis non esse obiective, seu Ratio proesse processionis no 
virtualiter distincta à differentiis veriusq; processionis. distinguiture Probatur quia conceptus processionis dicit conceptum relati- virtualiter, uum, non autem datur conceptus relatiuus obiectiue, seu vir- ue à differetualiter præscisus à differențiis Filiationis & Spirationis passi- tii. uz: ergo neque conceptus processionis. Minor probatur, quia si daretur conceptus relatious virtualiter, aut objective distin-Aus à differențiis Paternitatis, aut Spirationis passiue constituerer relationem distinctam à Paternitate, Filiatione, Spiratione actiuz, & passinaivade essent plures, qua quatuor relationes, cum ad relationes multiplicandas, sufficiat distinctio virtualis ve patet in relatione Spiratoris, que virtualiter tantum differt à Paternitate,&Filiatione, & tamen constituit quartam relationem.

Confirmatur. Quia sicut differentia Filiationis est formaliter conceptus respectiuus, ita est formaliter conceptus ortus à Patre: ergo sicut differentia Filiationis est formaliter relatio, ita erit formaliter processio. Et ratio est, quia in diuinis ea tantum distinguntur virtualiter, aut obiectiue, quæ cum identitate reali vel componunt prædicata realiter contradictoria, vel sunt principium, & terminus; conceptus autem processionis,

processionis, nec componit prædicata realiter contradictoria cum Filiatione, aut relatione Spiritus sancti, neque inter ipsas Ratio pro- præcedit ratio principij, aut termini: ergo neque distinguentur virtualiter.

celbonis di-**Ainguitur** postro mo ferenti.s.

Assero secundo, conceptum processionis distingui à difdo conci-piendi à dif. clarum, & confusum. Ita P. Soarius lib.s. cap. 9. & communiter Recentiores. Probatur, quia potest concipi processo clarè, non concepta clarè singulari processione Filij, aut Spiritus san-&i: id est distingui modo nostro concipiendi: ergo. An autem id sufficiat, ve conceptus processionis sit genus, vel viterius requiratur obiectiua, & virtualis præscisso à differentiis: Quæstio est dirimenda iuxta vniuscuiusque principia de vniuerso tradita in Logica. Si enim ad genus sufficiar præscisso tantum ex parte actus, conceptus processionis poterit dici genericus. Si vero viterius requiratur obiectiua præscisio, non crit genus.

Dining di-Ringuntur cie phylica,

inter le spe- 17 Circa distinctionem divinarum processionum inter se. Asnon logica sero tertio diuinas processiones distingui inter se specie physica. Probatur, quia vna, scilicet Filij, est generatio, & generis intellectiui; Altera verò, scilicet Spiritus sancti, non est generatio, nec generis intellectiui; sed volkiui: At genus intelle-&iuum, & volitiuum specie physica distinguntur:ergo & processiones Filij, & Spiritus sancti specie physica distinguentur inter le dixi physica, quia cum vraquæque processio sit essentialiter singularis, neutra respective ad alteram, constituere potest, speciem logicam, sue vniuersalem, cum implicet species vniuersalis in vnico tantum individuo, vt docuimus in Metaphysica.

18 De distinctione autem reali numerica processionum inter se, & vnde petenda, constabit inferius, dum de distinctione Personarum disputabitur, & an Spiritus sanctus distingueretur realiter à Filio, si ab illo non procederet.

DISPVT.

# 森林林森林森林森林森林森林森林森林森林 DISPVTATIO X.

Cur processio Verbi, & non Spiritus sancti sit generatio.

GREDIMVR iam Principem in hac materia controuersiam, Cur scilicet processio secunda Persona Trinitatis sit generatio, & generis intel-

lectiui: non vero tertiæ. Quæ difficultas adeo doctiorum torsit ingenia, vt vix sit, qui aliorum elucubrationibus, & vigiliis conquiescat, Multi, qui imbecillitatem propriam ingenue sateantur. Inter quos clarissimum Ecclesiæ lumen Augustinus lib.1. de Trinit. cap. 1. Afferimus, inquit, aliquando rationem, non quam petunt, cum de Deo quarunt quia nec ipsi cam valent sumere, nec nos fortasse, vel apprehendere; sid qua demonstretur eis, quam sint inhabiles, minimeque idonei percipiendo, quod exigunt. Et quidem processionem secundæ Personæ esse generationem; non vero tertiæ sanctum est side ex multis Scripturæ, & Conciliorum testimoniis de cursu disputationis subirciendis.

Y SECTIO

#### SECTIO L

#### Ratio dubitandi, es quidattas controuersia statuuntur.

tand: cur proce (Go generatio.

D Acio dubicandi cua processio cerciz Personz non sic generatio, est, Quia generatio viuentium communis Deo , & creaturis, est, origo vinentis à principio vinente sonz uon sie consuncte in similitudinem natura : Processio aucem Spiritus sancti, est origo viuentisà principio viuente confuncto in si militudium nature: ergo-est generatio. Minge probatur expendendo ingulas definicionis particulas in primis enim procello Spiritus lancticelt origorusuensis. quin lit. Persona viventis productio. Deinde est à principie vinente, cum sit à Patre & Filio, tanquam ab vno principio. Præterez est à principio commento, quia id folum denotat principium tribuere termino pamem fine fiblantia, ita ve eadem fubffantia, qua erat in priagipio: lit policain termino: eadem autem lubitamia volitionis, & nature dinine, que crae in Patre, est per processionem in Spiritu sancto: ergo est à principio coniuncto. Denique processio Spiritus sancii est in similitudinemnatura, quia id cantum denotat terminum productum habere candem specie, vel numero naturam cum principio : at Spiritui sanctus eandem specie, & numero naturam divinam habet cum Patre. & Filie, cum ista sit omnibus communis, maxime in nostra sententia communicante ex vi processionis Spiritus sancto naturam diuinam : ergo procellio Spiritus fancti, erit generatio Hinus argumenti solutio, est tota præscus difficultas,

3 Quaritur ergo, quid speciale contineat processio secundz Perfonze suione mius, terminus illus genirus fit, & Filius; quod non habeat processio tertiæ Personæ. Etenim fillud ratione cuius processio secunda Persona est generatio, speciale, & proprium illius non sit, sed commune cuiam processioni tertiæ Personæ, neque esse generationem speciale enit, Exproprium secundæ Personæ, sed commune etiam

tertiæ

Disp. X. Cur una tant process gener. st. Sect. I. 171 tertie; vade veraque precellio elles generatio; quod fathire cſt.

4. In hoc puncto pro lenumiarum varietate discernenda magnimomenticle ante oculos habere, quid quisquis sentiat de cophimuino Essentiz, sue nature divine. Quare brettiste- diunam in gulorum sententias in hunc locum ex tractatu de essentia, & sola actuali attributis transferemus. P. Soarius, P. Arriaga, & multi recentiores cum illis tuentur folam actualem intellectionem effe re qui dointegrum, & formale constitutiuum essentia, fiue natura di. ccant, uinæ: non enim admittunt in Deo intellectiuum radicale, siue, actum primum intelligendi virtualiter, aut obiectiue, ab actuali intellectione distinctum. Quo posito docent intellectionem fine effentiam divinam communicari secundæ Personæ ex vi formalis processionis; non vero tertiæ; & indetentant processionem secundæ generationem esse, non tertiæ, vt constabie iofra.

4 Albiavarottract. Lete cifemia. Dei difpie. dech. & P. Mur. Confiftere sinus Perez de Trinitate ceusent, non solam actualem intelle Rionem . fed was com illa cridar voluionem ingrediformale pennant. constitutioner essentia divina. Vinde interepercedifica section. mum, serumque actum intelligendi senul, sevolendi communicari primario ex si processionis, quin schicet vierque adus els the primario conflicutivo effects; five biliture the or pullbaies Verbum, Dat I am

Nos vere flabilite, de firmato acto primo intelligendifice Efforia for intellectivo radicali. Dixiraus matt. de effentia / & antiburis, natura diactualem intellectionem nullatenus ingredi formale Dei con- intellectivo Mitusiarum, & mulico mitus volitionem, fed integram offent filia siam, & maeuram Dei wenteltere in fale inschession radicus diffinction visualities ab actuali intellectione, quin est illius principium virtuale; idem aucem mon potest esse sui ipsius victuale principium: Ynde fubstantia intellectiva divina veporè virtuale principium intellectionis, necessario debet esse virtualiterab illa distincta.

His præiactis supponimus de fide. primo, preceffionem de fide pro-Ecunda Periona vere i de penpità generationem effe. Qua celsionem veries in facris Lineris apertificate cominents Ralmin Filins founds

Y

MOCHS CHE.

mens es en , ego hodie genni te.Be Plalatop. En vere ante luciforum genui te. Isaiæ53. Generationem eins ques enarrabit. Quem locum in generationem diuinam referant communiter Patres Joannis 1. Deum nemo vidit voquam, Pnigenisus, qui eft in sinu Patris, ipfe enarranis. Ec cap. 3. Sie Deus dilexis Mandum, us Fis at 1 Minm summer wigenismen dares. Idean stabilium ianumera sestidominia monja, in quibus. Christus primam Trinitaris Personam Pasismaum appellar. Et in symbolo secunda crinitatis Persona dickur. Eline à Patre est, non fattus, nec creatus, fed gemichs.

Supponitur & Supponimus secundo etiam de fide processionem tertiz etiam de fide, proces Personze generationem non esse. Tum quia Spiritus sanctus fionem ter pusquam dicitutgenitus in scripturis, nec Filius, sed procegeneratione dens tantum. Imo in Conciliis, & Symbolo Niceno negature Lenicus his vorbis. Spiriens sanctus à Puire, & Fitie, non factus nec creasus, nec genitus, sed procedens. Tum etiam, quia tostimontis Icannis superius allegatis Filius dicitur vnigedualism settin curtingo

Na Suppopiguis tertiò etiam defide, fecundam Perfonam effe de, secunda Vorbum; non verò tertiam. Ex illo Ioannis 1. In principio trat Verbam. Et Verbom care factum eft. P[2].44. Eruftanit cor meum non vero Verbam bonum, Et.Plal. 3 2.6 Verbo Domini cali fermati funt, qua tettiam. Paterad Eilium referent solam locundam Trinicatis Personata

appellantes Verbum. Basilius ad illud, In principio erat verbam Homli 16: Pasar Peliggentisor; ve mens, Verbi Pucer: Cyrillus Alexandrinus lib.t.in Ioan. cap. 5. Filius appellatur Verbum, ac

Sapieneta, quentam ex intellectu immediate, at que indinifibilites Theodoret. A Theodoretus in Epitome Divin. Decret. cap. 2. Vnigenisus

Tiliph ex Patre-quidem est genisus; est antem una cammente; ve Vertum cum co, qui genuis. Ambrolius lib. 4. de fide ad Granapum cap.4 tenet contra Arianos Filium, ided dici genieum, 6 notam, quia Virbum est. Anselmus in Menolog. cap. 46. De ater-

na memoria coaternum Verham nascitur. Isidorus lib.2. de differentiis spiritualibus cap. 5. Filius est Verbum que a proprie un dimir NO OH PROCORES.

10 Tota ergo præsens innigilar controversia in assignande 26 be discrimine inter veramque processiopem, natione outus vins

Digitized by GOOGLE

- Sappenicus

Perlonam elle Verbu,

Bafilins. Cy rillion

Ambrofius

Antelmus Indorus :

5.5.**86**6.001

& non altera, generatio sit. Quæ dissicultas adeò alta est, & profunda, ve sapientissimis Patribus, & Doctoribus inexplicabilis visa fuerit. Idcircò Damascenus lib. 1. de side cap. 10.fatetur se rationem ignorare. Athanasius dialog. 3. contra Anno- Athanasius mæos ait, esse mysterium inuestigabile. Idem fere sentiunt Basilius homil. 2. contra Sabellianos, & Annomæos. Nazien-Nazianzen. zenus orat. 5. de Theologia, alias 37. Augustinus lib. 3. contra Augustinus. Maximum cap. 14. & Accatius in Epistad Cyrillum. Imò Ana-Anastasus. stasius Synaira lib. de rectis fidei dogmatibus ait, non est tutum hoc inquirere, quod soli Trinitati cognitu est Bernardus. vero sermone 1. Pentecostes huic mysterioaccommodat illud Po uit tenebras latibulum suum. Et codem modo procedit Magister in 1.dist. 13. quem maior, & Gabriel imitantur. Nec

multum discrepat Scotus, & alij.

Nilominus tamen iidem Patres, & Doctores aliquam rationem tanti mysterij reddere tentarunt. Nam vt optime Pater Soariuslib.11. cap.5. num.3 licet tantum mysterium non sit curiose scrutandum, neque existimandum explicari posse ratione,quæ omnino satisfaciat; aliqua verò, quæ pro magnitudine mysterij, & capacitate nostra, congruasit, piè, ac meritò inquiri potest.

# SECTIO II.

# Communior sententia Doctorum expenditur.

22: CApientissimus P. Soarius lib-11. de Trinit cap. 5. num. P. Soarius. 114. & cap.6. num. 14. Docet, ided processionem secundzi Persone esse generationem, non tertiz. Quia processio Werbi exvi, & ratione sua, est communicatio formalis divinæ næuræ, seu essentiæ, quæ in eius sententia integrè, & adæquatein fola actuali intellectione confistit; non enim admittit radicale intellectiuum ab intellectione distinctum. Id satis esse, ait, ad generationem, que nihil aliudest, quam formalis communicatio natura, vi natura est: at vero processio Spiritus . sancti . . . 1

fanctiex vi sua non est formatis communicatio essentia, scilicet intellectionis. sed tantum est formalis communicatio volitionis, fine amoris, qui essentia, & nasura dinina formalites non est. Idoò processio Verbiest generacio, quia en vi sua est infimiliaudinem natura, fine effentia: Et processo Spiritus fanctione en guia ex vidra non est in similiculinem natutæ, see esseniæ Hane senerkiam non sine plausu sequentur cues Arriaga multi, & ingenioù Recentiores sum Thomilte, tum nostri, supponentes omnes essentiam, seu naturara divinam confistere virtualiser in sola actuali intelle-Aionc.

Adualis intellectio no eft na tura, seu essentia B:i.

13 Haccamen opinio sami Magistri, discipularamque venia, non placer. Prime, quia supponir actualem intellection nem esse virtualiter essentiam, seu naturam divinam; caius oppositum statuimus ex professo agentes de estentia. Scattributis, voi non minus exclusa est intellectio, quam volitio à formali, & virtuali conflitutiuo Deitaris, confidentis in solo intellectino radicali. Concrum permens alio distrahatur, occasione celebris hoius controversize, sapponamus, essensiam, seu naturam divinam confestere formuliter. At virtualiter in fola intellectione dinina Quo posito.

Communi lis intelle identitas formalis, Dec realis.

14 Displicet secundò. Quia communicatio formalis intellecatio forma- ctionis, est conjunctio formalis illius cum relatione Verbishae aionis, nec autem conjunctio in oppolita sententia, est identitas intelle-Potest elle Aionis cum relatione Verbi. Vel ergo communicatio, seu coniunctio formalis, est identitas tantum materialis intellectionis cum relatione producta; vel est identitas materialis simul, & formalis, seu virtualis? Si primum? ergo intellectio formaliter communicatur Spiritui sancto, eum ipsius relationi materialiter identificetur. Si feeunduch? ergo inseliettio fleu narura divina non follum est idem materializer bach intatione Verbi, sed eriam formaliter, & virtuiliter. Quod aduersarii constanter negant naturata diuinana ab emai relativo formaliter, & virtualiter distingueures, & menice quidem, nam fir incellectio forthaliter ; & virmaliter eller idem eum aliquo relatino, negati mon podet fimilis identiras cum absoluto, welle formelier. & virtualiter.

### Disp.X.Cur una tant.proces.gener.su.Sect.II. 175

liter effet idem cum amore necessario; atque adeò iste formaliter, & virtualiter effet effentia, & proceffio Spiritus per illam in similitudinem naturæ, & consequenter generatio: Ergo vel verique Personæ communicatur formaliter intellectio; vel nulli. Vnde vtriusque processio, vel nullius, esfet generatio.

Confirmo. Communicatio materialis est identitas materialis per vos : vnde ratione identitatis materialis, Spiritui fando communicatur materialiter intellectio, ergo communicatio formalis erit identitas formalis, & virtualis : hæc autem implicat inter intellectionem, & relationem Verbi : ergo & communicatio formalis: ergo secunda persona,non ideò erit Filius, quia formaliter illi communicetur intellectio, fed quia tantum materialiter : hoc autem pacto communicatur Spiritui fancto: ergo vel veriufque processio, vel nullius, erit

generatio.

16 Occurrunt Recentiores docentes, communicationem Response fermalem intellectionis non esse identitatem formalem aut communivirtualem illius cum relatione producta, sed identitatem materialem, non tamen folam, fed vna cum speciali exigentia, intellectioqua procelha fecunda Persona, nempe Verbi, respicio intelle- ais explicas, ctionem tanquam verminum sui specificatiuum. Evenim filiario ita exigit intellectione ad fai processionem, ve si per impofsibile Pater esset intelligens, &c non volens, adhue esset posens generare, & Filius posens generari. Econtra vero, si per impossibile Deus esser volens, & non esser intelligens, esser quoque posens spirace, & Spiritus sanctus potens spiraci, & non effer pocens generare. Specialis ergo exigentia intellectionis reperta in relatione Verbi, & specialis exigentia volitionis reperta in relatione Spiristes fanchi, una cum identifate matesiali configuence formalem communicationem, citra omnem identitatem formalem, aut virtualem.

17. Non mihi displicet nec difficile est intellectu, in relatio- Quidin refne Verbi reperiri specialem exigentiam intellectionis, 80 possone plain relatione Spiritus fancti specialem exigentiam volitio- que displinis: ita ve Verbum ad sui pracessionem proxime, imme-ceat, diate, & directe, folam enigat intellectionem, & Spiritus fanctus

### Tract.de Mysterio Trinitatis.

Sanctus solam volitionem Caterum huiusmodi exigentia, propria relationis Verbi exigere debet specialem conjunctionem, seu communicationem intellectionis ad relationom Verbi, di-Ainctam à communicatione materiali, quæ tam Filio, quam Spiritui sancto communis est. Hre autem specialis coniunctio, seu communicatio, satentibus aduersariis non potestesse identhas formalis, aut virtualis imellectionis cum relatione Verbiergo tantum erit identitas maserialis : ista autem communis etiam est Spiritui sancto, ergo & specialis coniunctio, seu communicatio intellectioni. Maior, que sola probationem desiderare posset, videtur certa, nam vt vna Persona sit Verbum, potius quam altera, speciali titulo intellectio ipsi debet esse coniuncta: ergo exigentia propria relationis: Verbi, exigere debet specialem conjunctionem intellectionis cum ipsaialiter specialis illa exigentia inexplicabilis maneret

di exigit CALIUUM.

Personalum 19 Confirmatur primo. De ratione Personalitatis formaliter, Spiritus san. & virtualiter est, exigere naturam, cum qua Personam constinaturam di- tuar, & sine qua illam constituere non potest: relatio autem winem, vt Spiritus sancti, & Personalitas: ergo de ratione illius erit, forfui specific maliter, & virtualiter exigere naturam, sue intellectionems aliud intellectio est materializer identificata cum relatione Spiritus: ergo & formalirer communicata, cum formalis communicatio aliud non sit, quam exigentia intellectionis, & identitas materialis illius cum relatione producta.

Identitas 39 municatio-

Confirmatur secundò. Exigere speciali exigentia aliquem terminum, tanquam sui specissicatiuum, & sibi materialites 112 intelle- tantum identificatum, non est conceptus communicationis chionis non formalis, etenim volitio diuina, qua Deus suam amat essentiam, seu intellectionem, speciali exigentia exigit intellectionem sibi materialiter tantum, identificatam, quin intellectio formaliter., aut virtualiter communicetur volitioni. Insuper selatio Spiritus sancti specialiter exigit naturam diuinam, seu intellectionem tanquam principium virtuale proximum & immediatum ipsius, nam vt ostendi de essentia, & attributis, Natura dinina, in quocumque consistat, est immediata radix omnium relationum, & tamen natura divina per vos non communicatur formaliter Spiritui sancto, etiamsi materialiter identificetur

#### Disp.X. Cur vna tant.proces.gener.sit Sect.II. 175

tificetur: ergo specialis exigentia intellectionis, vna cum identitate tantum materiali, non constituunt communicationem formalem intellectionis.

Si autem dicas, non quamlibet exigentiam specialem intellectionis constituere, vna cum identitate materiali, communicationem formalem, sed illam tantum, quæ propria est relationis Verbi. Rem non explicas: rogo enim quid sit illud speciale, ratione cuius exigentia illa sit propria Verbi, & constituat communicationem formalem? Quandiù enim id non reueletur, inexplicata manet quidditas, & substantia præsentis controuersiæ. Quod si dicas specialem illam exigentiam consistere in eo, quod sit exigentia intellectionis potius, quam volitionis. Non soluis. Nam species impressa exigit intellectionem potius, quam volitionem, & per intellectionem potius, quam volitionem procedit, nec tamen est Verbum: ergo processio, ve cunque per intellectionem, potius quam volitionem, non euincit Verbum. Addo huiusmodi responsionem dare nobis quæstionem pro ratione. Supponit enim secundam Personam esse verbum, ideoque habere specialem illam exigentiam propriam Verbi. In præsenti enim dum controuertitur, cur secunda Persona sit Filius; non verò tertia, simul etiam inquiritur, cur sit Verbum, & consequenter, quid speciale in ea reluceat, ratione cuius sit verbum, & Filius: non ergo supponendum est: esse verbum ad reddendam rationem, cur sit Filius.

21 Displicet terriò. Quia etiamsi natura, seu intellectio diuina communicaretur formaliter soli Filio, tamen realiter etiam Spirirussan-Spiritui sancto communicatur: ergo processio Spiritus sancti sita sentenerit origo viuentis à viuente coniuncto in similitudinem natu- ila foret ma, ræ realiter: ergoerit realiter generatio, einsque terminus Fi- generatio, lius. Probatur consequentia. Islud est realiter Filius, & genitus, cuius processioni conuenit realiter definitio generationis: realiter autem conuenit processioni Spiritus sancti: ergo. Confirmatur. Illud cui formaliter couenit definitio generationis, est formaliter Filius: ergo illud, cui connenit realiter, erit realiter Filius:at spiritui sancto couenit realiter definitio generationis: ergo Spiritus sanctus erit realiter Filius. Minor probatur, quia processio

processio Spiritus sancti, est, origo viuentis à principio viuente conjuncto in similitudinem naturæ realiter, cum similitudo realis, aliud non sit, quam communicatio materialis essentizi, sicut similitudo formalis est communicatio formalis illius at Spiritui sancto materialiter communicatur essentia: ergo.

Dices ad generationem realem sufficientem non esse communicationem materialem essentiz, seu intellectionis, sed viterius necessariam esse formalem; inde processio spiritus sancti, cum sit tantum communicatio materialis generatio

non est:

tiz.

23. Contra. Quia terminus ille formaliter sola libera volunterialemne- tate aduersariorum inseritur definitioni generationis, in qua cessaria non nusquam eius termini facta est mentio ergo sicut origo viuennicatio for tis à principio viuente conjuncto in similitudinem naturæ malis ellen- formaliter, arguit formaliter generationem; ita origo viuentis à principio viuente coniuncto in similitudinem naturæ materialiter, arguer generationem materialem; ita vt essegenitum; licet in Spiritu sancto non sie conceptus formalis, sietamen conceptus materialis; Quod si similitudo materialis non arguit Filium, & genitum materialiter : ergo neque similitudo formalisarguet Filium, & genitum formaliter.

> 24 Exemplores fiet illustrior. Homo est animal rationale, si tamen in aliquo inueniretur animal rationale, materialitet, etiamsi formaliter non inveniretur, illud esset homo materia-/ liter, quamuis non formaliter, quia materialiter clauderet conceptum hominis, sicut in sententia aduersariorum Spiritus sanctus est materialiter Persona, & non formaliter, quia materialiter est in illo conceptus Personæ, quamuis sormaliter non sit: ergo cum generatio sit, origo viuentis à principio viuente coniuncto in similitudinem natura, processio, qua sit origo viuentis à principio viuente conjuncto in similitudinem materialiter, erit materialiter generatio: talis autem est pro-

cessio Spiritus sancti:ergo.

Spiritus fan-Aus eft materialiter Persona.er. rialiter erit Filius.

Confirmatur. Quamuis Spiritus sanctus non sit formaliter Persona, quia illi formaliter non communicatur natura diuina, tamon quia materialiter communicatur, est materialiter Persona, ergo quamuis non sit formaliter Fisius, quia natura digipa

#### Disp.X.Cur una tant.process, gener.sit.Sect.II. 177

divina non communicatur illi formaliter; quia tamen communicatur illi materialiter, erit materialiter Filius, eiusque processio generatio. Probatur consequentia. Quia non est potior ratio, cur constitutiuum Personæ reperiri possit in aliquo ente materialiter tantum, & non possit constitutiuum generationis: ergo sicut constitutiuum Persona materialiter tantum repertum, constituit Personam materialiter; ita & constitutiuum generationis materialiter tantum repertum, constituet genitum materialiter: at in Spiritu sancto reperitur materialiter constitutium generationis, cum eius processio sit origo viuentis à viuente coniuncto in similitudinem natura materialiter:ergo.

'26 Dices primò disparem esse rationem inter generationem & Personam, nam ista non pendet ex eo quod sit origo in similitudinem naturæ, vel non; benè vero generatio; Pater enim 'est Persona absque vlla origine in similitudinem naturæ, seu communicatione essentiæ: nulla verò potest esse generatio ablque origine in similitudinem naturæ.

27 Contra. Quia licet conceptus Person z in Patre non pendeat ab origine in similitudinem naturz, seu communicatio Personz ne essentiz, pender tamen in Personis procedentibus, ista pender ab enim absque communicatione essentiæ, seu naturæ non pos- origine in funt esse Personæ, vt nulli dubium esse potest : communica nature. tio autem essentia est similitudo in natura: ergo in Personis procedentibus pendet ab origine in similitudinem naturæ. Sicut ergo origo in similitudinem naturæ formaliter constituet Filium, & Personam formaliter; ita origo in similitudinem naturæ materialiter, constituet Filium, & Personam materialiser, nullum ergo est discrimen inter generationis conceptum, & conceptum Person producentis; vtraque enim pendet à similitudine, seu communicatione natura, siue essentia: ergo sicut origo in similicudinem naturæ materialiter constituit Spiritum sanctum materialiter Personam, pariter constituct & Flium.

Dices secundo ad conceptum Filij non sufficere similitudinem materialem, sed viterius necessariam esse formalem, quæ formalis similitudo in Spiritu sancto, nec realiter reperi-

, , , , ,

tur, sola enim in illo est formalis communicatio amoris. Ratio est, quia generatio formaliter est origo in similitudinem naturæ: atque adeò genitus, siue Filius, non materialiter tantum, sed formaliter debet esse in similitudinem naturæ.

quis denominetur Fire debeat Originem in fimilitudine Batul#.

Qualiter, vt 29 Contra Quia aliud est generationé esse formaliter originem in similitudinem naturæ: aliud verò; subiectum, quod lus includes denominandum est Filiùs, debere includere intra conceptum primarium, & formalem sui, conceptum primarium, & formalem generationis. Primum verum quidem est; Secundum verò fal sissimum. Quod sic ostendo. Nam conceptus Personz imbibit formaliter naturam : & tamen, vt subjectum aliquod denominetur Persona, non opusest, quod intra conceptum sui formalem, & primarium, imbibat naturam, sed satisest, si includat illam pro conceptu materiali, aliter Spiritus sanctus non esset Persona. Insuper homo, qui denominatur risibilis, non opus est, ve intra conceptum formalem hominis, includat conceptum formalem risibilitatis, sed satis est, si illum materialiter includat. Denique Petrus, qui denominatur silius Pauli, non includit intra conceptum formalem Petri conceptum formalem generationis à Paulo, sed valde materialiter, & forte extrinsecè: ergo vt Spiritus sanctus sit, & denominetur Filius, non opus est, quod in conceptu formali Spiritus sancti, includat conceptum formalem generationis, sed satis erit, si pro conceptu materiali includat illum, sed includit: ergo.

La Spirttu 30 fando materialiter re. malis communicatio effentiz.

Minor hæc ex qua tota pendet difficultas probatur. Quia conceptus formalis generationis, est origo in similitudinem naperitur for turz huiusmodi auté conceptus reperitur materialiter in Spiritu S. ergo & conceptus formalis generationis. Minor probatur, quia in Spiritu S. requiritur materialiter: origo, & communicatio natura, seu essentia, qua est similitudo natura: ergo reperitur coceptus formalis originis in similitudine naturæ. Confirmo In Spititu S. materialiter sumpto reperitur coceptus formalis Personæ, aliteraliquid illi deesset de constitutivo Personæ:ergo & conceptus formalis, originis in similitudiné naturæ. Probatur cosequetia. Ideò in Spiritu S. matarialiter súpto, reperitur coceptus formalis Personz, quia est materialiter Persona, sed etiam est materialiter origo in similitudiné naturz: ergo reperitur peritur in illo coceptus formalis originis, in similitudin naturæ. Idem Grma-31 Hinc infero, falsitatem responsionis, quam insequor; Sienim tur ex conconstitutiuu formale alicuius rationis reperiri potest in aliquo Personz materialiter tantu supto, eumq; denominare? igitur ex eo, quod iuxta sensu generatio sit formaliter, origo in similitudine natura, non apte sum. infertur, ad Filiú materialiter opus esse similitudiné materialé simul, & formalem. Sicut ex eo quod Persona procedens formaliter imbibat naturz communicatione, non fit, ad Persona materialiter, exigi comunicatione materiale simul, & formale, sed Satis est includere materialiter constitution formale Persona. Sicut ergoad Personam materialiter non exigitur communicatio materialis simul & formalis; pariter contendimus ad generationem materialiter, non desiderari similitudinem materialem, & formalem fimul.

32 Cofirmatur Primò, Potest reperiri similitudo materialis sine formali,& Persona materialiter absque Persona formaliter: ergo etiam poterit reperiri generatio materialiter absque generatione formaliter:ergo licet Spiritus S.non sit formaliter genitus,& Filius, erit materialiter. Secunaò. Similitudo formalis essentia est formalis generatio; ideò enim processio secunda Persona, inquiunt aduersarij est formaliter generatio, quia est formalis similitudo essétiæ:ergo similitudo realis erit generatio materialis:ergo vel Spiritus S.non est realiter similis in natura, quod negatis, vel est realiter genitus, quod intedo fieri ex setetia vestra. 33 Displicet quartò. Quia in ca sententia absque fastidio plura deglutiuntur absurda: Primum, Sptritum sanctum ex vi processionis, non esse Deum, cum non communicetur illi Deitas, quod necessarium estad constituendum Deum. Quod est expresse contra S. Thomam 4. contra gentes asserentem Spiritum sanctum, ve procedentem esse Deum, non minus, quam Filium. Verba eius sunt cap. 26. Filius est Deus, ve genitus non ve generans, unde virtus intellectina est in co, ut in procedente per medum Verbi, non vt in producente Verbum. Et similiter cum Spiritus S. sie Deus ve procedens, est in eo bonitas infinita, ve in Persona accipiente, non ut in communicante alteri bonitatem infinitam. Secum vi, ex vi processionis no esse persona, cum no comunicetur illi natura divina, quod necessariu est ad costituenda Persona. Terilum

Tertium. Spiritum sanctum ex vi processionis esse amantem, cum communicetur illi amor, & non esse cognoscentem adhucpræsuppositiue, si enim præsupponeretur Spiritus sanctus intelligens ex vi processionis, necessario præsupponendus esset procedens per intellectionem priùs, quam procedens per amorem, vnde præsupponendus esset Filius, & genitus priùs, quàm spiratus.

Quæ omnia licet admittantur ab adversariis, crediderim tamen ab iplis, non tam spontancæ, quam argumentorum vi, & pressura cogente, conting sse. Ideired etiamsi contra sententiam istam nullum aliud subsisteret fundamentum, hoc solo eam libens repudiarem. Qua propter Artiaga disp. 47. sect. 8. subsect. 7. ve tertium vitet absurdum, negat Spiritum san-Aum ex vi processionis esse amantem, vt neget præsupponi cognoscentem. Quia amans, est concretum ex natura, & amore, Spiritus autem sanctus non procedit primario, vt concretum ex natura, & amore, sed vt concretum ex amore, & subsistentia. Vnde ex vi processionis tantum est amor subsistens. Cæterum responsio ista magis mihi displicet, quia vno ichu amputat in Spiritu sancto vtramque persectionem cognoscentis, & amantis ex vi processionis, vt neget ex vi processionis communicari essentiam, cuius rei nullam esse necessitatem s. Iacobus. constabit ex dicendis pro nostra sententia.

Displicet quinto. Nam ex Patribus alij asserunt, Filium esse genitum voluntate. Sic S. Iacobus Apostolus apud Clementem Romanum lib. 8. constitutionum cap. 12. vbi ita alloquitur, æternum Patrem. Ipsum vero ante omnia sacula generasti voluntate, potentia, & bonitate immediate Filium. Conci-

Cyrillus. Hilarius,

Bafilius.

Toleranum lium Toleranum 15. in confessione sidei statuit. Secundames. sentiam volunias genust voluntatem. Filias vivoluntas ex volunsate. Cyrillus Alexandrinus lib.t. Thefauri c.8. Solus Filius fapienzia Patris est, ipse quoque voluntas eins. Hilarius lib.de Synodis. Nativitas in co aded perfetta natura est, ve qui ex substantia Deinatusest, etiamex consilio eius, ac voluntate nascatur. Basilius oratione aduersus eos, qui calumniantur nos, quod tres Deos colamus circa finem. Apad nos non quod vuls Pater gene-TAS. As vere Dens, concurrentem voluntati habens potentiam gewrit nuit dignum se ipso. Idem tenent alij Patres apud Ruiz disp. 93. præcipuè. fect. 2. & 4.

36 Alij Patres è contradocent Deum gignere intellectione, In opposito & spirare volitione, & non è contra, quam dostrinam vocat diffelis Pa-P. Zuniga disp. 3. dub. 6. num. 5. Principium fidei. In sententia trum Conautem, quam insequimur huiusmodi Patrum locutiones Con- ciliatio. ciliari vix possunt. Nam generari voluntate, est procedere per voluntatem, non minus, quam generari intellectione, est proere per intellectionem: ergo ex vi generationis vtrumque ex itur, & voluntas, & intellectio. In nostra autem sentential cillime conciliantur. Nam si Filius procedat per intelleclion im, tanquam rationem formalem communicandi volitione & alia attributa; & Spiritus procedat è contra per vo-litione , tanquam rationem formalem communicandi intellection 3, & attributa catera. Verum est dicere Patrem generare vo mate, scilicet communicata per intellectionem. Verum est dicere Deum generare intellectione, & spirare volitione. a generat intellectione tanquam ratione formali communicati, & similiter spirat volitione. Quia generat intellectione tal 'uam ratione formali communican= di, & similiter spirat vol, ione, quâ ratione nec Deus generat volitione, nec spirat intl lectione : ergo sententia nostra præferenda est.

Displicer sexto, via ad generationem non satis est vi Ad generaprocessionis accipere priuram principij, sed vltemus desidera- far est, ve. tur acceptio naturæ i nodo generationi destinato, qualis est in conque ex creatis acceptiona ræ medio semine, vnde deficiunt à ratio- vi protessone generationis / atritio, vermium Conceptio, & Resurre-re naturam. dio Filij, etias li fieret à Patre ad eam causandam divinitùs elevato Justio Euz ex Adami costa, etiam si Adamus efficienter cormadam Euam concurrisset. Inde pullus Filius non est, ina accubantis, sed parturientis ouum, quia sola. ista no trat semen generationi destinatum: ergo etiamsi cinitatis Persona ex vi processionis acciperet naturam, rafeille eius processio non esset generatio: ergo neqipro-Secudæ Personæ ideò generatio erit, quia ex vi processiosaccipit naturam, sed quia illam accipit modo generationi destinato

Tertium. Spiritum sanctum ex vi processionis esse amantem, cum communicetur illi amor, & non esse cognoscentem adhuc præsuppositive, si enim præsupponeretur Spiritus sanctus intelligens ex vi processionis, necessario præsupponendus esset procedens per intellectionem priùs, quam procedens per amorem, vnde prælupponendus ellet Filius, & genitus priùs, quàm spiratus.

Quæ omnia licet admittantur ab adversariis, crediderim tamen ab iplis, non tam spontancæ, quam argumentorum vi, & pressura cogente, conting sse. Ideircò etiamsi contra sententiam istam nullum aliud subsisterer fundamentum, hoc solo eam libens repudiarem. Qua propter Artiaga disp. 47. sect. 8. subsect. 7. ve tertium vitet absurdum, negat Spiritum san-Aum ex vi processionis esse amantem, vt neget præsupponi cognoscentem. Quia amans, est concretum ex natura, & amore, Spiritus autem fanctus non procedit primariò, vt concretum ex natura, & amore, sed vt concretum ex amore, & subsistentia. Vnde ex vi processionis tantum est amor subsistens. Cæterùm responsio ista magis mihi displicet, quia vno ichu amputat in Spiritu sancto vtramque persectionem cognoscentis, & amantis ex vi processionis, vt neget ex vi processionis communicari essentiam, cuius rei nullam esse necessitatem s. Iacobus, constabit ex dicendis pro nostra sententia.

Displicet quintò. Nam ex Patribus alij asserunt, Filium esse genitum voluntate. Sic S. Iacobus Apostolus apud Clementem Romanum lib. 8. constitutionum cap. 12. vbi ita alloquitur, æternum Patrem. Ipsum vero ante omnia sacula generasti voluntate, potentia, & bonitate immediale Filium. Conci-Toleranum lium Toleranum 15. in confessione sidei statuit. Secundames.

sentiam volunias genust voluntatem. Filias vivoluntasex volunsate. Cyrillus Alexandrinus lib.1. Thesauri c.8. Solus Filius fapiensia Patris est, ipse quoque voluntas eius. Hilarius lib.de Synodis. Natiuitas in co adeò perfetta natura est, ot qui ex substantia Deinatus est, etiam ex consilio eine, ac voluntate nascatur. Basilius oratione aduersus eos, qui calumniantur nos, quod tres

Deos colamus circa finem. Apad nos non quod vuls Pater gene-

Cyrillus. Hilarius,

Bafilius.

ras. As vero Dens, concurrentem voluntati habens potentiam gemuit. nuit dignum se ipso. Idem tenent alij Patres apud Ruiz dista 33.

præcipuè. sect.2. & 4.

Alij Patres è contradocent Deum gignere intellectione, In opposito & spirare volitione, & non è contra, quam dostrinam vocat diffic lia Pas P. Zuniga disp. 3. dub. 6. num. 5. Principium sidei. In sententia trum Conautem, quam insequimur huiusmodi Patrum locutiones Con- cilario. ciliari vix possunt. Nam generari voluntate, est procedere per voluntatem, non minus, quam generari intellectione, est procedere per intellectionem: ergo ex vi generationis vtrumque exigitur, & voluntas, & intellectio. In nostra autem sententià facillime conciliantur. Nam si Filius procedat per intellectionem, tanquam rationem formalem communicandi volitionem, & alia attributa; & Spiritus procedat è contra per volitionem, ranquam rationem formalem communicandi intellectionem, & attributa catera. Verum est dicere Patrem generare voluntate, scilicet communicata per intellectionem. Verum est etiam dicere Deum generare intellectione, & spirare volitione. Quia generat intellectione tanquam ratione formali communicandi, & similiter spirat volitione. Quia generat intellectione tanquam ratione formali communicandi,& similiter spirat volitione, quâ ratione nec Deus generat volitione, nec spirat intellectione : ergo sententia nostra præferenda est.

Displicer sexto, quia ad generationem non satis est vi Ad generaprocessionis accipere naturam principij, sed vltenius desidera- far est, vr. tur acceptio naturæ modo generationi destinato, qualis est in conque. ex creatis acceptio naturæ medio semine, vnde deficiunt à ratio- vi protessone generationis, nutritio, vermium Conceptio, & Resurre- re naturam. &io Filij, etiam si fieret à Patre ad eam causandam divinitùs elevato; productio Euæ ex Adami costa, etiam si Adamus efficienter ad formadam Euam concurrisset. Inde pullus Filius non est gallinæ accubantis, sed parturientis ouum, quia sola' ista ministrar semen generationi destinatum: ergo etiamsi' terria Trinitatis Persona ex vi processionis acciperet naturam, hac præscisse eius processio non esset generatio: ergo neasprocessio secudæ Personæ ideò generatio erit, quia ex vi processionis accipit naturam, sed quia illam accipit modo generationi d estinato



#### 182 Tract.de Mysterio Trinitatis.

destinato: hicautem modus in opposita sententia non aperi-

tur: ergo neque discrimen generationis.

38. Displicet vitimo. Nam concilium Florentinum in desinitione sidei post medium ait. Quoniam omnia, qua Patris sunt, Pater ipse vnigenito Filio suo gignendo dedit. Quid autem sibi vult gignendo dare, nisi ex vi generationis donare? ergo Pater ex vi generationis non solum communicat Filio intellectionem, & naturam diuinam; sed etiam quidquid commune est Patri cum Filio. Ideireò existimo Patrem non solum communicare Filio ex vigenerationis essentiam, sed attributa etiam, ex vi generationis inquam integraliter sumptæ, vt inferius explico.

Confilium Florentinum 39. Addunt Recentiores contra eam sententiam. Nam ex illa sieret Spiritum sanctum esse Filium Spiratoris, quod dici non potest: ergo. Antecedens probatur. Nam Spiritui sancto communicatur ex vi formalis processionis natura Spiratoris; ergo illius processio est origo viuentis à principio coniuncto in similitudinem natura. Antecedens probatur. Nam Spiritui sancto communicatur ex vi formalis processionis amor, ista autem est natura Spiratoris, ergo communicatur natura Spiratoris. Minor probatur, quia natura idem est quod essentia, satentibus aduersariis, essentia autem idem est, quod constitutiuum, amor autem est constitutiuus spiratoris: ergo & essentia, seu natura illius.

Przcedens Recentioră fundamentă irritum.

40. Hoc tamen fundamentum inefficax mihi est. Quia in Diuinis natura, & essentia non idem sunt, ac constitutiuum, aliter vnaquæque relatio suam propriam haberet naturam, & essentiam, distinctam à natura, & essentia alterius, cum suum proprium habeat constitutiuum distinctum à constitutiuo alterius. Sicut ergo constitutiuum Paternitatis, nec est, nec dici potest natura Patris, esto sit constitutiuum illius; ita neque amor est, aut dici potest natura Spiratoris, esto sit constitutiuus illius. Et ratio omnium est, quia natura, & essentia in Deo, solum est illud prædicatum, quod in se absolutum est, omnium primum, cæterorumque radix, quod non competit volitioni. Inde prædicatum illud omnium primum sicut est natura Patris, Filij, & Spiritus sancti, quin volitio posterior illa

Disp.X.Cur una tant.process.gener.sit.Sect. III. 183 illa talis sit; ita est natura spiratoris, quin volitio talis esse, aut cici possit.

#### SECTIO III.

#### Soluitur pracedentis sententia fundamentum.

Biicitur ita Concepto formali coniun a ex Perfonalitate, & intellectione, ex vi processionis illi for Patre, & formaliter communicată, intelligiturin recto Persona diuinacom malis à pleta, & distincta à Patre, & Spiritusanto non solum forma- spiritus fanliter, sed etiam realiter: ergo concipitur adæquate . & primariò, constitutus Filius. Antecedens in quo est difficultas probatur per partes. Et primo, concipi Personam compleram, probatur, quia concipitur coniunctum ex completa effentia formali, & Personalitate, in quo sat completa & integra Persona. Secundo concipi Personam realiser à Patre distinctam, ostenditur, quia dicit oppositionem originis cum Patre, cum dicat essentiam à Patte communicatant, in quo flat distinctio personarum. Terrie distingui formaliter à Spiritudando doclaratur, quia Spiritus sanctus non est formaliter confunctum ex Personalitate, & intellectione ex vi processionis illi formaliter communicata; sed cantum est formaliter conjunctum ex Personalitate, & amore, ex vi processionis illi formaliter communicato: ergo coniunctum ex Personalitate, & intellectione illi formaliter communicata ex vi processionis, distinctum est formaliter à spiritu sancto.

42 Tandem conjunctum illud diftingui realiter à Spiritu santo, suadetur, quia coniunctum ex Personalitate, & intelle- realis Filis Aione ex vi processionis illi formaliter communicata, ex hoc a Spititu præcise, dicit identitatem cum relatione Spiritoris sibi adæ bilita. quate identificata: ergo & distinctionem realem ab spiritu sancto. Probatur consequentia. Tum quia, ve aliquid distinguatur realiter ab alio, satis est, ve ratione sui sit idem cum aliquo sibiadzquatè identificato, & alteri opposito, ex hoc enim Præcisè illud alterum est ipsi oppositum, nec valentinter se



realites

realiter identificari. Tum etiam quia in sententia censtituente Filium sœcunditate radicali, sœcunditas radicalis est distincta realiter à Spiritu sancto, aliter non esset propria Filij, nec constitutiua ipsius: non autem est distincta à Spiritu sancto, quia sit sormaliter relatio ad Spiritum sanctum, ve est certum, nec quia sit præcise radix talis relationis: nam intellectio, aut volitio, vel ambæssmul sunt radix relationis ad Spiritum sanctum, nec tamen ab eo distinguntur: ergo sæcunditas radicalis eo præcise est distincta realiter à Spiritu sancto, quia identificatur relationi Spiratoris ipsi adæquate identificata: ergo coniunctum ex personalitate, est intellectione ex vi processionis sormaliter communicata similiter distinguetur à Spiritu sancto, cum identificetut relationi spiratoris ipsi adæquate identificata.

43. Confirmatur. Licetin Spiritu sancto reperiatur intellectio realiter communicata: at intellectio formaliter ex vi processionis communicata, nec formaliter, nec realiter reperitur in illo, sed solus amor: ergo conceptus Personalitatis, & intellectionis formaliter ex vi processionis communicata, nec realiter in Spiritu sancto reperitur: ergo est distinctus à Spiritu sancto, non solum formaliter, sed etiam realiter.

Quz in eo fundamento inpponantur falía,

Hoc argumentum est integrum robur oppositæ sententiæ; in co tamen multa mihi falsa supponuntur. Primum, actualem intellectionem esse formaliter Dei naturam, & essentiam adæquatam: non est, nisi actus primus, seu potentia intelligendi, qui est primus omnium conceptus, ozterúm que radix. Secundum, soli Filio formaliter ex vi processionis, communicari intellectionem, & soli Spiritui sancto volitionem, vtrique enim formaliter ex vi processionis communicatur tam intellectio, quam volitio, vterque ex vi formalis processionis euadit Dens, & Persona, vterque intelligens, vterque amans. Quo sponte corruit tota argumenti machina, & iuueniles Recentiorum impetus exarmantur. Tertiam, Filium distingui realiter à Spiritu sancto ex hoc præcise, quod dicit identitatem realem cum relatione spiratoris sibi adæquate identificata: id enim si tantillum præmatur, aliud non est, quam parare laurum & manus dare Recentioribus constituentibus Filium secunditate radicali. Etenim Filius in esse Filij distinguitur per vos ab

#### Disp.X. Cur una tant.proces.gener.sit. Sect. III. 185

Spiritu sancto per identitatem cum sœcunditate formali, siue relatione spiratoris sibi adæquate identificatà, siue per coniunctionem formalem cum intellectione, vt fundante cam identitatem: id autem vocant Recentiores fœcunditatem radicalem, respectum scilicet ad foecumditatem formalem sibi adæquate identificatam:ergo donanda erit palma fœcunditati. 45. Respondeo igitur negans antecedens, quoad illam par Fundameti tem, scilicet, concepto formali coniuncto ex personalitate, & lucio. intellectione formaliter ex vi processionis ipsi communicata, concipi Personam dininam distinctam formaliter, & realiter ab Spiritu sancto. Neque enim concipitur Persona formaliter, neque realiter à Spiritu fancto distincta, nam Spiritus fanctus formaliter, & realiter est Personalitas, & intellectio formaliter ex vi processionis ipsi communicata. Qua autem ratione non sit Filius, nodus est infra soluendus. Ad probationem nego illud coniunctum exigere relationem spiratoris sibi adæquate identificatam, aut opponi Spiritui fancto, quia nec realiter, nec formaliter diffinguiturabillan manoif allami minag 46. Confirmatio, cui nimis fidant iuniores aliqui, multas, Confirmanec leues patitur instantias. Etenim in processionibus diuinis, tio vigetur instantiis. quippe simpliciter omnino necessariis, etiam materialiter fumptis, non reperitur conceptus contingentiæ formaliter cum ipsis identificatæ, qui in liberis actibus reperitur: nec tamé inde processiones diuinæ realiter distingutur ab actibus liberis in sententia aduersariorum, & nostra. Insuper in volitione, etiam realiter sumpta, non reperitur conceptus expressionis obiecti ipsi formaliter identificatus, qui in intellectione reperitur, nec tamen id sufficit distinctioni reali volitionis ab intellectione. Præterea in actu diuino amoris, etiam materialiter lumpto, non reperitur coceptus fuga ipfi formaliter identificatus, qui reperitur in odio, nec tamé id sufficit apud adversarios distinctioni reali amoris ab odio. Denique, in natura Diuina, etia materialiter, non reperitur conceptus relationis ipsi formaliter idétificatus, qui reperitur in Filiatione, nec tamé natura divina distincta realiter est à Filiatione: ergolicet in Spiritu S. etiamaterialiter sumpto, no reperiatur coceptus intellectionis ipsi formaliter comunicata, id non fufficiet distinctioni reali spiritus à Filio, sed viterius necesse erat, quod nec formaliter, nec realiter

communicata reperiretur, ve nos vegebamus sectione pracedenti.

Precluditur 47 Quod si dixeris, in processionibus divinis materialiter efugium a sumptis reperiri conceptum contingentiz formaliter cum ipsis identificate, quia processiones materialiser supe ipse actus liber, qui formaliser est concingens. Idemque dicendum esse de aliis instanciis. Si inquam hoc dixeris, non sacisfacis. Tum quia processiones divinz, nec formaliter, nec realiter possure deficere s atque adeò nullà ratione dici possunt contingentes, eriam si realiter identificentur cum actibus contingenubus. Sicut natura divina ob candem rationem, nec est, neodici potest realiter desectibilis, nec producta, op qu'ed idennisseturcum actibus contingentibus, & Filiatione producta ergo in processionibus divinis, etiam materialiter sumptis, non reperitur conceptus contingentiæ formaliter ipsis identificatæ, aliter essent defectibiles, & contingences. Tum ctiam, quia similiter dici posset, in Spiritu sancto materialiter sumpto reperiri intellectionem formaliter communicatam; quia realitas Spiritus sancti dicit intellectionem formaliter in ipsa inclusam; & consequenter formaliter communicatam. Quidquid ramen de his sit.

48. Respondeo ad confirmationem, negans antecedens. Nam in Spiritu sancto cam materialiter, quate formaliter reperitur intellectio formaliter ex vi processionis communi-

pta.

19 Obiicies fecundo. Vt Deus fir realizer libere volens non uina liber. sat est existentia materialis volitionis; sed necessaria est materialis final, & formalis: ergo et aliqua Perfona fu realier Filius non far enticommunicatio materialis effentire, led necesfaria erit materialis fimul, & formalis. Hac inflamia permifla tota chus doctrina, quam mos cractatu de volunente disp 8. lect. 4. repulinues, intensom won convincis; nam materialis tantum existentia volitionis non constituir aliquid realizer di-: flindum à maceriali femul, & formuli cuifencia illius s ergo -neque materialis santum communicatio intellectionis confiwer Personam distinctam a materiali simul, & formali communications eiusdem.

Respon

## Disp.X.Cur una sant.proces gener sit. Sect.III. 187

Respondeo igitur prime, permisso antecedente, negans Permissa di Art. consequentiam. Discrimen clarum est. Quia scilicet, volitio- na efficax ni tantum materialiter existenti, quippe data ea sententia om- obiccio no nino necessariæ non competit ratio contingentiæ denomina- est, tioni libere volentis omnino necessaria; ideoque exigitur existentia formalis illius. At communicationi materiali essentiæ competit integra generationis definitio, prout similitudo ab aduersariis explicatur. Nam terminus formaliter arbitrio aduerfariorum additur definitioni generationis. Quæ communi omnium consensu, aduersariis exceptis, tantum est: origo viuentis à principio viuente coniuncto in similitudinem naturæ. Respendeo secundo, concesso toto argumento, nihil eo probari contra nos. Nam etiam si ad Filium necessaria sit communicatio intellectionis materialis simul, & formalis; totum id commune est etiam Spiritui sancto, nam ipsi materialiter, & formaliter communicatur intellectio, vt ex vi processionis euadat Deus, & persona.

51 Obiiciunt tertiò. S. Thomam quæst. 27. art. 2. aientem pro- huplex 8. I home tecessionem Verbi ideò esse generationem, quia est per modum fimonium similitudinis, & communicat ipsumintelligere, quod est es- obiectum. sentia Dei. Et 4. contra gentes cap. 25. asserentem, processionem spiritus fancti, generationem non este, quia ex vi sua formali communicat Divinum Velle, quod non est constitutiuum formale Divinz Naturz: ergo ex mente Sancti Thomæ processio secundæ Personæ ided est generatio, quia illi formaliter ex vi generationis communicatur intellectio, quæ est

Dei natura, & essentia.

52 Respondeo Sanctum Thomam in priori testimoio nus- Prioris testiquam docere, secundam Personamideo Filium esse, quia ilh moniscelle. ex vi proceffionis communicatur formaliter intellectio, sed quia eius processio est per intetlectionem, que est sormalis similiando. Ideireò vocat processionem Filij, actionem intelligibilem, seu per intellectionem. Verba Sancti Thomæ sunt: Sie igitar processio Verbi in divinis babet rationem generationis. Procedit enim per modum intelligibilis actionis, qua est operatio vila, & à principie coniunite, vi supra sam distam. Es secundum similitudinis yationem, quin conceptio intellectus, (scilicet intellettio( Aa

l:Etio)est similitudo rei intellecta, & in cadem natura existens. Quia in Deo idem est intelligere, & esse. Procedere autem per intellectionem, non est istum communicari formaliter, sed procedere per illam tanquam rationem formalem communicandi, qua ratione, nec realiter per intellectionem spiritus procedit, vt constabit infrà.

Posterioris 53 te\_mon j exasta comprobatio,

Secundum testimonium ex 4 contragentes suppositium est, nec vmbra enim illius habetur cap. 25. Cæterum cap. 26. docet Sanctus Thomas virtutem intellectivam esse in Filio, ve procedente; & volitiuam seu bonitatem in Spiritu sancto. Verba eius sunt. Filius est Deus ve genttus, non ve generaus, unde virtus intellectium est in eo, vi in procedente per modum Verbi, non Vt in producente Verbum. Et similit r cum Spiritus sancto, sit Deus ve procedens, est in co boni: as infinita, ve in Persona accipiente, & c. Quæ verba intelliginon possunt de communicatione materiali; vt sic enim virtus intellectiua, est in Spiritu sancto, & volitina in Filio: ergo accipienda sunt de communicatione formali. Cæteràm si hæc vera sunt; dicant nobis aduersarij;quomodo Spiritus sanctus asseratur à Sancto Thoma Deus, vt procedens? cum tamen in corum sententia ex viprocessionis, nec Deus sit, nec Persona?

ieaus.

- Respondeo igitur ea verba Sancti Thomæ intelligenda iterum ob esse, de virtute intellectiua, & volitiua secundum rationem communicationis: hzc enim est intellectio, & non volitio, in Filio; & in Spiritu sancto est volitio, & non intellectio. Similiter exponendi sunt alij Patres asserentur Verbum ideò esse Filium, quia procedit simile in essentia, vel quia eandem haber essentiam cum Patre, scilicet, intellectione communicatam; vel quia est imago, & sapientia Patris, que optime aptantur soli Filio, si eius processio sit per intellectionem, tanquam per rationem formalem communicandi.
  - 55 Sed instabis Sanctus Thomas in 1. dist. 13. quast vnica art. 5. Nic. Processo Spiritus sancti ex ratione modi procedendi nan dicit conformitatem natura, quam dicit generatio: huiulmodi autem conformitas est formalis communicatio intellectionis ergo. Insuper eadem distinct quæst . . artic. 3. ad tertium air Thomas Processio amoris in quantum huiusmods non habet, quo i per ipsam

#### Disp.X.Cur vna tant.proces.gener.sii Sect.IV. 189

matura communicetur : ergo natura divina ex vi processionis, siue in quantum processio amoris est, non communicatur Spiritui S. Respondio, ad primum testimonium negans minorem; conformitas enim cum natura in ratione procedendi, est communicari naturam per intellectionem ipli conformem in eade linea intelligendi. Ad secundum, distinguo consequens. Natura diuina ex vi ptocessionis non communicatur spiritui S. per intellectionem, quæ est communicatio naturæ conformis, siu in eadem linea, concedo:per volitionem, quæ distincta cst linea, nego. Aliter enim Spiritus, ve procédens non esset Deus, quod est contra S. Thomam.

obiicies vitimo. Secunda Trinitatis Persona eo est Filius, quo Verbum; & co est Verbum, quo Filius, ve aiunt Augustinuslib.7.de Trini.cap.1.& Athanas.orat.2.contra Atianos. Est autem Verbum, quia ex vi processionis illi communicatur intellectio: ergo & Filius. Minor probatur, quia de ratione Verbi mentalis est, quod dicat intellectionem vel tanquam terminem productum, veltanquam tetminum communicatum ex vi formalis processionis: Verbumautem in Deonon potest dicere intellectioné ranquam terminum ex vi processionis productum, cum intellectio improducibilis sit: ergo dicere debet illam tanquam terminum ex vi processionis communicatu. Respondeo, concessa maiori, negans minorem. Ad probationem, Veibum innego maiorem. Satis enimestad Verbum, vel quod dicat in-tellediotellectionem, tanquam terminu productum in creatis, vel tanquam rationem formalem communicandi in divinis.

#### SECTIO IV.

#### Discrimen viriusque sæcunditatis expungitur.

Ac sententia bipartita est. Pro cuius clariori intelli- Duplex fæ. gentia duplex fœcunditas distinguitur in Deo: vna sunditas,raformalis sita in relatione Spiratoris Patri & Filio communi, & formal s diab vtriúsque relatione virtualiter distincta; Altera radicalis, in stinguitur in qua explicanda conueniunt Recentiores. Aliqui enim fœcunditatem radicalem constituunt in essentia, sed intellectione

Digitized by Google

ctione divina, à qua immediate, vel media volitione, resultat relatio spirationis. Alij verò statuunt illam in exigentia immediata, qua Filiatio exigit relationem spiratoris. Hinc discrimen generationis divinæ verique assignare tentant.

P.Zunige.

Richardus de S. Victore lib.6. de Trinit cap. 18. & sequen-Richardi & tibus. P. Zuniga disp. 2. dub. 2. docent, ideò processionem sesundæ Personæ esse generationem, eiusque terminum Filium, auia ex vi processionis euadit similis in natura sœcunda suo principio: id est, in fæcunditate, seu virtute communicandi alteri naturam acceptam. Hinc definitionem generationis explicat; nomine scilicet naturæ, non intelligi essentiam vt sic, sed quatenus est principium motus, & quietis intra se; quâ ratione dicit fœcunditatem ad propriam naturam alteri communicandam. Hec sententia tora videtur inclinare in sœcun litatem formalem: vnde Filium constituit relatione Spiratoris, quæ foecunditas formalis est.

Recentioru de fzcundi.

Sententia 59 Recentiores verò ingeniosi, ne constituerent Filium per conceptum ipsi, & Patri communem, ad fœcunditatem ratate radica dicalem confugerunt, non quamlibet, nam similis foecunditas, etiam in Patre reperitur, sed illam, que propria est relationis secundæ Personæ, nam in ea specialis est exigentia relationis Spiratoris, vel natura divina ve foeconda, distincta ab exigentia propria Paternitatis. Isti autem Recentiores qua doctrinæ sequella impugnent P. Soarium, eiusque sectatores specialem exigentiam ad intellectionem in relatione secundæ Personæ constituentes, ipsi viderint.

radicalis conlistere in relation:bus Paterni. liacionis,

Færunditæ 60 Mihi tamen ante omnia valde displicet constituere fæcunditatem radicalem ad spirandum in relationibus Paternitanon patell tis, & Filiationis. Tum quia essent duo spiratores radicales, quad consonum non est Patribus, & Conciliis, vnum tantum satie, & F. Spiratorem inculcantibus. Tum etiam, quia fœcunditas radicalis debet esse principium, seu radix virtualis secunditatis formalis. Confirmo. Quia triplex relatio Patris, Filij, & Spiritus sancti non possunt esse principium virtuale persectionis alicuius, quæ sit omnibus communis: ergo neque Paternitas, & Filiatio poterunt esse principium virtuale relationis Spiratoris, que perfectio est verique communis.

61 Affero

### Disp.X.Cur una tantum proc gener.sit. Sect.I. 191

61 Affero igitur primo, discrimen generationis sumptum à Discrimen fœcunditate formali, siue relatione Spiratoris, aptum non nis à sœcunesse. Probatur primò, quia seorsim à relatione Spiratoris datur ditate forin secunda Persona conceptus virtualiter distinctus, quo Filius, prum, insuf-& Verbum constituatur: ergo constitutiuum Filij, & Verbi ficien. distinctum erit virtualiter à fœcunditate formali, siue relatione Spiratoris. Consequentia legitima est. Antecedens probatur. Nam, ve fatentur omnes, relatio Filiationis est virtualiter distincta à relatione Spiratoris: relatio autem Filiationis, & Verbi, sufficiensest ad constituendum Filium, & Verbum, communicata natura; sicut relatio Spiritus sancti, communicato amore, vel etiam natura, sufficiens est ad constituendum spiritum sanctum: ergo seorsim à relatione spiratoris est in secunda Persona conceptus virtualiter distinctus, quo Filius, & Verbum constituatur.

62 Secundo. Si Filius in esse Filij constitueretur relatione Spiratoris, maxime, quia aliter distingui formaliter non posset ab Spiritu sancto: id falsum est: ergo. Maior est vnicum aduersariorum fundamentum. Minor probatur, quia in Filio reperitur seorum à re-Filiatio distincta virtualiter à relatione Spiratoris: at in Splritu latione Spisancto nulla ratione reperitur Filiatio, etiam vt distincta virtua- ratoris sate, set Filius. liter à relatione Spiratoris: ergo seorsim à relatione Spiratoris datur in Filio conceptus ita proprius illius, ve nullatenus. sit formaliter Spiritui sancto communis: ergo huiusmodi conceptu, ve distincto virtualiter à relatione Spiratoris, staret Filius à Spiritu sancto formaliter distinctus, sicut sola Paternitare, vt distincta virtualiter à relatione Spiratoris, stat Pater distin-Aus formaliter ab Spiritu sancto.

Tertiò, si Filius, in esse Filij, relatione Spiratoris forma- Filius relaliter constitueretur, fieret, Filium, in esse Filij, esse formaliter tione Spiraduplicem relationem: id autem absurdum est: etenim Filius stitutus essolum est duplex relatio, quatenus Filius simul, Spirator ergo. set duples Sequela probatur, quia Filius in esse Filij formaliter constitueretur Filiatione, quæ relatio estjaliunde per vos constitueretur formaliter fæcunditate formali; siue relatione Spiratoris:ergo constitueretur formaliter duplici relatione. Imo idem asserendum esset de Patre: Ided enim Filius constituitur sœcunditate

formali, quia in esse Filij distinctus esse debet à Spiritu sancto, & distingui non potest, nisi fœcunditate formali : at Pater, in esse Patris, distinctus esse debet à Spiritu sancto, & distingui non potest, nisi fœcunditate formali ergo. Quod si Pater seorsim à fœcunditate sola Paternitate distinguatur à Spiritu san-&o, cur Filius similiter abillo distingui non poterit sola Filiationc.

- Quarto, quia sim processione Filij distinctio illius à cxteris Personis attendenda est, attendendus quoque est conceptus ita proprius Filij, vt nulli alteri Personæ communis esset huiusmodi autem non est sœcunditas formalis, quia Patricum Filio communis est, sed Filiatio, quæ nulli alteri communis est: ergo constitutio Filij, potius in Filiationem, quam in sæcunditatem formalem, siue relationem Spiratoris, reserenda erit. Confirmatur: in Spiritu sancto non est Filiatio: ergo Filiatione sufficienter distinguitur, saltem formaliter, secunda Persona ab Spiritu sancto, seorsim à relatione Spiratoris: ergo seorsim à relatione Spiratoris, explicandum est, quid sit illud speciale ratione cuius processio secunda Persona sit generatio, eiusque terminus Verbum, & Filius.
  - 65 Denique, quia vt ostendam contra sœcunditatem radicalem, datur stricta, & rigorosa generatio absque vlla sœcunditate ad communicandam alteri naturam: ergo conceptus generationis vt sic, non dicit fœcunditatem ad communicandam alteri naturam : ergo processio Spiritus sancti non ideò præcisè deficit à conceptu generationis, quia fœcunda non est ad communicandam alteri naturam.

radicalis Filij ve lic.

Focunditat 66 Assero secundo, neque secunditatem radicalem esse de formali constitutiuo Filij vt sic, etiam si nomine sœcuditatis constitutivo radicalis non veniat principium, seu radix secunditatis formalis, sed vel sola exigentia illius, vel exigentia naturæ, quatenus est radix proxima, vel remota focunditatis formalis. Probatur primo, quia datur vera, & propria generatio absque vlla focunditate, etiam radicali, ad communicandam alteri naturam: ergo processio Spiritus sancti non ideò à ratione generationis deficit, quia focunda radicabiliter non est, nec processio secunda Persona ideò pracisse erit generatio, quia radica liter.

## Disp.X.Cur una tant.proces gener sit. Sect.IV. 193

liter facunda. Antecedens patet in generatione Muli, quæ est vera generatio absque secunditate communicandi alteri naturam.

67 Respondent aliqui Mulum euadere sœcundam radicali- Responso ter quia licer ratione propria differentiz repugnet illi communicare alteri naturam, non tamen repugnat illi ex conceptu animalis Hanc responsionem firmat Recentior quidam, eleganti, ve iple ait, exemplo talpæ, cui communicatur facultas radicalis habendi oculos, cum hæc sir de conceptu animalis, quem talpa participet, quamuis ratione specialis differentiæ salpæ exigit non habere oculos. Similiter, quamuis in mulo ra-

ne specialis differentiæ, impedita sit sæcunditas ad communicandam alteri naturam, imò exigat in fœcunditatem, tamen ex conceptu animalis, quem participat,& cui non repugnet fœcunditas, euadit radicaliter fœcundus.

68 Contra, quia quod repugnat alicui indiuiduo ratione spe Quod repucialis differentiæ, nullatenus potest rationi communi positiue duo, negnit conuenire. Sic quia indiuiduo odij Dei repugnat, & indebita ationi coest rectitudo, debita esse non potest actul humano ve sic præs nè conuenia cindentiab amore, & odio. Insuper, quia speciei hominis, ratio-rene specialis differentia, repugnat irrationalitas, hac non potest positiuè animalitati ab homine præscindenti conuenire; ergo cum ratione specialis differentiz repugnet mulo fœcunditas, etiam radicalis ad alteri naturam communicandam, non poterit ratione generationis vt sic positiue illi conuenire. Confirmo, quia si ea doctrina solida esset, fieret inde, processionem Spiritus sancti esse fœcundam,& consequenter generationemiergo. Sequella probatur, quia conceptui proceffionis vt sic, quem participat Spiritus sanctus, non repugnat secunditas radicalis ad communicandam alteri naturamiergo licet ratione specialis differentiz repugnet processioni Spiritus sancti secunditas hoc nihil obstabit, quo minus focunda sit, cum conceptui processionis non repugnet.

69 Piobatur secundò conclusio. Nam si socunditas radicalis ad pracue effet de constitutivo Filij vt sic, vel ea esset secunditas ad com- communimunicandamalteri naturam per generationem; vel ad com-. candam almunicandam quouis alio modo, neutrum dici potest; ergo non sufficit

B b 2

Minor generations

Minor probatur. Nam si esser sæcunditas ad communicandam alteri naturam per generationem, hæc non competit, nec competere potest Filio diuino, vt est certum. Si verò sir fœcundins ad communicandam quouis modo naturam. non apparer cur productio Euz ex Adami costa, generatio. non sit, maxime, casu quo Adamus active concurreret ad productionem Eux. Idemque est de aliis, quædedimus sect.3.num.37.Confirmasur. Nam fundamentum ad constituendam fœcunditate generationem, vt sic, sumptum est à creatis, vbi omne genitum, fæcundum elt, vt opinantur aduersarij: in creatis autem genitus foecundus non est ad communicandam quonis modo naturam, sed solum ad illam per generationem communicandam: ergo si hoc fundamentum subsisteret, generatio yt sic consistuenda esset secunditate ad communicandam alteri naturam per generationem. Vnde processio secundæ Personæ generatio non esset.

70 Terrid quia esto fœcunditas esset de conceptufilij vt sic, cata manet : ca gamon non soluitur tota huius quæstionis difficultas; in qua ratio Verbi. mon solum inquiritur, cur secunda Persona sit Filius, ciusque processio generatio, sed etiam cur sit Verbum, & generis intellectiui: idautem non explicat focunditas illa radicalis: ergo. Minor probatur, quia conceptus ille facunditatis radicalis reperitur in generationibus creatis realiter divisus à conceptu Verbi, cum generationes illæ generis intellectivi non sint, sed purz physicz, & nequaquam intentionales; ergo conceptus focunditaris radicalis sufficiens non est, cur secunda Persona, sit Verbum, & generis intellectiui; non verò tertia; ergo seorsimasfecunditate radicali reddenda superest ratio discriminis illius.

> 71 Denique, quie hac sententianon explicat cur ex duplici processione, seu Persona, vna potius, quam altera exigat sæcunditatem. Quod si recurrant adversarij ad intellectionem formaliter communicatam, incidunt in sententiam Soarij.& ratio à priori fosquaditatis, & Filij, effet communicațio intelledionis, quod afferere constantes reculant. Misso allas aliotum rationes sumptas ex eo quod secundias radicalis communis sit Patri, & Filio; nam Recentiores, quos infequimur non consti

Disp.X.Cup una tant.process.gener.sit.Sect. V. 195

constituunt Filium conceptu' præscisso sæcunditatis radicalis sed focupditate, sue exigenria propria relationis secunda Personz.

#### SECTIO V.

#### Obiectiones pro viraque fucunditate soluuntur.

Biicies primò. Concilium Florentinum sessione Concilium vltima; vbi Patres Latini agentes contra Græcos Florentint negantes Spiritum sandum à Filio procedere, italoquuntur; ditate con-Nam credentes Spiritum à Filio nequaquam procedere, necesse est, firmente Fiut intelligant, Spiritum à solo Patre procedere, & consequenter non esse Filium. Tota vis, & essicacia huius testimonij sita est in vltimis verbis. & consequencer non esse Filium; quæ referri non possunt ad Spiritum sanctum: nam ex eo quod Spiritus procederetà solo Patre, non bene infertur non futurum Filium, cum de facto, qui à solo Patre procedit, Filius sit: referenda ergo

funt verbaillaad Filium. Vnde ita arguitur.

73 Verba Concilii inferunt, cum, de quo loquitur, non futurum Filium, ex co quod Spiritus ab illo non procederet: at loquuntur de secunda Persona, nempe Filio, ergo secunda Persona non esset Filius, si Spiritus abilla non procederet, ergo desiceret Filius ex przeiso desectu sæcunditatis ad spirandum, at non desideret rantum materialiter, sed etiam formaliter, cum nullo modo effer filius, ergo filius costituitur focuiditase ad spirand unon solu materialiter, sed etia formaliter. Minor probatur. Quia si ex defectu fecunditatisad spirands,tantú materialiter deficeret Filius, ex pracifodefectu fœcuditatis, non deficerer simpliciter Filius, imò manentibus aliis, dempra fecunditate, que erat doctrina Grecorum, maneret Filius, cum persisteret formale illius constitutioum; ergo; non inferent legitime Latini Patres contra doctrinam Grzcorum przcisam sœcunditatem negantium, sequi inde, non suturum

#### Trast.de Mysterio Trinitatis. 196

Filium. ergo Filius non solum materialiter, sed etiam formaliter foe cunditate constituendus erit. Confirmatur. Foe cunditas ad spirandum. vt pote Patri, & Filio communis, est realiter idem cum Patre, & Filio, & consequenter de constitutiuo saltem materiali veriusque: nec tamen Latini Patres inferunt non futurum Patrem deficiente fœcunditate Filij ad spirandum, cum tamen inferant, non futurum Flium: ergo censent non solum materialiter, sed etiam formaliter pertinere ad constitutioum Filij.

Florentini nihil iuuat radical.m.

Hoc Florentini testimonium nihil iuuat sæcunditatem radicalem, quia planus est sermo de facunditate formali, Patri, nuu iuuat focunditate & Filio communi, quam stabilire conabantur Latini contra Græcos, esse scilicet, non solum in Patre, sed etiam in Filio virtutem productiuam Spiritus sancti. Insuper moneo in noua editione Florentini non extare vltima illa verba, Et consequenter non esse Filium, in quibus integra nittebatur argumenti vis. Respondeo ramen casu, quo Spiritus sanctus non procederet à Filio, non negare simpliciter Patres Consilis Filium in Trinitate, sed Filium distinctum realiter à Spiritu. Vnde non sit Filium in esse Filij, constitui sæcunditate, sed tantum in esse distincti realiter ab Spiritu sancto. Quod libenter concedimus; tuncenim essent formaliter in Trinitate Filius & Spiritus sauctus, non realiter distincti, sed tantum formaliter, seu virtualiter. Nam Filius procederet à Patre per intellectionem, & non volitionem:econtra vero Spiritus procederet ab codem Patre per volitionem, & non per intellectionem, quæ prædicata alioqui contradictoria eas processiones virtualiter distinguerent.

Filius in ess: 75

Obiicies secundo. Filius diuinus, in esse Filij distingui-Filij non op- tur realiter, & opponitur Spiritui sancto: opponitur autem, & Ponitur Spi-zitui sancio. distinguitur fæcunditate z ergo & constituitur. Maior videtut certa, nam Filius, vt Filius, non est spiritus sanctus, sed ab eo diuersus, & consequenter distinctus. Minor probatur, quia distinctio realis in divinis tota stat in ratione producentis, & producti; vnde docet melior Theologia, Spiritum sanctum minime distinguendum realiter à Filio, si ab illo non procederet: ergo integra ratio distinguendi Filium ab spiritu Sancto fola

#### Disp.X. Cur vna tant. proces gener. sect. V. 197

sola est facunditas. Respondes, negans maiorem, Filius enim in elle Fil j, leu Filiatione præcise, solum distinguitur à Patres ab Spiritu verò sancto non ita, sed per secunditatem iuxta dicenda Disputat. 19. sect. 2. & 3. Vnde Filius Filiatione præcisè, nec est idem realiter cum Spiritu, nec ab eo distindus.

Sed instabis. Id quo aliquid vitimo, & formaliter consti- Qualiter in tuitur, est id, quo distinguitur non solum formaliter, sed etiam divinis conrealiter ab aliis; sic rationalitate, qua homo formaliter consticuitur, distinguitur realiter à bruto, iuxta illud commu- num idem ne Philosophorum dictum. Idem est principium constitutinum, & distinctiuum: ergo id, quo Filius vicimo, & formaliter constituitur, erit id, quo distinguitur, non solum formaliter, sed etiam realiter à Spiritu sancto. Respondes, concesso antecedente in creatis, negans consequentiam. Nam in diuinis tota ratio distinguendi realiter vnum ab alio, stat in ratione producentis, & producti; cum autem ista distincha sit à constitutiuo formali Filij, inde istud non potest esse ratio distinguendi realiter Filium à Spiritu sancto, sed tantum formaliter. Quod cum non militet in creatis, nec mirum, quod idem sit constitutiuum formale, & distinctiuum reale.

Obiicies tertiò Sanctum Basilium adductum in Concilio s. Basilius in Florentino, ita loquentem. Vnum quidem Patrem, vnum Fi- pundo for-Lium, vnum queque Spiritum Sanctom, iuxia dininam traditio- declaratus nem fateri oportet. In Tringiaie neque duos Patres dicendum, neque dues Filies: quandoquidem Spiritus non est, nec naminatur Filius , neque à Spirisu accipimus aliqua , quando à Filio Spirisum. Nune ita: Ideò asserit Basilius, Spiritum non esse Filium, quia ab co non accipimus aliqua, aliquam, scilicet aliam Personam ab ipso procedentem, quod idem est, ac non esse fœcundum. Censer ergo, ideo Spiritum non esse Filium, quia sœcundus est : ergo ex mente Basilij ideò secunda Persona erit Filius, quia secunda. Respondeo, Basilium rationem sumpsisse ex materiali tantum constitutiuo Filij, quod sufficiens erat ad vnicum tantum Filium in Trinitate stabiliendum, quod intendebat, & mini ·



minime subiectum opinionum varietati circa formale constitutiuum diuinæ generationis, in qua vix vlla est sententia, à qua discedere non liceatitutius ergo ad focunditatem recurrit, vt solidius Trinitas Personarum cum vnico tantum Filio stabilita consisteret.

D'ficilior realiter.

78 Obiicies quarto. Filius constituitur formaliter natura di-Edicato pro uina per intellectionem communicata, vel exigentia illius: natura autem diuina per intellectionem communica, est fœcunditas radicalis, saltem remota, vel exigentia illius. Maior nostra est sententia. Minor probatur. Tum quia natura diuina formaliter, & per se i psam, est prima radix proxima, vel remota omnium, quæ sunt in Deo, atque adeò formaliter, & per seipsam erit radix cuiuscumque secunditatis ab ipsa distinctæ: ergo formaliter, & per seipsam erit sæcunditas radicalis, saltem remota, Tum etiam, quia sœcunditas radicalis proxima,& si in solo amore absoluto, aut aliquo etiam relatiuo consistat, est proprietas naturæ diuinæ, & hæc formaliter, & per seipsam illius radix : ergo & secunditas radicalis remota. Idem argumentum militat contra asserentes, naturam diuinam consistere in sola actuali intellectione, & hanc ex vi processionis soli Filio communicari. Confirmatur. Filius virtualiter, & ex parte obiecti constituitur natura diuina, ergo & omni illo, quod est virtualiter in distinctum à natura divina, talis autem est fœcunditas radicalis saltem remota, ergo Filius virtualiter, & ex parte obiecti constituitur ea secunditate.

In primis obiectionon est ad præsentem controuersiam, in quam nunquam à Doctoribus devoluta est fœcunditas radicalis remota, sed proxima consistens in amore absoluto. Deinde non solum probat, sœcunditarem radicalem remotam ad spirandum intrinsece, & exparte obiecti constituere Filium, sed etiam fæcunditatem radicalem ad producendum ad extra, quia veraque est de constitutiuo natura Diuina, ipsi-

que eadem modo identificata.

Fæcunditas

Respondeo igitur sœcunditatem radicalem remotam remota quo esse quidem de constitutivo obiectivo Filij divini, non ve conflication currence, sed quaterus per intellectionem communicatam Filij divini. ipsi à Patre. Nam quia ad rationem Filij ve sic, vlla fæcunditas formaliter

#### Disp.X.Cur una tant.process.gener.sit.Sect V. 199

ormalirer desideretur, vt obiicientes sibi persuadebant, sed quia generatio diuina postulat communicari genito per intellectionem naturam generantis; cumque isti virtualiter, & obiective identificetur fœcunditas radicalis remota ad spirandum, ratione huiusmodi identitatis, constituit secunditas illa virtualiter, & obiectiue Filium, que si distincta esset, non constitueret. Vnde generatio diuina formalissimè sumpta, & generatio præcisè divina est, nullam dicit in conceptu explicito fœcunditatem ad spirandum, sed ab ea præscindit: nam si per impossibile maneret natura diuina absque vlla sœcunditate ad spirandum, potens esset Pater generare Filium solà communicatione naturæ per intellectionem.

Obiicies quinto. Filius exigit communicari sibi à Patre Que perfeper intellectionem omnem perfectionem absolutam, siue di-tineant ad stinctam, siue indistinctam à natura divina : ergo constituitur constituti. formaliter omni perfectione absoluta, vel saltem exigentia illius: ergo & focunditate radicali, que perfectio est absoluta, quamuis distincta esset à natura diuina. Antecedens nostra est sententia asserens verique Persona communicari ex vi processionis omnes profectiones absoluras, siue distinctas, siue indistinctas à natura. Respondes, eas omnes perfectiones pertinere quidem ad constitutiuum Filij, non essentiale, & formalissimum, sed quasi integrale; ad formale enim, & explicitum constitutium Filij divini sola desideratur communicatio naturæ, siue essentiæ divinæ per intellectionem.

Obiicies sexto. Ad generationem creatam necessaria for- Ad henera maliter est communicatio naturæ quatenus fœcundæ, seu cum tioné crea. munere fœcunditatis, ad naturam acceptam alteri commu-tam non est nicandam: ergo etiam ad generationem diuinam. Hzc obie- formulitas. ctio momenti non est. Tum primo, quia falsum est antecedens,, vt ostendimus sectione precedenti. Tum secundo, quia si consequentia ex eo antecedente valeret, contra sidem conuinceret, ad generationem divinam necessariam esse communicationem naturæ, quatenus fœcundæ, seu cum munere fæcunditatis, ad naturam acceptam alteri. Filio communicandam, quia hæc formalitas, & non alia, reperitur in generationibus creatis, imò alia reperiri non potest.

**Obiicies** 83

ctione divina, à qua immediate, vel media volitione, resultat relatio spirationis. Alij verò statuunt illam in exigentia immediata, qua Filiatio exigit relationem spiratoris. Hinc discrimen generationis divinæ vtrique assignare tentant.

P.Zunige.

Richardus de S. Victore lib.6. de Trinit cap. 18. & sequen-Richardi & tibus. P. Zuniga disp. z. dub. 2. docent, ideò processionem sesundæ Personæ esse generationem, eiusque terminum Filium, quia ex vi processionis enadit similis in natura foccunda suo principio: id est, in fæcunditate, seu virtute communicandi alteri naturam acceptam. Hinc definitionem generationis explicat; nomine scilicet naturæ, non intelligi essentiam vt sic, sed quatenus est principium motus, & quietis intra se; quâ ratione dicit fœcunditatem ad propriam naturam alteri communicandam. Hec sententia tota videtur inclinare in sœcun litatem formalem: vnde Filium constituit relatione Spiratoris, qua fœcunditas formalis est.

de fzcundi-

Sententia 59 Recentiores verò ingeniosi, ne constituerent Filium per Recentioru conceptum ipsi, & Patri communem, ad foecunditatem ratate radica dicalem confugerunt, non quamliber, nam similis sœcunditas, etiam in Patre reperitur, sed illam, que propria est relationis secundæ Personæ, nam in ea specialis est exigentia relationis Spiratoris, vel natura divina ve foeconda, distincta ab exigentia propria Paternitatis. Isti autem Recentiores qua doctrinæ sequella impugnent P. Soarium, eiusque sectatores specialem exigentiam ad intellectionem in relatione secundæ Personæ constituentes, ipsi viderint.

radicalis conlistere mon pateft in relation:bus Paterni. liacionis,

Fœcunditas 60 Mihi tamen ante omnia valde displicet constituere fœcunditatem radicalem ad spirandum in relationibus Paternicatis, & Filiationis. Tum quia essent duo spiratores radicales, quod consonum non est Patribus, & Conciliis, vnum tantum tatis, & F. Spiratorem inculcantibus. Tum etiam, quia fœcunditas radicalis debet esse principium, seu radix virtualis secunditatis formalis. Confirmo. Quia triplex relatio Patris, Filij, & Spiritus sancti non possunt esse principium virtuale persectionis alicuius, quæ sit omnibus communis: ergo neque Paternitas, & Filiatio poterunt esse principium virtuale relationis Spiratoris, quæ perfectio est vtrique communis.

61 Astero

#### Disp.X.Cur una tantum proc gener.sit. Sect.I. 191

Affero igitur primo, discrimen generationis sumptum à Discrimen fœcunditate formali, sue relatione Spiratoris, aptum non nis à sœcunesse. Probatur primò, quia seorsim à relatione Spiratoris datur ditate forin secunda Persona conceptus virtualiter distinctus, quo Filius, prum, insuf-& Verbum constituatur: ergo constitutiuum Filij, & Verbi ficiens. distinctum erit virtualiter à sœcunditate formali, siue relatione Spiratoris. Consequentia legitima est. Antecedens probatur. Nam, ve fatentur omnes, relatio Filiationis est virtualiter distincta à relatione Spiratoris: relatio autem Filiationis, & Verbi, sufficiensest ad constituendum Filium, & Verbum, communicata natura; sicut relatio Spiritus sancti, communicato amore, vel etiam natura, sufficient est ad constituendum spiritum sanctum: ergo seorsim à relatione spiratoris est in secunda Persona conceptus virtualiter distinctus, quo Filius, & Verbum constituatur.

62 Secundo. Si Filius in esse Filij constitueretur relatione spiratoris, maxime, quia aliter distingui formaliter non posset ab Spiritu sancto: id falsum est: ergo. Maior est vnicum aduersariorum fundamentum. Minor probatur, quia in Filio reperitur seorem à re-Filiatio distincta virtualiter à relatione Spiratoris: at in Splritu latione Spifancto nulla ratione reperitur Filiatio, etiam ve distincta virtua- ret Filius. liter à relatione Spiratoris: ergo seorsim à relatione Spiratoris datur in Filio conceptus ita proprius illius, vt nullatenus. sit formaliter Spiritui sancto communis: ergo huiusmodi conceptu, ve distincto virtualiter à relatione Spiratoris, staret Filius à Spiritu sancto formaliter distinctus, sieut sola Paternitate, ve distincta virtualiter à relatione Spiratoris, stat Pater distinctus formaliter ab Spiritu sancto.

Tertiò, si Filius, in esse Filij, relatione Spiratoris forma- rilius relaliter constitueretur, fieret, Filium, in esse Filij, esse formaliter tione Spiraduplicem relationem: id autem absurdum est: etenim Filius nitutus essolum est duplex relatio, quatenus Filius simul, Spirator ergo. set duples Sequela probatur, quia Filius in esse Filij formaliter constituetetur Filiatione, quæ relatio est; aliunde per vos constitueretur formaliter facunditate formali; sine relatione Spiratoris:ergo constitueretur formaliter duplici relatione. Imo idem asserendum esset de Patre: Ideò enim Filius constituitur sœcunditate formali,

formali, quia in esse Filij distinctus esse debet à Spiritu sancto, & distingui non potest, nisi sœcunditate formali : at Pater, in esse Patris, distinctus esse debet à Spiritu sancto, & distingui non potest, nisi fœcunditate formali ergo. Q uod si Pater seorsim à fœcunditate sola Paternitate distinguatur à Spiritu san-&o, cur Filius similiter abillo distingui non poterit sola Filiatione.

- Quarto, quia sim processione Filij distinctio illius à cateris Personis attendenda est, attendendus quoque est conceptus ita proprius Filij, vt nulli alteri Personæ communis esset huiusmodi autem non est foecunditas formalis, quia Patricum Filio communis est, sed Filiatio, quæ nulli alteri communis est: ergo constitutio Filij, potius in Filiationem, quam in secunditatem formalem, siue relationem Spiratoris, reserenda erit. Confirmatur: in Spiritu sancto non est Filiatio: ergo Filiatione sufficienter distinguitur, saltem formaliter, secunda Persona ab Spiritu sancto, seorsim à relatione Spiratoris: ergo seorsim à relatione Spiratoris, explicandum est, quid sit illud speciale ratione cuius processio secunda Persona sit generatio, eiusque terminus Verbum, & Filius.
- 65 Denique, quia ve ostendam contra socunditatem radicalem, datur stricta, & rigorosa generatio absque vlla sœcunditate ad communicandam alteri naturam: ergo conceptus generationis vt sic, non dicit fœcunditatem ad communicandam alteri naturam : ergo processio Spiritus sancti non ideò præcisè deficit à conceptu generationis, quia fœcunda non est ad communicandam alteri naturam.

radicalis Filij ve lic.

Focunditas 66 Assero secundo, neque secunditatem radicalem esse de formali constitutiuo Filij ve sic, etiam si nomine sœcuditatis constitutivo radicalis non veniat principium, seu radix secunditatis formalis, sed vel sola exigentia illius, vel exigentia naturæ, quatenus est radix proxima, vel remota focunditatis formalis. Probatur primo, quia datur vera, & propria generatio absque vlla focunditate, etiam radicali, ad communicandam alteri naturam: ergo processio Spiritus sancti non ideò à ratione generationis deficit, quia focunda radicabiliter non est, nec proceisio secunda Persona ideò pracisse erit generatio, quia radica liter.

# Disp.X.Cur una tant.procesigener st. Sect.IV. 193

liter facunda. Antecedens patet in generatione Muli, que est vera generatio absque secunditate communicandi alteri naturam.

Respondent aliqui Mulum euadere sœcundam radicali- Responso 67 ter quia licer ratione propria differentiæ repugnet illi communicare alteri naturam, non tamen repugnat illi ex conceptu animalis Hanc responsionem firmat Recentior quidam, eleganti, vt iple ait, exemplo talpæ, cui communicatur facultas radicalis habendi oculos, cum hæc sit de conceptu animalis, quem talpa participet, quamuis ratione specialis differentiæ salpæ exigit non habere oculos. Similiter, quamuis in mulo ra-

Ine specialis differentia, impedita sit secunditas ad communicandam alteri naturam, imò exigat in fœcunditatem, ta-

men ex conceptu animalis, quem participat,& cui non repugnet fœcunditas, euadit radicaliter fœcundus.

68 Contra, quia quod repugnat alicui individuo ratione spe Quod repucialis differentiæ, nullatenus potest rationi communi positiue duo, negnit conuenire. Sic quia indiuiduo odij Dei repugnat, & indebita ationi co. est rectitudo, debita esse non potest actul humano ve sic præs nè conucnio cindenti ab amore, & odio. Insuper, quia speciei hominis, ratio-re, ne specialis differentiz, repugnat irrationalitas, hzc non potest positiuè animalitati ab homine præscindenti conuenire; ergo cum ratione specialis differentiz repugnet mulo focunditas, etiam radicalis ad alteri naturam communicandam, non poterit ratione generationis vt sic positiuè illi conuenire. Confirmo, quia si ea doctrina solida esset, sieret inde, processionem Spiritus sancti esse fœcundam,& consequenter generationemiergo. Sequella probatur, quia conceptui processionis vt sic, quem participat Spiritus sanctus, non repugnat secunditas radicalis ad communicandam alteri naturam; ergo licet ratione specialis differentiz repugnet processioni Spiritus sancti secunditas hoc nihil obstabit, quo minus focunda sit, cum conceptui processionis non repugnet.

69 Piobatur secundò conclusio. Nam si foreunditas radicalis ad pracue esset de constitutivo Filij vesic, vel ea esset secunditas ad com- communimunicandam alteri naturam per generationem; vel ad communicandam quouis alio modo, neutrum dici potest; ergo non sufficit

Bb 2

Minor generation,

Minor probatur. Nam si esset sœcunditas ad communicandam alteri naturam per generationem, hæc non competit, nec competere potest Filio diuino, vt est certum. Si verò sit focundins ad communicandam quouis modo naturam, - non apparer cur productio Euz ex Adami costa, generatio . non sit, maxime, casu quo Adamus active concurreret ad productionem Eux. Idemque est de aliis, quædedimus sect. 3. num. 37. Confirmatur. Nam fundamentum ad constituendam fœcunditate generationem, vt sic, sumptum est à creatis, vbi omne genitum, fæcundum elt, vt opinantur aduersarij: in creatis autem genitus foecundus non est ad communicandam quonis modo naturam, sed solum ad illam per generationem communicandam: ergo si hoc fundamentum subsisteret, generatio yt sic consistuenda esset secundicate ad communicandam alteri naturam per generationem. V nde proces-- no lecundæ Personæ generatio non esset.

Facundiea 70. Terrio quia esto foecunditas esset de conceptufilij vt sic, cata manet ca samon non soluitur tota huius quæstionis difficultas; in qua ratio Veibi. mon solum inquiritur, cur secunda Persona sit Filius, ciusque processio generatio, sed etiam cur sit Verbum, & generis intellectiui: idautemnon explicat focunditas illa radicalis: ergo. Minor probatur, quia conceptus ille facunditatis radicalis reperitur in generationibus creatis realiter divisus à conceptu Verbi, cum generationes illæ generis intellectivi nou sint, sed purz phylicz, & nequaquam intentionales; ergo conceptus foecunditatis radicalis sufficiens non est, cur secunda Persona, fit Verbum, & generis intellectivi; non verò tertiz; ergo seorsima secunditate radicali reddenda superest ratio discriminis illius.

> 71 Denique, quie hac sententianon explicat cur ex duplici processione, seu Persona, vna potius, quam altera exigat fæcunditatem. Quod si recurrant adversarij ad intellectionem formaliter communicatam, incidunt in sententiam Soarij.& ratio à priori foequaditatis, & Filij, ellet communicatio intelledionis, quod afferere constantes reculant. Mitto allas aliotum rationes sumptas ex eo quod secundias radicalis communis sit Patri, & Filio; nam Recentiores, quos infequimur non consti

Disp.X.Cur una tant.process.gener.sit.Sca. V. 195

constituunt Filium conceptu' præscisso sæcunditatis radicalis sed focupditate, sue exigenria propria relationis secundæ Personæ.

#### SECTIO V.

### Obiectiones pro viraque facunditate soluuntur.

Biicies primò. Concilium Florentinum sessione Concilium vltima; vbi Patres Latini agentes contra Græcos Florentint negantes Spiritum sanctum à Filio procedere, italoquuntur; ditate con-Nam credentes Spiritum à Filio nequaquam procedere, necesse est, ut intelligant, Spiritum à sole Patre procedere, & consequenter non esse Filium. Tota vis, & efficacia huius testimonij sita est in vltimis verbis. & consequencer non esse Filium; quæ referri non possunt ad Spiritum sanctum: nam ex eo quod Spiritus procederetà solo Patre, non bene infertur non futurum Filium, cum de facto, qui à solo Patre procedit, Filius sit: referenda ergo sunt verbaillaad Filium. Vnde ita arguitur.

73 Verba Concilij inferunt, cum, de quo loquitur, non futurum Filium, ex eo quod Spiritus ab illo non procederet: at loquuntur de secunda Persona, nempe Filio, ergo secunda Persona non esset Filius, si Spiritus abilla non procederet, ergo deficeret Filius ex præciso desectu sæcunditatis ad spirandum, at non defiderer raptum materialiter, sed etiam formaliter, cum nullo modo effer filius, ergo filius costituitur secuditase ad spirandu non solu materialiter, sed etia formaliter. Minor probatur. Quia si ex defectu fecunditatisad spirandu,tantu materialiter deficeret Filius, ex pracifodefectu foecuditatis, non deficeret simpliciter Filius, imò manentibus aliis, dempsa focunditate, que erat doctrina Grecorum, maneret Filius, cum perfisteret formale illius constitutioum; ergo, non inferent legitime Latini Patres contra doctrinam Gracorum pracilam facunditatem negantium, sequi inde, non futurum

ВЬ

Filium. ergo Filius non solum materialiter, sed etiam forma.

Filium. ergo Filius non solum materialiter. Foecunditas liter secunditate constituendus erit. Confirmatur. Foecunditate liter secunditate expote Patri, & Filio communis, est realiter ad spirandum. et pote Patri, & consequenter de constitutiuo idem cum Patre, & Filio, & consequenter de constitutiuo saltem materiali veriusque: nec tamen Latini Patres inferunt non suturum Patrem desiciente socunditate Filij ad spirandum, cum tamen inferant, non suturum Flium: ergo censent non solum materialiter, sed etiam formaliter pertinere ad constitutiuum Filij.

Testimonial radicalem, quia planus est sermo de sæcunditate formali, Patri, nihil inuat sæcunditate formali, Patri, secunditate formali, Patri, fæcunditate formali, Patri, fæcunditate fæcunditatem fæcunditat

Græcos, elle scilicet, non solum in Patre, sed etiam in Filio virtutem productiuam Spiritus sancti. Insuper moneo in noua editione Florentini non extare vltima illa verba, Et consequenti ter non esse esse Filium, in quibus integra nittebatur argumenti vis. Respondeo samen casu, quo Spiritus sanctus non procederetà Filio, non negare simpliciter Patres Consilij Filium in Trinitate, sed Filium distinctum realiterà Spiritu. Vnde non sit Filium in esse Filij, constitui fæcunditate, sed tantum in esse distincti realiter ab Spiritu sancto. Quod libenter concedimus; tunc enim essent formaliter in Trinitate Filius & Spiritus sanctus, non realiter distincti, sed tantum formaliter, seu virtualiter. Nam Filius procederet à Patre per intellectionem, & non volitionem; contra vero Spiritus procederet ab eodem Patre per volitionem, non per intellectionem, quæ prædicata alioqui contradictoria cas processiones virtualiter distingue-

Filius in esse 75 Obiicies secundo. Filius diuinus, in esse Filij distinguiFilij non op- tur realiter, & opponitur Spiritui sancto: opponitur autem, &
ponitur spi
ritui sancto. distinguitur secunditate: ergo & constituitur. Maior videtur
certa, nam Filius, vt Filius, non est spiritus sanctus, sed ab eo
diuersus, & consequenter distinctus. Minor probatur, quia
distinctio realis in diuinis tota stat in ratione producentis, &
producti; vnde docet melior Theologia, Spiritum sanctum
minime distinguendum realiter à Filio, si ab illo non procederet: ergo integra ratio distinguendi Filium ab spiritu Sancto
fola

## Disp.X. Cur vna tant. process gener. sect. V. 197

sola est facunditas. Respondes, negans maiorem, Filius enim in este Fil j, seu Filiatione præcise, solum distinguitur à Patres ab Spiritu verò sancto non ita, sed per secunditatem iuxta dicenda Disputat. 19. sect. 2. & 3. Vnde Filius Filiatione præcisè, nec est idem realiter cum Spiritu, nec ab eo distindus.

Sed instabis. Id quo aliquid vitimo, & formaliter consti- Qualiter in tuitur, est id, quo distinguitur non solum formaliter, sed etiam divinis conrealiter ab aliis; sic rationalitate, qua homo formaliter constituitur, distinguitur realiter à bruto, iuxta illud commu- sum idem ne Philosophorum dicum. Idem est principium constituti- Lt num, & distinctium: ergo id, quo Filius vitimo, & formaliter constituitur, erit id, quo distinguitur, non solum formaliter, sed etiam realiter à Spiritu sancto. Respondes, concesso antecedente in creatis, negans consequentiam. Nam in diuinis tota ratio distinguendi realiter vnum ab alio, stat in ratione producentis, & producti; cum autem ista distincta sit à constitutive formali Filij, inde istud non potest esse ratio distinguendi realiter Filium à spiritu sancto, sed tantum formaliter. Quod cum non militet in creatis, nec mirum, quod idem sit constitutiuum formale, & distinctiuum reale.

Obiicies tertiò Sanctum Basilium adductum in Concilio S. Basilius in Florentino, ita loquentem. Vnum quidem Patrem, vnum Fi- puncto for-Lium, vnum queque Spiritum Sanctom, iuxta dininam traditio- declaratus nem fateri opostet. In Trinitate neque duos Patres dicendum, neque dues Filies: quandoquidem Spiritus non est, nec naminatur Filius, neque à Spiritu accipimus aliqua, quando à Filio Spirisum. Nune ita: Ideò asserit Basilius, Spiritum non esse Filium, quia ab co non accipimus aliqua, aliquam, scilicet aliam Personam ab ipso procedentem, quod idem est, ac non esse fœcundum. Censer ergo, ideo Spiritum non esse Filium, quia sœcundus est : ergo ex mente Basilij ideò secunda Persona erit Filius, quia secunda. Respondeo, Basilium rationem sumpsisse ex materiali tantum constitutiuo Filij, quod sufficiens erat ad vnicum tantum Filium in Trinitate stabiliendum, quod intendebat, & mini ·

### Tract.de Mysterio Trinitatis.

Filium. ergo Filius non solum materialiter, sed etiam formaliter foecunditate constituendus erit. Confirmatur. Foecunditas ad spirandum. vt pote Patri, & Filio communis, est realiter idem cum Patre, & Filio, & consequenter de constitutiuo saltem materiali veriusque: nec tamen Latini Patres inserunt non futurum Patrem deficiente fœcunditate Filij ad spirandum, cum tamen inferant, non futurum Flium: ergo censent non solum materialiter, sed etiam formaliter pertinere ad constitutioum Filij.

Florentini radical m.

74. Hoc Florentini testimonium nihil iuuat sæcunditatem radicalem, quia planus est sermo de facunditate formali, Patri, nunt unuat & Filio communi, quam stabilire conabantur Latini contra Græcos, esse scilicet, non solum in Patre, sed etiam in Filio virtutem productiuam Spiritus sancti. Insuper moneo in noua editione Florentini non extare vltima illa verba, Et consequenser non esse Filium, in quibus integra nittebatur argumenti vis. Respondeo ramen casu, quo Spiritus sanctus non procederet à Filio, non negare simpliciter Patres Consilij Filium in Trinitate, sed Filium distinctum realiter à Spiritu. Vnde non sit Filium in esse Filij, constitui fæcunditate, sed tantum in esse distincti realiter ab Spiritu sancto. Quod libenter concedimus; tuncenim essent formaliter in Trinitate Filius & Spiritus sanctus, non realiter distincti, sed tantum formaliter, seu virtualiter. Nam Filius procederer à Patre per intellectionem, & non volitionem:econtra vero Spiritus procederet ab codem Patre per volitionem, & non per intellectionem, quæ prædicata alioqui contradictoria eas processiones virtualiter distinguerent.

Obiicies secundo. Filius diuinus, in esse Filij distingui-Filij non op- tur realiter, & opponitur Spiritui sancto:opponitur autem, & ponitur Spi- distinguitur fæcunditate: ergo & constituitur. Maior videtut certa, nam Filius, vt Filius, non est spiritus sanctus, sed ab eo diuersus, & consequenter distinctus. Minor probatur, quia distinctio realis in divinis tota stat in ratione producentis, & producti; vnde docet melior Theologia, Spiritum sanctum minime distinguendum realiter à Filio, si ab illo non procederet : ergo integra ratio distinguendi Filium ab spiritu Sancto fola

# Disp.X. Cur vna tant. proces gener. sect. V. 197

sola est facunditas. Respondes, negans maiorem, Filius enim in elle Fil j, leu Filiatione præcisè, solum distinguitur à Patres ab Spiritu verò sancto non ita, sed per secunditatem iuxta dicenda Disputat. 19. sect. 2. & 3. Vnde Filius Filiatione præcisè, nec est idem realiter cum Spiritu, nec ab eo distindus.

Sed instabis. Id quo aliquid vitimo, & formaliter consti- Qualiter in tuitur, est id, quo distinguitur non solum formaliter, sed etiam divinis confitutium, realiter ab aliis; sic rationalitate, qua homo formaliter con- & distinctstituitur, distinguitur realiter à bruto, iuxta illud commu- sum idem ne Philosophorum dicum. Idem est principium constitutiuum, & distinctiuum: ergo id, quo Filius vitimo, & formaliter constituitur, erit id, quo distinguitur, non solum formaliter, sed etiam realiter à Spiritu sancto. Respondes, concesso antecedente in creatis, negans consequentiam. Nam in diuinis tota ratio distinguendi realiter vnum ab alio, stat in ratione producentis, & producti; cum autem ista distincta sit à constitutivo formali Filij, inde istud non potest esse ratio distinguendi realiter Filium à Spiritu sancto, sed tantum formaliter. Quod cum non militet in creatis, nec mirum, quod idem sit constitutiuum formale, & distinctiuum rcale.

Obiicies tertiò Sanctum Basilium adductum in Concilio s. Basilius in Florentino, ita loquentem. Vnum quidem Patrem, vnum Fi- puncto for-Lium, vnum queque Spiritum Sanctom, juxta dininam traditio- declaratus nem fateri oportet. In Trinsiaie neque duos Patres dicendum, neque duos Filios: quandoquidem Spiritus non est, nec nominatur Filins, neque à Spiritu accipimus aliqua, quando à Filio Spiritum. Nune ita: Ideò asserit Basilius, Spiritum non esse Filium, quia ab eo non accipimus aliqua, aliquam, scilicet aliam Personam ab ipso procedentem, quod idem est, ac non esse fœcundum. Censer ergo, ideo Spiritum non esse Filium, quia sœcundus est : ergo ex mente Basilij ided secunda Persona erit Filius, quia secunda. Respondee, Basilium rationem sumpsisse ex materiali tantum constitutiuo Filij, quod sufficiens erat ad vnicum tantum Filium in Trinitate stabiliendum, quod intendebat, & mini :

Digitized by Google

minime subiestum opinionum varietati circa formale constitutiuum diuinæ generationis, in qua vix vlla est sententia, à qua discedere non liceatitutius ergo ad sœcunditatem recurrit, vt solidius Trinitas Personarum cum vnico tantum Filio stabilita consisteret.

D'fficilior abiectio pro focunditate realiter.

78 Obiicies quarto. Filius constituitur formaliter natura diuina per intellectionem communicata, vel exigentia illius: natura autem diuina per intellectionem communica, est fœcunditas radicalis, saltem remota, vel exigentia illius. Maior nostra est sententia. Minor probatur. Tum quia natura diuina formaliter, & per se i psam, est prima radix proxima, vel remota omnium, quæ sunt in Deo, atque adeò formaliter, & per seipsam erit radix cuiuscumque secunditatis ab ipsa distindæ: ergo formaliter, & per seipsam erit sæcunditas radicalis, saltem remota, Tum etiam, quia sœcunditas radicalis proxima,& si in solo amore absoluto, aut aliquo etiam relatiuo consistat, est proprietas naturæ diuinæ, & hæc formaliter, & per seipsam illius radix : ergo & secunditas radicalis remota. Idem argumentum militat contra asserentes, naturam diuinam consistere in sola actuali intellectione, & hanc ex vi processionis soli Filio communicari. Confirmatur. Filius virtualizer, & ex parte obiecti constituitur natura diuina, ergo & omni illo, quod est virtualiter in distinctum à natura divina, talis autem est fœcunditas radicalis saltem remota, ergo Filius virtualiter, & ex parte obiecti constituitur ea secunditate.

79. In primis obiectionon est ad præsentem controuersiam, in quam nunquam à Doctoribus devoluta est sœcunditas radicalis remota, sed proxima consistens in amore absoluto. Deinde non solum probat, sœcunditarem radicalem remotam ad spirandum intrinsece, & ex parte obiecti constituere Filium, sed etiam sæcunditatem radicalem ad producendum ad extra, quia vtraque est de constitution naturæ Diuinæ, ipsi-

que eadem modo identificata.

Fœcunditas radicales 80. Respondeo igitur sœcunditatem radicalem remotam remota quo esse quidem de constitutivo obiectivo Filij divini, non ve constitutiva cunque, sed quatenus per intellectionem communicatam Filij divini, ipsi à Patre. Nam quia ad rationem Filij ve sic, vella fæcunditas formaliter

### Disp.X.Cur una tant.process.gener.sit.SectV. 199

ormalirer desideretur, vt obiicientes sibi persuadebant, sed quia generatio diuina postulat communicari genito per intellectionem naturam generantis; cumque isti virtualiter, & obiective identificetur fœcunditas radicalis remota ad spirandum, ratione huiusmodi identitatis, constituit sœcunditas illa virtualiter, & obieciuè Filium, quæ si distinca esset, non constitueret. Vnde generatio diuina formalissimè sumpta, & generatio præcisè divina est, nullam dicit in conceptu explicito fœcunditatem ad spirandum, sed ab ea præscindit : nam si per impossibile maneret natura diuina absque vlla fœcunditate ad spirandum, potens esset Pater generare Filium solà communicatione naturæ per intellectionem.

Obiicies quinto. Filius exigit communicari sibi à Patre Que perseper intellectionem omnem perfectionem absolutam, siue di-tineant ad stinctam, siue indistinctam à natura divina : ergo constituitur constituit. formaliter omni perfectione absoluta, vel saltem exigentia illius: ergo & focunditate radicali, que perfectio est absoluta, quamuis distincta esset à natura divina. Antecedens nostra est sententia asserens verique Persona communicari ex vi processionis omnes profectiones absolutas, siue distinctas, siue indistinctas à natura. Respondes, eas omnes perfectiones pertinere quidem ad constitutiuum Filij, non essentiale, & formalissimum, sed quasi integrale; ad formale enim, & explicitum constitutium Filij divini sola desideratur communicatio naturæ, siue essentiæ divinæ per intellectionem.

Obiicies sexto. Ad generationem creatam necessaria for- Ad henera maliter est communicationaturæ quatenus fœcundæ, seu cum tioné crea. munere fœcunditatis, ad naturam acceptam alteri commu-tam non est nicandam: ergo etiam ad generationem diuinam. Hæc obie- formulitas. stio momenti non est. Tum primo, quia falsum est antecedens,, vt ostendimus sectione precedenti. Tum secundo, quia si consequentia ex eo antecedente valeret, contra sidem conuinceret, ad generationem diuinam necessariam esse communicationem naturæ, quatenus fœcundæ, seu cum munere fæcunditatis, ad naturam acceptam alteri. Filio communicandam, quia hæc formalitas, & non alia, reperitur in generationibus creatis, imò alia reperiri non potest.

83 **Oblicies** 

Princeps Re. centiorum obiectio.

Obiicies septimo. Personalitas exigens naturam acceptam ¿ suo principio, & sœcundam radicaliter respectu sui, & Personalitas distincta à Paternitate, & Spiratione passiua: ergo Filiatio. Consequentia bona estinam in Deo vitra Paternitatem, & Filiationem, alia Personalitas, quæ Fliatio non sit, possibilis non est. Antecedens probatur, Quia Paternitas non est Personalitas exigens naturam acceptam à suo principio, cum nullum habeat principium. Spiratio autem passiua, quantumuis sit Personalitas exigens naturam acceptam à suo principio, non tamen exigit naturam acceptam à suo principio, non tamen exigit naturam respectu sui focundam, cum nec talis sit, nec esse possir natura diuina: ergo Personalitas exigens naturam acceptam à suo principio, & respectu sui fœcundam, est Personalitas distincta à Paternitate, & Spiratione passina. Hoc argumento recentes focunditatis authores exultant, quasi victores capta præda; sed caucant, ne fugiat contrito laqueo...

Reflectitur thores argumeatum.

In primis huius argumenti mirabilis structura, cadem in suos au- servata forma, contra obiicientes euincit, Filium constitui per naturam immediate acceptam à Patre, ve pater est, præcisa omni fœcunditate radicali ad spirandum. Quod ita ostendo. Personalitas exigens naturam immediate acceptam à Patre, vt Pater est, præciso omni alio, est Personalitas distincta à Paternitate, & Spiratione passiua : ergo Filiatio. Consequencia, tamquam optima, communi aduersariorum plausu, commendatur, & extollitur. Antecedens probatur, quia Paternitas non est Personalitas exigens naturam acceptam immediate à Patre vt est certàm: Spiratio autem passiua, etiam si sit Personalitas exigens naturam acceptam, non tamen immediate acceptam à Patre, ve Pater est; sed quatenus spirator est: ergo Personalitas exigens naturam immediate acceptam à Patre, vt Pater est, his præcise, est Personalitas distincta à Paternitate, & Spiratione passiua. Idem vrgeri potest in Personalitate, quatenus respiciente immediaté Paternitatem, vt principium quo productiuum respectusui, qua ratione non illam respicit Spiratio passiua, vt est cortum.

**Gdcratum** 

Scopum de. 85 . Respondeo igitur, concesso antecedente negans consequentiam de Filiatione quoad conceptu primarium; personalicas

### Disp.X.Cur vna tantum proc gener.sit.Scct.V. 201

litas enim exigens naturam acceptam à suo principio & respe- non amin-Au sui focundam, esset quidem personalitas distincta à Pater- git, co quod distinctio nitate, & Spiratione, quia eo ipso diceret capacitatem produ- realis à spicendi spiritum sanctum, & esset subsistentia, seu personalicas nos est de constituens principium quod spirandi, in quo stat secunditas constitutino radicalis iuxta aduersarios. Huiusmodiautem conceptus non formali Fiest formaliter constitutious Filij, sed materialiter tantum;nam distinctio realis à Spiritu sancto nec Patrem, nec Filium formaliter constituit in esse Patris, & Filip, sed cantum materialiter. Nam etiam si per impossibile nulla esset in Deo fœcunditas ad spirandum, maneret Filius, & sola deficeret distinctio illius à Spiritu sancto, ve videbimus disputatione 19. section. 2. **&** 3.

86 Et quamuis in creatis formale constitutiuum hoc ipso sit distinctionm; id contingit, quia ad distinctionem necessaria non est processio, quod si necessaria esser, pariter dicerem, constitution formale hominis, vetale, non esse distinctionm sed, id præstari à conceptu processionis in divinis autem sola processioest ratio distinctioniss ideired constitutium Filisformaliter, quatale, distinctiuum non est ab Spititu sancto, sed fola capacitas spirandi, sine qua Filius formaliter consisteret in ratione Filij, seu procedentis per intellectionem à Patre. canquam rationem formalem communicandi.

Instare posses, etiam si Personalitas exigens naturam per intellectionem communicatam, hoc præcisè, non sit Personalitas distincta realiter ab spiratione passiua, tamen est formale constitutiuum Filij, idemque est in communi sententia de Personalitate exigente ex vi processionis communicationem naturæ, siue essentiædininæ: ergo etiam Personalitas exigens naturam acceptam à suo principio, & respectu sui sœcundam, hoc præcise, erit formale constitutioum Filij probatur consequencia, quia ea exigentia naturæ quatenus respectu sui sœcundæ, ita propria est Filij formaliter, vt Spiritui sancto formaliter, competere non possit, sicut communicatio naturæ per intellectionem formaliter illi conuenire non potest, nec communicatio naturz ex vi formalis processionis in communi sent tentia.

> 88 Respon Cc

Respondeo, concesso antecedente, negans consequentiam. Ratio est, quia etiam si per impossibile, natura divina ad formalise non esset radicaliter focunda ad spirandum, præcisa communicatione naturæ per intellectionem, esset in Patre potestas. generandi,& Filius genitus. Idcircò fœcunditas radicalis ad formalissimum constitutiuum Filij, non spectat; sicut nec fœcunditas radicalis eiusdem naturæ ad producendum ad extra pertinet ad formalissimum constitutiuum Filij diuini, eo quod, illa solà deficiente, & cæteris manentibus maneret quoque formaliter integra potestas generandi. Idem dicimus de facunditate radicali ad spirandum; hac enim præcise deficiente,& cæteris manentibus, videlicet, natura diuina per intellectionem communicata, maneret integra potestas generandi Filium, & sola deficeret potestas producendi Spiritum sanctum.

Obiicies vitimo. Si Filius non constitueretur fœcunditate ad spirandum, sed communicatione naturæ ex vi processionis, fieret Spiritum S. esse Filium Spiratoris:id dicinon potest:ergo. Sequella probatur. ideò secunda Persona esset Filius, quia.ex vi suz processionis accipit naturam sui principij, vel illam exigit accipere: Tertia autem Persona ex vi suz processionis, accipit naturam sui principij: videlicet, Spiratoris camq; cogit accipere: ergo sicut secuda persona est Filius Patris, ita & tertia esset Filius Spiratoris. Minor probatur, quia tertia Persona ex vi sua processionis accipit amoré eumq; exigit accipere: amor autem est natura Spiratoris; ergo ex vi processionis accipit naturam sui principij, videlicet. Spiratoris. Minor probatur, quia amor absolutus est de constitutivo Spiratoris:ergo & essentia illius, & consequenter natura:

90 Hzc obiectio nobiscu non pugnat, qui, non comunicatione przcisa naturz, seu essentiz diuinz; Filium constituimus, sed communicatione illius per intellectionem, quod non competit Spiritui S.cui non per intellectione, sed per amorem natura diuina communicatur. Cæterum supposita ea sententia.

٠...

Spiritus S. 91 Respondeo negans sequellam. Ad cuius probationem dinon est. Fi- stinguenda est maior, ideò secunda Persona est Filius, quia ex lius Spira- vi suz processionis accipit naturam, seu essentiam diuinam, cocedo; quia accipit naturam sumptam præcisè pro constitutiuo principij

### Disp.X.Cur una tant.proces.gener.sit.Sect.VI. 203

principij nego. Similiter distinguenda est minor, tertia Per- si ab co ex sona ex vi suz processionis accipit naturam, seu estentiam diui- nis amorem nam, nego: quia hæc in ea sententia sita est in sola actuali intel- accipiat, lectione:naturam sumptam large, pro constitutiuo Spiratoris, concedo. Vnde nulla est consequentia, quia ea sententia non constituit Filium communicatione naturæ, fumptæ pro constitutiuo quocunque, sed communicatione natura, seu essentia diuinæ constituentis Deum, qualis non estamorabsolutus constituentis Spiratorem; sed sola divina actualis intellectio necessaria, cuius amor diuinus absolutus est proprietas consequens & supponens adaquata Dei naturam, & essentiam. Mitto alias obiectiones, quas congerunt foecunditatis patroni. Tum quia leuioris sunt mométi, tum præcipuè, quia ex hactenus dictis,& ex inferius dicendis, plana, & facilis erit cuilibet solutio.

#### SECTIO V I. .

### Recens discrimen inter vtrámque processionem expenditur.

PAter Gaspar de Ribadeneyra disp. 4 de voluntate Dei P. Ribadeneyra doces c.2.à n.22. supponens intellectionem, & volitionem di- ideò secunuinas esse obiectiue, & virtualiter omnino idem, & vtramque dam Persopariter vtrique Person acommunicariex vi processionis. Innuit, bum, quia ideò secundam Personam esse Verbum potius, quam tertiam, clarius exquia clarius explicat suum principium vt intelligens, quam vo- lectionem lens; Tertia verò Persona è contra, clarius explicat suum prin- poriusquam cipium, vt volens, quam intelligens. Siue quia Personalitas secundæ Personæ clarius explicat illam, vt accipientem à suo principio intellectionem, quam ve accipientem volitionem, Personaluas verò tertiæ Personæ clarius explicat illam, vt accipientem à suo principio volitionem, quam vt accipientem intellectionem.

Quod si inquiras. Quomodo valeat Personalitas Verbi do Persoexplicare clarius intellectione, potius quam volitionem acceptă nalitas Ver-C c 2 à bi possit exrius intellectionem potius,quam volitionem. cum tamen vnica fint vireualitas.

plicare cla- à suo principio, cum tamen intellectio, & volitio obiectiue, & virtualiter sint omnino idem? Respondet, diversimodam illam explicationem intellectionis, & volitionis non impediri omnimoda earundem identitate. Tum quia identitas obiectiua, & virtualis inter essentiam divinam, eiusque aptitudinem, ve identificatur realiter triplici Personalitati distincta, non obstat, quo minus creaturæ clarè explicent Deum sub conceptu Deitatis, quin ea claritate explicent ipsum sub conceptu apritudinis, vt identificetur realiter triplici Personalitati. Tum etiam, quia licet in luce sint omnino idem virtus calesactiva, & exficcativa, tamen calor clarius explicat lucem vt calefactiuam, quam ve exsiccatiuam; & è contra siccitas clarius explicat lucem ve exsiccativam, quam ve calefactivam. Tum denique, quia si possibilis sit substantia supernaturalis, omnimodè identificantur in omnipotentia virtus actiua infinita, & virtus actiua substantiæ supernaturalis 3 & tamen licet Deum creare Angelum ex nihilo, declaret satis Deum, sub expressione vigentis infinita virtute, non tamen sub expressione vigentis activitate ad supernaturalem substantiam producendam. Similiter igitur omnimoda identitas inter intellectionem, & volitionem, non obstabit, quominus Personalitas secundæ Personæclarius explicet intellectionem, quam volitionem. Eandem sententiam tenet P. Quiros in selectis, disput. 36. sectione 6. pro generatione Verbi potius, quam Spiritus.

Implicat ea 94 lentetia ablque distintuali inter intellect o nem, & volitionem.

Hæc tamen sententia alto satis suorum authorum ingenio communita, displicer. Primò. Quia intellectionem esse teraione vir- minum clarioris explicationis imbibitæ in Personalitate Verbi & volitionem terminum non esse ciusdem explicationis, sunt prædicata aperte contradictoria; non minus, quam volitionem esse obiectum clare cognitum intellectione divina, & intellectionem non esse: prædicata autem contradictoria enunriari verè non possunt de intellectione, & volitione, nisi virtuaiter distinguantur: ergo vel admittenda est distinctio virtualis inter intellectionem, & volitionem, quam fugit hac sententia, vel ipsa subsistere non potest. Maior, quæ vnicè probationem desiderat, ostenditur. Tum quia, intellectionem esse terminum clarioris explicationis repertæ in Personalitate Ver-

bi,

### Disp.X. Cur una tant proces gener. sect. VI. 205

bi, & talem non esse volitionem, sunt affirmatio, & negatio eiusdem de codem, codemque modo, & respectu ciusdem, quæ est apud fummulistas constans contradictoriorum regula. Tum etiam, quia non aliunde essent prædicata contradictoria. intellectionem explicari à Verbo, & non explicari volitionem nisi quia sunt affirmatio, & negatio eiusdem de codem, explicari autem clarius intellectionem à Verbo, sunt affirmatio. & negatio eiusdem de codem: ergo sunt prædicata contradictoria.

95 Nec instantiæ, quibus opposita sententia præmunie batur, Occurritur terrent nos, vipote candem nostri argumenti pressuram pa- instantis ab tientes. Nam si aptitudo divinæ essentiæ, vt identificetur tri- oppositæ tentiæ Doplici Personalitati distinctæ, sit omnimode idem cum essen. Aoribus obtia, contradictorium est vnam explicari clare à creatura, & non icetis. alteram secundum intrinsecum, quod vtraque dicit, id est, præcisis connotatis. Similiter, si possibili substantia supernatuturali, virtus actiua illius, sit omnimode idem cum virtute productiua Angeli, contradictorium est, Angelum clare manifestare virtutem productivam infinitam, & non ita claremanisestare virtutem activam supernaturalis substantiæ secundum intrinsecum, quod dicit, id est, præcisis extrinsecis connotatis. Idemque est de virtute exsiccatiua, & calefaaiua lucis. Quomodo autem creatura clare manifestans aptitudinem essentiæ divinæ, nec manifester, nec manifestare posfit mysterium Trinitatis. Quomodo insuper Angelus clare manifestans virtutem actiuam substantiæ supernaturalis, aut gratiæ, nec manifester clare, nec manifestare possit substantiam supernaturalem, neque gratiam; nodus est soluendus sectione sequenti.

96 Secundo. Quia intellectionem expiicari clarius, quam elarius intellectionem à Verbo. Vel sumitur respectiue ad nostros conceptus; & hoc non ; quia Verbum, qua tale, non pendet à potius, que nostro cogitatu. Vel sumitur in ordine ad conceptus diuinos; ab codem & neque hoc, quia Deus in Verbo non cognoscit clarius intel- Verbo sunt lectionem, potiùs quam volitionem, cum minor claritas mi- predicata nuat perfectionem divinæ cognitionis, nec mensuretur claritas divinz intellectionis indirectzà qualitate medij clare, vel

clarius

clarius, aut confuse terminum explicantis; aliter Deus in medio confusè declarante terminum, confusè quoque cognosceret illum, quod dici non potest. Vel sumitur ex intrinsecis prædicatis Verbi, & hoc aperte implicat, vt nuper expendebamus: Nam ab eodem verbo clarius explicari intellectionem, & nonvolitionem sunt prædicata contradictoria.

In ca leate. euc affumptum expl:candum.

97 Tertio, quia secunda Persona non potest explicare clarius tia suppon intellectionem potius, quam volitionem, siue suum principium ve intelligens potius, quam volens: nisi supponatur esse Verbum potius, quam Spiritum. Ideò enim secunda Persona potius, quam tertia, clarius explicat suum principium, vt intelligens, quam volens, siue intellectionem potius, quam volitionem, quia Verbum est, vel quia alio gaudet intrinseco constitutiuo proprio ipsius; vnde suboriatur ca clarior intellectionis explicatio: explicare autem secundam Personam esse Verbum potius, quam tertiam, explicatione supponente eam esse Verbum, vitium est manisestum: ergo. Maior probatur ipsis-Inconvenie- met instantiis abaduersario obiectis. Nam si calor non supponatur talis ex intrinsecis prædicatis suis, non clarius explicaret lucem, ve calefactiuam potius, quam ve exsiccatiuam; quod si quis explicaturus intrinsecam constitutionem caloris, ita illum definiret. Quod clarius explicat suum principium, ve calefa-Aiuum potius, quam exsiccatiuum, ridicule ageret. Sic enim facillimum esset, etiam rustico, quorumuis entium abstrussssimmas essentias definire, nam quælibet carum clarius explicat suum principium, in ordine ad ipsam, quamquam in ordine ad aliam. Pariter sicreatura non supponatur talis extrinsecis prædicatis suis non clarius explicaret Deum, vt creatorem potius, quàm vt aptum identificari triplici Personalitati distincta, idemque est de aliis: ergo nisi secunda Persona supponatur extrinsecis prædicatis Verbum, non poterit clarius explicare suum principium, vt intelligens potius, quam Quidlitas volens, siue intellectionem potius, quam volitionem.

tia illius fententiæ. Suigue in-**Sufficiens** explicatio.

rei clariori explicatiotur.

98 Confirmatur. Etiam si Angelus, vel homo, clarius explicer. ne sui prin. suum principium, siue omnipotentiam, vt productiuam nacipijaon ap turæ rationalis potiùs, quàm irrationalis, tamen neque Angelus, neque homo ea clariori explicatione constituuntur,, sed aliis

### Disp.X.Cur una tant.proces.gener.sit.Sect.VI. 207

aliis intrinsecis prædicatis, vnde ea clarior explicatio suboriatur. Quod si quis Angelum, vel hominem definiret ea clatiori sui principi explicatione, audiendus non esset, quousque inerinsecum prædicatum, in quo talis explicario fundatur, aperiretiergo etiam si Verbum clarius explicaret sum principium, ve intelligens potius quam volens, siue intellectionem potius, quam volitionem, adhuc desiderabitur explicandum intrinseeum prædicatum in quo fundetur talis explicatio.

Dices, te non dicere, Verbum ideò esse tale, quia clarius Responso explicat suum principium, vt principium Verbi potius, quam ta sententia. Spiritus quod vitium quidem esser, sed quia clarius explicat fuum principium, ve intelligens potius quam volens, siue intellectionem, quam volitionem acceptam à suo principio, quod quid diuenum est, & nullum incurrens vitium, aliud enim est dicere: Quod explicat suum principium, vt principium Verbi potius, quam spiritus; aliud verò: Quod explicat suum principium vt intelligens potius, quam volens, siue intellectionem potius, quam volitionem.

100 Contra tamen. Quia esse principium, vt intessigens potius, quam volens aliud re non est formalissime, quam esse prin- tur pracecipiu Verbi, potius quam Spiritus ergo secunda Persona explicare suum principium, vt intelligens potius, quam volens, aliud re non est formalissime, quam explicare suum principium, vt principium Verbi potius, quam Spiritus. Antecedens aduersarij est, & facile conuinci potest. Nam Verbum ideo explicat suum principium vt intelligens potius, quam volens, quia vt intelligens potius, qu'am volens, est principium Verbi, aliter Verbum quorsum explicaret suum principium, vi intelligens potius, quam volens; si ve sic non esse formalissime principium Verbi potius, quam Spiritus? Ergo Verbum explicare clarius fuum principium, vt intelligens potius, quam volens, aliud re mon est formalissime, quam explicare suum principium, ve principium Verbi potius, qu'am Spiritus. Confirmo. Vel Fater quatenus principium Verbi formaliter explicat intellectionem potius, quam volitionem, vel non. Si non explieat: ergo sicut Pater potest, absque ea explicatione, esse principium Verbi, ita & Filius poterit esse Verbum. Si explicat : ergo Pater erit for-

maliter principium Verbi, quatenus explicans intellectionem potius, quam volitionem: ergo Verbum explicare suum principium, vt intelligens potius, quam volens idem omninò erit, ac explicare suum principium, vt principium Verbi potias, quam uon Verbi.

Claciusextellectioné potius, quá volitionem imperfectio

101 Quarto Quia clarius explicare idem principium, vt intelligens potius, quam volens, sine intellectionem potius, quam volitionem, imperfectio est in Verbo diuino : ergo non potest ea manifestatione constitui. Antecedens probatur, quia Verbum est de generere intelligentis: ergo sicut intellectio diest in Verbo. uina clarius repræsentans idem principium, ve intelligens potius, quam volens siue clarius intellectionem, & minus clare volitionem, imperfecta esset, ita & Verbum clarius manifestans intellectionem, & minus clare volitionem, impersedum esset. Etenim idiuisibile principium plurium terminorum repræsentari clarius in ordine ad vnum potius, quam in ordine ad alterum, impersectio est, & limitatio intellectus nostri, quæ nullatenus in Deum transferenda est:ergo Verbum divinum, vrpotè infinitum, & illimitatum non poterit clarius explicare suum principium, ve intelligens: & minus clare, ve volens: neque intellectionem potius, quam volitionem.

ucrfarii.

102 Confirmo. Licet noster intellectus possit clarius cognosce-Ad homine re idem principium, v. g. Lucem, aut omnipotentiam, ve calevrgentur ad- factiuam potius, quamvt exsiccatiuam: Deus tamen non potest, sed omnimoda, & æquali claritate cognoscere debet luce, vt calefactiuam,& simul vt exsiccatiuam,id exigente diuina,& infinitas virtute cognoscendi: ergo cum in Verbo diuino sit diuina, & infinita virtus manifestandi suum principium, hocque ex parte obiecti sit volens simul, & intelligens, non poterit manisestare illud ve intelligens potius, quam volens, sed omnimoda, & æquali claritate vtroque modo manifestabit.

Quintò. Ideò per te numer. 21. Verbum constitui non potest processione per intellectionem, quia nostri habitus, & species impresse procedunt per intellectionem, nec tamen sunt Verbum: ergo neque Verbum constitui poterit ea clariore explicatione intellectionis. Probatur consequentia. quia sicut habitus, & species impresse procedunt per intellectionem, ita clare illam explicant: ergo sicut procedere per intellectionem

### Disp.X.Cur una tant.process.gener.sit.SectVI. 209

incellectione non configuit Verbum, quia id convenit habitibus, & speciebus, quæ verbum non sunt, ita neque clare explicare intellectionem constituet illud, cum speciebus, & hahabitibus id conueniat. Quod si occurras, habitus, & species explicare quidem clare intellectionem tanquam sui principium, sed non intellectionem sibi reali identitate coniunctam. Claram parabis tuo argumento solutionem, similiter enim poteruntaduersarij respondere dicentes, habitus, & species ideo non esse Verbum, quia licet procedant, aut producantur per intellectionem, non tamen per intellectionem, ipsis reali identitate coniunctam, qua ratione procedit per intellectionem secunda Persona Trinicatis.

104 Vltimo. Vtraque processio verbi, & spiritus S. æque clare explicatintellectionem, & volitionem: ergo ex clariori explicatione intellectionis porius, quam volitionis, desumi non po- eque clare ratio Verbi. Antecedens probatur, quia vtraque processio esplicat intellectione, verbi, & Spirius æque clare explicat omnes, & singulas perfe- & volitioctiones per se requisitas in principio, ipsique ex vi processionis nem. communicandas, talis autem est, non minus volitio, quamintellectio, ergo. Minor videtur certa, quià intellectio, & volitio sont omnino idem, atque adeo impossibile prorsus erit, vnam esse per se requisitam in principio, & ex vi processionis communicandam, & non aliam cum hæc prædicata aperte fint cotradictoria. Maior auté probatur, quià impossibile videtur processionem aliquam æqualiter per se supponere in principio perfectiones ex vi processionis commucicandas & non æque clase illas explicare, cum explicatio carum aliud non sit, dempto respectu ad nostros conceptus, quam supponere illas per se, & ex vi processionis communicandas, veraque auté processio per Le, & ex vi processionis supponit communicandas, non minus intellectionem, quam volitionem, veraque ergo aque clare explicat intellectionem, & volitionem.

105 Confirmo. Processio Spiritus Sanct. clarissimè explicat politionem : ergo & intellectionem. Consequentia probatur, Spiritus claquia volitio clarissimè explicat volitionem etiam in creatis, plicat voliex illo principio, nihil volitum, quin præcognitum: ergo pro- tionem, et-que adeò in-cessio clarissimè explicans volitionem, clarissime quoque tellessione.

Dd 2

intellectio

intellectionem explicabit : talis autem est processio Spiritus S. ergo. Nec dici potest processionem Spiritus explicare claristimè intellectionem, non tamen immediate, sed mediate; media scilicet volitione. Quia volitio in sententia opposita, non est, nec potest esse medium, inter processionem Spiritus sancti, & intellectionem, cum intellectio, & volitio sint omninò idem; medium autem, quod retale sit obiectiue, distinctum debet esse, saltem virtualiter, & obiectiue ab extremis: ergo cum talis non sit volitio inter intellectionem, & processionem Spiritus sancti, ita non poterit mediatè explicare intellectionem, sed immediate : ergo veramque clarissime, & immediate manifestabit : atque adeò processio Spiritus sancti distincta non erit à processione Verbi, eo quod ista clarius explicet intellectionem, quam volitionem; illa verò è contra volitionem potiùs, quàm intellectionem.

#### SECTIO VIL

### Dissoluitur pracedentis sententia fundamentum.

Explicate clarius Veraionem po. non effe prædicata Tia.

Biicies. Si Verbum non possit constitui clariori explicatione, intellectionis potiàs, quam volitiobumintelle- nis, & Spiritus sanctus è contra clariori explicatione volitionis tiùs, quam potiùs, quam intellectionis, maxime, quia illa essent prædicata volitionem contradictoria, quæ de intellectione, & volitione omnimodè identificatis verificari non possunt: id falsum est: ergo. Minor contradicto. probatur communibus exemplis. Tum quia in essentia divina obiectiue,& virtualiter omnimode identificantur prædicatum Deitatis, & aptitudinis, vi identificetur triplici Personalitati distinctæ,& tamen creaturæ absque vlla contradictione manifestant clare Deitatem; non verò aptitudinem, vt identificetur triplici personalitati distinctæ. Tum etiam, quia in luce virtus exficcatiua, & calefactiua sunt objectiue, & virtualiter omninò idem, & tamen calor clarius manifestat lucem, vt calefactivam, quam ve exsiceativam. Tum denique, alij prætermiss, miss, quia si possibilis sit substantia supernaturalis, obiectiue, & virtualiter omnimodè identificantur in omnipotentia diviuina prædicatum virtutis actiuæ infinitæ, & prædicatum virtutis productiuz substantiz supernaturalisi& tamen licet Deum creare Angelum ex nihilo, declaret satis, iuxta communem sententiam, prædicatum virtutis actiuæ infinitæs non verò prædicatum virtutis productivas substantias supernaturalis: Ergo similiter etiamsi intellectio, & volitio virtualiter, & obiective sint omnind idem poterit Verburg absque vlla contradictione

clarius explicare intellectioem quam volitionem, Confirmatur. Ex conceptibus obiectine, & virtualiter clatior exomninò identificatis, possumus nos absque vila contradictione plicatio freexplicare clare vnum, alis confuse cognitis, & non ita clare fibilis. explicatis; sic cognitio chara entisest confusa, & non ita clara differentiarum: ergo ex conceptibus obiestiue, & virtualiser identificatis, vnum terminare clariorem explicationem,& non alterum, nulla est contradictio: aliter non posser quis cognoscere clare ens, quin eadem claritate cunctas cognosceret differentias, quod notissima repugnat experientia; passim enim ex conceptibus omninò identificatis, explicamus vnum aliis inexplicatis; & vnum facile alterum verò difficillimum est definire.

108 Respondeo concessa maiori, negans minorem. Ad proba- obiectionis, tionem negandæ sunt omnes instantiæ, quæ producuntur, vt confirmapote eandem omnino difficultatem continentes. Etenim si præsolutio, dicatum Deitatis, & aptitudinis ad identitatem cum triplici Personalitate distincta, sint omnino idem, impossibile prorsus est, explicari clarè vnum à creatura, & non aliud, sum hoc aliud sit illud voum. Hæc dixerim de aptitudine secundum intrinsecum, quod dicit, nam de connotatis Personalitatum aliter sentiendum est, ve constabitinfra. Idemque est de aliis in stantiis, nam si virtus exsiccativa in luce, aliud non sit intrin secè, obiectiuè, & virtualiter, quam virtus calesactiua; imperceptibile est, calorem explicare virtutem calesactiuam, & non exficcativam, cum hæcaliud non sit, quam virtus calesadiua. Ad confirmationem pariter negatur antecedens; si enim ens, & differentiz sint virtualiter, & obiectiue omnino idem impossibile Dd 3

Precedentis

impossibile est, cognitionem esse claram entis, & non differentiarum secuudum intrinsecum, quod dicunt. Nam differentiæ aliud non funt, quam ens : ergo impossibile est, cognitionem esse claram entis, & non esse claram differentiarum, quæ aliud non sunt, quàm ens.

Creaturas manifestare Deitatem, nou vetò aptituline illius, ve tripl ci Perlonalitati idetificetur.

Instabis primò. Creaturæ æquali claritate manisestant Deitatem, & aptitudinem, vt triplici Personalitati inter se distinctæ identificetur: ergo ex creamris non minus cognoscetur cuidenter abstractive Deitas, quam aptitudo, ve identificetur triplici Personalitati inter se distinctæ: cognitione autem: naturali cognoscitur euidenter abstractive Deitas ex creaturis: ergo & aptitudo. Non autem potest clare cognosci aptitudo Deitatis, ve identificetur triplici Personalitati distinctæ, nisi ignoscatur identitas cum triplici Personalitate distincta, quod est cognoscere mysterium Trinitatis: ergo si creaturæ clare explicarent eam aptitudinem, clare quoque explicarent. mysterium Trinitatis: id autem falsum est, ergo & explicare clare eam aptitudinem: Idem argumentum fieri posset, si ens.

titudinem ad tres Per. feitant.

naturale, vel homo clare explicaret virtuté productiua gratia. Creatura uo Respondeo creaturas aque clare explicare Deitatem eiusque aptitudinem, ve triplici personalitati identificeur, & ex ejusque ap- creaturis non minus euidenter abstractive de monstrari Deitatem, & aptitudinem, sed vtramque æqualiter in ordine tamen fonas mani- ad ipsas creaturas, & neutram in ordine ad Personalitates, apo idenritatem earum eum essentia. Aliud enim est aptitudinem secundum intrinsecum, quod dicit, explicari à creaturis; & hoc verum est; quia aptitudo secundum intrinsecum, quod dicit, aliud non est à Deitate; cumque ita explicetur à creatura; impossibile est illam non explicari. Aliud autem est aptitudinem, ve talem, sue in ordine ad identitatem, trium Personalitatű cum ipsa, explicaris & creaturis: & id est falsum, nacreaturæ non explicant identitatem trium Personalitatum cum essentiajetiamsi clare explicent essentiam, eiusque aptitudinemi asque adeò nec possunt explicare apritudinem, ve apritudo esta sive in ordine ad identitatem trium Personalitatum cum essentia: ad id enim vltra explicationem aptitudinis secundum intrinfecum, quod dicit, necessaria est explicatio termini, seu connotati.

### Disp.X. Cur una tantum proc gener. sect. VII. 213

connotati. Si autem eminentiæ productiuæ Leonis, & gratiæ sint obiective, & virtualiter omnino idem. Similiter dicimus Leonem explicare æqualiter vtramque secundum intrinsecum, quod dicit, non tamen explicare eminentiam productivam gratiæ, quatenus talem, sive in ordine ad gratiam, quia ad id opus est, explicare gratiam, quod non præstat Leo.

Hinc colliges, cur cognitio clara entis solita sit dici con- yade cogni. 111 fusa differentiarum. Non quidem quia cognitio clara entis, tio clara en non sit clara differentiarum secundum intrinsecum, quod di i consula dicunt; id enim, cum aliud non sit, quam ens, impossibile est differentiaclare non explicari, explicato clare ente; sed quia ea cognitio explicat clare connotatum entis, non ita explicatis connotatis differentiarum. Et hinc, qui facile cognoscit ens, manet difficilis ad explicandas, & definiendas differentias; quia cognitione clara entis, non vincitur difficultas ad inuenienda connotata differentiarum, quorum explicationem desiderat earum definitio. Hæc etiam causa est, cur dicatur calor explicare virtutem ve calefactiuam potius, quam ve exficcatiuam, quia videlieet calor explicat intrinsecum virtutis calesactiuæ, & se ipsum, qui est connotatum virtutis calefactiux; non autem explicat siccitatem, que est connotatum virtutis exsiccatiuz. Idemque est de cateris cum proportione dicendum.

112 Instabis secundò. Impossibile est clare explicari virtutem, seu aptitudinem connexam cum aliquo termino,& non explicari terminű:virtus autem productiva gratiz est connexa cum gratia (id nunc supponamus) & aptitudo ad identitatem trium Personalitatum est connexa cum identitate trium Personalitatum : ergo si creaturæ clare explicarent eam aptitudinem, clare quoque explicaturæ essent identitatem trium Personalitatum cum Deitate, pariterque si clare explicarent virtutem productiuam gratiæ, ipsam quoque gratiam explicaturæ essent : atque adeò non possent explicare aptitudinem, nisi quatenus talem: seu in ordine ad identitatem trium personalitatum; nec virtutem productiuam gratiæ, nisi quatenus talem, & in ordine ad gratiam. Maior videtur certa.

Tum quia impossibile videtur explicari rem connexam cum aliquo termino, & non explicari terminum. Tum etiam quia non potest cognosci res connexa cum aliquo termino, saltem clare, quin terminus clare, licet indirecte cognoscatur. Tumdenique, quia intellectus non alio titulo cognoscit vnum in alio, nisi ratione connexionis, atque adeò cognita clarè, & direste re connexa, elare quoque licet indirecte terminus cognitionis cognoscendus est.

pluribus ter-& non ad alterum.

Res cum 113 Respondeo apritudinem seu virtutem connexam cum minis con. pluribus terminis, posse explicari in ordine ad vnum, quin neza potest explicetur in ordine ad alterum, quia hæc cum sint respectiu cari in ordi diuerforum, contradictoria non funt, cum autem aptitudo ad mead voum, tres Personalitates intrinsece, & obiective, sit respectus, etiam ad creatutas, poterit optime explicari in ordine ad istas, quin in ordine ad Personalitates explicetur. Similiter, cum virtus productiua gratiæ intrinsece, & obiectiue sit virtus productiua Leonis, poterit optime explicari in ordine ad Leonem, quin in ordine ad gratiam explicetur. Ratio est, quia explicari eundem obiectiue respectum in ordine ad vnum terminum, & non in ordine ad alterum, est explicari coniunctum ex respectu, & vno termino, & non explicari coniunctum ex codem respe-Au, & alio termino : cum autem hec coniuncta distincta sint nihil obstat, quominus vnum sine altero explicari possit, cum in hoc nulla appareat contradictio.

Precedens responsio inftantiis. stabilita.

114 Quod autem indivisibilis respectus ad plures terminos possit explicare in ordine ad vnum, quin explicatur in ordine ad alterum, res est, quæ irrefragabilibus instantiis conuinci potest. Primà, quia eminentia omnipotentiam integrantes, obiective, & virtualiter sunt vnius respectus ad plures terminos scilicet, omnes creaturas possibiles; & tamen potest explicari in ordine ad vnum, & non in ordine ad alterum, aliter quilibet beatus clare cognoscens omnipotentiam, clare quoque omnia possibilia penetraret. Secundo. Homo est indivisibilis respectus ad sensationes, & discursus: (loquorin sententia negante præcisiones obiectivas) & tamen ille respectus explicari potest in ordinead sensationem, quin explicetur in ordine ad discursum. Terrio. Ens, & rationalitas sunt indivisibilis respectus.

### Disp.X.Cur vna tant.proces.gener.sit.Sect.VII. 215

pectus ad carentiam repugnantiæ, & discursum; & tamen explicari potest in ordinead carentiam repugnantiz, quin ex plicetur in ordinead discursum. Idemque vrgeri potest instantiis nobis obiectis, & aliis, sexcentis, quæ cuique occurrunt.

Instabis tertiò. Si indivisibilis respectus æqualiter plures 315 aerminos respiciens clare cognoscatur, nulla est potior, ratio, cur inclinet intellectus ad cognoscendum vnum terminum potius, quam alterum: ergo vel omnes, vel nullus cognoscendus est. Antecedens probatur, quia tota ratio cur cognito clare respectu, vnus terminus cognoscendusest, alia esse non potest, nisi quia respectus ille est essentialiter respectiuus termini, & totum suum esse habens in ordine adillum : æqueautem est respectivus omnium terminorum, & totum suum esse habens in ordine ad illos; ergo nulla est prior ratio, cur inclinet intellectus ad cognoscendum vnum terminum potius, quam al-

116 Respondeo negans antecedens. Ad cuius probationem Ratio, ent nego maiorem. Ratio enim, cur indiuisibilis respectus plurium respectus ad terminorum cognoscatur in ordine ad vnum potius, quam al-plures terterum, est, quia ille respectus cognoscitur per speciem pro-minos, copriam alterius, quæ species parit cognitionem respectus in or- fit in ordidine ad suum terminum, cuius est species propria, & non in ne ad vnum, & non alteordine ad alterum, cuius propria non est. Sie per sensationis rum. speciem eognoscitur homo in ordine ad sensationem, non autem in ordine ad discursum, quia ad species illa propria est sensationis, & non discursus. Pariter per speciem creaturarum cognoscirur Deitas inordine ad creaturas, non vero in ordine ad Personalitates divinas, quia propria non est Personalitatum, sed creaturarum. Similiter per speciem entis naturalis cognoscitur omnipotentia in ordinead ens naturale, non vero in ordine ad gratiam, quia propria non est gratiz, sed entis naturalis. Instabisquintò. Quialicet hæc vera fint de respectu plu- Instant rium terminorum cognito in aliquo termino per speciem de respectu propriam ipsius, non tamen de respectu cognito in seipso, & cognito in per propriam ipsius speciem. Qua ratione insoluta manet in propriam stantia. Nam respectus indivisibilis plurium terminorum æqua- speciem.

liter respieit illos: ergo cognitus in se ipso, & per propriam speciem, nulla est maior ratio, cur in ordine ad vnum potius, quam alterum cognoscatur, ergo vel cognosci poterit absque ordine ad aliquem, id non potest, ergo cognoscendus elt in ordine ad omnes. Id eriam falsum est, communi experientia repugnante, qua cognoscantur plura obiecta in se iplis, & per speciem propriam, quin omnes termini, quos respiciunt cognoscantur, vt in cognitione coloris, materiæ, quantitati, & aliorum in quibus est respectus indivisibilis ad mille terminos nec tamen omnes cognoscuntur.

Modus co- 118 gnoscendi in scipso inin ordine ad terum.

Antequam respondeam præmittenda est doctrina à nobis in libris de Anima stabilita, scilicet ad concipiendam codiuisibilem gnitionem alicuius obiecti, non sufficere præcisam existenrespectum, tiam speciei in intellectu; sapissime enim existunt in intellevnum ter. Au species obiectorum, nec tamen paritur notitia, vt notum minum, & est. Viterius ergo ad concipiendam cognitionem obiecti, necessaria est excitatio speciei, nam quandiu sopita sit, dormitat pariter potentia, vt vtraque ergo euigilet, & cognoscat, excitanda est species, & cum illa potentia. Huiusmodi ergo excitationem, esse qualitatem ab speciebus distinctam, suppono ex ibidem traditis, ciusque munus esse, vltimo complere potentiam ad pariendam cognitionem vbi est. Eadem autem species potest multipliciter excitari Primò excitatione connexa cum obiecto, & vno tantum termino, seu connotato illius. Secundò excitatione connexa cum objecto, & duobus terminis. Tertiò excitatione connexa cum obiecto, & triplici tantum termino. Quartò excitatione connexa cum obiecto, & omnibus terminis. Vt clarior igitur procedat responsio, supponamus obiectum este estentialiter respectiuum quatuor tantum terminorum. Quo posito.

> 119 Respondeo respectum indivisibilem, & æqualem plurium terminorum posse in seipso, & per propriam speciem cognosci in ordinead vnum terminum, & non alios, in ordine ad duos & non cateros, in ordine ad tres, & non quatuor, & tandem in ordine ad omnes quatuor. Quia cognitio obiecti in ordine ad terminum pendet ab excitatione speciei, cumque species polsit excitari excitatione connexa cum vno tantum termino, vel

> > cum

### Disp.X. Cur vna tant, proces, gener. sit. Sect. VIII. 217

cum duobus, aut tribus, vel cum omnibus. Hæc est causa vnde obiectum, etiamfi in se ipso, & per propria speciem cognoscarur, recognosci possit in ordine ad vnum terminum, & non

alium, in ordine ad duos, & non tres, &c.

Sed dices, quid dicendum in visione beata, cuius nulla est Quid dicendum de vispecies impressa, & consequenter neq:excitatio: & tamen crea- sone beara turæ inæqualiter à beatis in omnipotentia cognoscuntur etiam cuius nulla si sit indiuisibilis respectus ad omnes. Respondeo tunc diuina saltem de voluntatem gerere munus excitationis, non speciei, sed poten- facto. tiæ, volens applicare suam omnipotentiam ad visionem pluriu, vel paucioru creaturarum: sicut essentia diuina sua intima præsentia ad intellectum beati gerit munus speciei, cumq: diuina voluntas volens visionem plurium creaturarum, connectatur cum pluribus, & volens visionem pauciorum cum paucioribus, inde diuersæ visiones in ordine ad diuersas creaturas oriuntur.

### SECTIO VIII.

### Vera sententia discrimen inter vtrámque processionem statuens.

DRincipalioribus sententiis profligatis, propriam stabiliemus, cæteras in sequetibus expugnaturi, Magni mo- oportuna menti est ad nostrum discrimen clarius apprehendendum, di- premonitio. ligenter euoluere, que à nobis de communicatione vtriusque processionis præmissa sunt disp.7.sect.2. & 3. Scilicet solam intellectionem esse communicationem respectu Filij, non solum formaliter, nec realiter sit communicatio respectu illius. Similiter solam volitionem esse communicationem respectu Spiritus non folum formaliter, fed etiam realiter, ita vt intellectio, nec formaliter, nec realiter sit communicatio respectu illius. Ex his à nobis ibi morosè.

Assero. Ideò processionem secundæ Personæ potius, Cur procesquam tertiæ,esse generationem, eiusque terminum Filium, & Persone ge-Verbum: quia formaliter, & realiter est per intellectionem, tan neratio fit, quam rationem formalem communicandinaturam:qua ratio-

1.

Ee

Digitized by Google

minus Fi lius, & Ver-

eiusque ter- de, neque formaliter, neque realiter, est processio tertiæ Personæ; cum illius realis, & formalis communicatio naturæ sit fola volitio. His tamen non contendimus, distinctionem realem inter vtramque processionem consistere formaliter in inintellectione, & volitione; quia cum communes sint vtrique processioni, eas discriminare non possunt. Tantum ergo dicimus, præscindendo à distinctione reali, processionem secundæ Personæ ided esse generationem : eiusque terminum Filium, & Verbum, quia exigit intellectionem, tanquam rationem formalem communicandi; & talem non esse processionem tertiæ Personæ, quia solam exigit volitionem, tanquam rationem formalem communicandi; neuticam vero intelledionem.

A communibus incouenientibus liberara **fententia** nostra.

Quid discrimen licet affine videatur sententiæ P. I 2 3. Soarij, P. Arriaga, & aliorum, illius tamen absurda non incurrit, videlicet tertiam Personam ex vi processionis non esse Deum, nec Personam, cum illi ex vi processionis non communicetur Deitas, seu natura Diuina. Cum nostro autem discrimine optime stat, vtrique Person's formaliter ex vi proceffionis communicare, Deitatem 'seu naturam Diuinam, in quocunque illa consistat; atque adeo vtramque ex vi processionis eaadere Deum, & Personam. Nam si Deitas, seu natura Diuina consistat in intellectu diuino, vt à nobistraditum ost de Essentia, & Attributis, secundæ Personæ communicatur per intellectionem; tertiæ vero per volitionem. Si autem Deitas, seu natura diuina consistat in actuali intellectione, communicatur Filio vt quo, & per seipsam : Spiritui vero media volitione. Vnde discrimen inter vtramque processionem, non stat in eo quod vni communicetur essentia, non vero alteri.

tione moattenden dus.

In genera- 124. Nec ponderis est, quod suniores aliqui mirati sunt, re dus accipié. non satis attente meditata; videlicet, nostram sententiam disdi naturam crimen generationis deuoluere admodum accipiendi naturam. Etenim id in omni genetatione attendendum esse, quis vel cæcus non videat. Nam etiam si viuens accipiat naturam alterius, si tamen non accipiat modo generationi destinato, illius productio, non esset generatio. Sie productio Euz ex Adami

### Disp.X.Cur una tant.proces.gener.sit.Soct.VIII. 219

Adami costa generatio non fuit, nec fuisset, etiamsi Adamus eleuante Deo ad eam Eux productionem concurrisset. Ad generationem ergo vinentium attendendus est, etiam in creatis, modus accipiendi naturam à suo principio, sub his, & illis circumstantiis generationi destinatis. Quis ergo miretur attendi à nobis in generatione divina modum accipiendi naturam, quando folus modus accipiendi illam per intellectionem est divinæ generationi destinatus? Quando insuper clamant, non sine plausu, Principes Theologiæ cum doctissimo P. Soario, ad generationem divinam non sufficere, vt cunque accipere naturam divinam, nam Spiritus sanctus aliquo modo illam accipit, sed necessarium esse, speciali modo accipere inquo inueniendo præsens desudat controuersia?

125 Definitionem ergo generationis, scilicet, Origo vinen- Definitio tis à principio viuense consuncto in similitudinem natura: ita ex- generatioplico in diuinis, quamuis à Philosophis pro solis creatis tradi- ta. ta fuerit. Quod Persona procedens accipiat naturam à suo principio, non vt cunque, sed modo speciali generationi destinato, qualis est in creatis acceptio naturæ ministerio seminisin diuinis vero, acceptio naturæ per intellectionem, tanquam rationem formalem communicandi. Id sibi vult, esse à principio coniuncto in similitudinem naturæ. Cum autem sola processio secundæ Personæ sit per intellectionem tanquam rationem formalem communicandi; ideò est à principio coniuncto in similitudinem natura. Processio vero Spiritus sancti, cum non sit per intellectionem tanquam rationem formalem communicandi, sed per solam volitionem, ided non est in similitudinem naturæ, & consequenter neque generatio. Eadem est ratio, cur processio secundæ Personz sit Verbum potius, quam tertiz. Quia scilicet procedere per intellectionem, tanquam rationem intrinsecam Cur solus communicandi, proprium est Verbi, quod non competit modus acci-

Quod si inquiras cur solus modus accipiendi naturam intellectioper intellectionem, tanquam rationem formalem commu-nem sit dinicandi, sit divinæ generationi destinatus? Respondeo, rationi deideo esse, quia divina generatio est productio Verbi; Cum- sinatus.

Spiritui sancto.

piendi naturam per

que

que hoc sit generis intellectiui tantum, & non volitiui; inde solus modus procedendi per solam intellectionem est divinz generationi distinctus, vipote proprius processionis Verbi, ad quem diuina generatio terminatur-Idcirco aiebat August. 6.& 7.de Trinit,c.2.Et Verbum , que Filius, & ce Filius, que Verbum. Et Ambros.lib.4.de fide ad Gratianum c.4.de Filio ait. Ideò dici genitum, & natum, quia Verbum eft. Et Basilius lib. q. contra Eunomium. Pater Filij genitor , & mens Verbi Pater . ve sapiens, qui fapientiam gennis.

à Paternitanitas est.

Cur proces. 127. Hinc ingoro, cur processio secundæ Personæ sit à Paterho secunda nitate, vt Paternitas est, siue can quam à principio que producti-Personz sit uo. Processio vero tertiz sit à relatione Spiritoris, & non à te, vt. Pater- Paternitate, tanquam à Principio que productivo. Quia videlicet principium que productiuum, in omni processione divina, debet esse eiusdem generis cum ipsius communicatione; cumque communicatio secundæ Personæ sit generis intellectiui; ideo eius Processio debet esse à Paternitate, ve Paternitas est, siue tanquam principio que productivo, quæ generis intelleaiui est. Cum autem communicatio tertiæ Personæ sit generis volitiui, ideo illius processio debet esse à relatione spiratoris, quæ generis volitiui est, & nó à Paternitate, vt Paternitas est, nec

volitiui.

à Filiatione, vt Filiatio est, quia vtraque est generis intellectivi. 128. Quod si iniquitas. Cur Paternitas generis intellectiui sit, nitas sit ge- & non volitiui? Respondeo, ideo esse, Primoquia est relatiuo reneris intelkain, a ná sultans à sola essentia divina, quaterus præcedente omne genus volitiuum: Relatio autem ista resultans ab essentia diuina, generis volitiui esse non potest, sed tantum intellectivi, cuius generis est essentia. Et quamuis ab essentia divina, quatenus præcedente omne genus volitiuum, resultet amor absolutus, qui generis volitiui est, id tamen locum non habet in relationibus, quæ sequuntur naturam, & differentiam radicis à qua resultant. Idcirco relatio Spiratoris est tantum generis volitiui & non intellectiui, quia refultat à mutuo amore, qui generis volitiui est: ergo eo ipso, quod Paternitas resultet ab essentia diuina quatenus præcedente omne genus volitiuum, crit solius generis intellectiui cuius est essentia, à qua resultat. Secundo, quia Paternitas, vt Paternitas, est principium Verbi quod proprium prium est solius generis intellectiui, & non volitiui.

Quod si obiicias, relationem Spiratoris resultare mea opinione ab essentia divina tanquam à radice virtuali, nec tamé est generis intellectiui, sed tantum volitiui : ergo licet paternitas resulter ab essentia diuina non ideireo generis intellectiui erit,& non volitiui. Respondeo relationem Spiratoris esse quidem ab essentia divina ranquam à radice generali omnium attributorum; non autem esse ab essentia sola, nec quatenus præcedente omne genus volitiuum, qua ratione est Paternitas, sed ab illa, vna cum mutuo amore vitimo complente essentiam diuinam in ratione radicis, ex qua relatio Spiratoris resultet ; ideo est generis volitiui, le non intellectiui : quia videlicet differentia vitimo complens eius radicem, generis volitiui est: Paternitas autem non tantum est ab essentia diuina tanquam'à radice generali omnium attributorum sed tanquam à radice speciali, se ipsa vitimo completa, absque vilo alio generis volitiui in ratione radicis, ex qua Paternitas resulter. Vnde generis intellectiui est, non volutini.

130. Hæc sententia ita exposita probatur primo. Quia con-ri nostræ iunctum ex intellectione, & relatione producta, respectu sententim cuius intellectio sit communicatio, continet aliquem con- probatio. ceptum formaliter minime communem Spiritus sancto, proprium solius Filij, & Verbi, Filij quidem, nam ratione intellectionis, qua communicatur illi essentia, ve que, si ab intellectione distincta non sit, vel vt quod, si distincta, euadit similis in natura suo principio, Verbi autem, quia est terminus productus intrinsece, & immediate intellectioni coniunctus. Quod formaliter non competie Spiritui sancto, cuius producta relatio non immediate, sed media volitione coniungitur intellectioni. Huiulmodi vero conceptum non elle secundarium respectu Filij, sed primarium res videtur perspicua. Nam processio per intellectionem potius, quam volitionem, qualem nos expoluimus, supponere non potest processionem propriam Filij, & Verbi: ergo neque supponere potest conceptum primarium constituentem similem processionem. Vnde conceptus à nobis assignatus', vt pote alium non supponens primarius est: ergo cateris praferendus.

Secun

131.

conceptu Verbi delumpta,

131 Secundo. Quia quod proprium est Verbi indivinis, propriti probatio ex quoquest etiam Filij, iuxta illud Augustini 6.82 7.de Trinitate c. 2. Es Verbum, quo Filius; ex es Filius; que Verbum: Proprium autem est Verbi esse terminum ab intelligenti productum, & intellectioni intrinsece, & immediate coniunctum, coniunctione identitatis à nobis iam expositu disp. 7. sect. 2. ergo id proprium etiam erit Filij. Esse autem terminum ab intelligente productum, & intellectioni intrinsecè, & immediate coniunctum, est, esse terminum ab intelligente productum, se habente intellectione divina tanquam ratione formali communicandi alias perfectiones, sine canquam immediata coniunctione earum cum relatione producta: ergo de ratione Filij divini erit procedere per intellectionem tanquam rationem formalem communicandi cæteras divinas perfectiones. Minor prioris syllogismi mihi certa est. Nam omne Verbum mentale, etiam in creatis, est terminus, ab intelligente productus, & intellectioni intrinsece, & immediate coniunctus, coniunctione identitatis, non enim Verbum est quid ab intellectione realiter distinctum, ve melior animastica tuetur: ergo de ratione verbi vt sic est, esseterminum ab intelligente productum, & intellectioni intrinseces& immediate conjunctum.

Tertia probatio ex difcrimine inque procesfione eruta.

Terriò, quia modus hic noster constituendi Filium nihil implicat; aliunde verò dilucide proponit diuersitatem procedendi veriusque personæ, ergo cateris præserendus est. Consequentia optima est: quidquid enim nihil implicat possibile est, quidquid autem est possibile in perfe-Aionibus necessariis, cuius generis sunt diuinæ processiones, depactoadmittendum est existensiatque adeò si processio Filis per intellectionem tanquam rationem formalem communicandi, & similis processo Spiritus per amorem nihil implicent de facto admittendæ sunt. Nibil autem implicare, probatur. Quia si ex aliquo capite implicares processio Filij per intellectionem, idemque est de processione Spiritus per amorem, maxime, quia intellectio esset realiter volitio, nec tamen esset communicatio, etiam realiter, respectu spiritus sancti; & è contra volitio effet realizer intellectio, nec tamen esset communicatio, etiam realiter, respectu Filijiid auté nihil implicat,

ergo.

### Disp.X. Cur una tantum proc gener. sect. VIII. 222

ergo. Minor probatur, quia sola distinctio virtualis potens est in diuinis componere prædicata realiter contradictoria, qualia sunt intellectionem esse realiter volitionem, & non esse realiser communicationem respectu Spiritus sacti, & volitionem esse realiter intellectionem, & non esse realiter communicationem respectu Filij; Sicut eadem distinctio virtualisinter naturam diuinam, & Filiationem, præstat, naturam divinam esse realizer Filiationem & non-case realizer productamicum tamen Filiacio sie realiter producta: intellectio autem, & volitio virtualiter distingumur: ergo & poterunt ea prædicata componere, quod fussius a nobis stabilitum est disp. 7. sect. 3. Vbi tu videas ne semelada nobis repetenda sint.

133 Dices hanc nostram sententiam explicare quidem discrimen inter viramque processionem, caterum augere difficultatem mysterij Trinitatis, & divinæ genererationis, multiplicatione distinctionis virtualis inter intellectionem, & volitionem diuinas: quæ absque vrgentissimo, & ineuitabili fundamento, mukiplicanda non est; cum exteris paribus, maior sit persectio divinarum persectionem simpliciras, quam distinctio.

Fateor distinctionem virtualem multiplicandam non esse Distinctio in divinis absque vegentissimo fundamento, & nisi aliter perfe-vizualis Aiones divinæ consistere non possint. Cæterum intellectionem, Deo vitan-& volkionem divinas distingui virtualiter inter se: nec nouum da, qualiterest in Theologia, cum maior, & melior Doctorum pars eam que admitdistinctionem tueatur; nec euitabile, cum absque ea distinchione consistere non valeat mysterium diuinæ generationis, seu discrimen illius à processione Spiritus sancti, ve constat ex dictis tota hac disputatione pracipue sect.2. Nostra ergo sententia, ve pote communibus erecta fundamentis scrupulo maioris difficultatis desserenda non est; imò maior difficultas, si quæ esset, generosè superanda foret pro tanti mysterij explicatione dixi si qua esset. Quia censeo multo plus augeri dissicultatem divinæ generationis ab authoribus distinctionen virtualem exterminantibus ab intellectione, & volitione, quia præcisis vocibus, inexplicata manet, & forte explicata præsens controuerfia.

Ε£

Quarto 135

Thoma.

Quarta pro- 135 Quarto. Quia Filium procedere per intellectionem, & Spiritum sanctum per amorem, & non è contra est expressa sententia S. Thomæ. Tum locis à nobis adductis sect. 3. Tum etiam quæst 27. art. 4. corpore, vbi ita loquitur; rationem reddens, cur processio Spiritus sanctinon sit generatio. Ad cuius enidentiam sciendum est, quod bac est differentia inter intelle-Etum, & voluntatem, quod intellectus fit in actu per hoc, quod res intellecta est in intellectu secundum suam similitudinem. Voluntas autem fit in actu, non per hoc, quod aliqua similitudo voliti sit in voluntate, sed ex hocquod voluntas hubet quandam inclinationem in rem volitam. Processio igitur que attenditur secundum rationem intellectus, est secundum rationem similitudinis, & in tantum potest habere rationem generationis, quia omne generans general sibi simile. Processio autem qua attenditur secundum rasionem voluntatis, non consideratur secundum rationem similitudinis, Sed magis secundum rationem impellensis, & monentis in aliquid. Et ideò quod procedit in dininis per modum amoris, non procedit vs genitum, & vs Filius, &c, & ibidem ad primum.Huiusmodi autem ordo (scilicet vnius processionis ad aliam) attenditur secundum rationem voluntatis, & intellectus. Et art. 5. reddens rationem cur in Deo duæ tantum sint processiones ita loquitur. Respondes dicendum quod processiones in Dininis accipi non possunt, niss secundum actiones, qua in agente manent. Huiusmodi autem actiones in natura intellectuali, & divina non sunt, nist dua, scilices intelligere, & velle. Vnde infert duas tantum dari processiones; vnam scilicet per actum intelligendi; alteram vero per actum volendi.

In quibus apertissime docet S. Thomas processionem Filij esse per intellectionem, & non per volitionem è contra verò processionem Spiritus S.esse per volitione; non verò per intellectionem. Et discrimen generationis Filijà processione Spiritus sumendum esse per respectum ad intellectionem potiusiquam volitionem, quia intellectionis proprium est, & non volitionis, assimilare terminu per ipsam procedentem suo principio, quæ omnia consistere non valent absque distinctione virtuali inter intellectionem, & volitionem. Si autem vtraque processio esset realiter per vtrumque actum intelligendi, & volendi, vtraque

### Disp.X.Cur una tant.proces.gener.sit.Sect.IX. 225

esset realiter generatio, vt fusè expensum est sect. 2. & 3. Nulla insuper esset ratio exhibita à S. Thoma pro duplici tantom processione. Etenim si non obstante prima processione realiter per verumque actum, possibilis est secunda realiter, etiam per vtrumque actum, cur possibilis non erit tertia: ergo processio Filij asserenda est per solam intellectionem realiter, & processio spiritus per solam volitionem, tanquam rationes formales communicandi; cum non possint esse rationes formales producendi, vt in superioribus ostensum est.

Quod si S. Thomam detorqueas ad processionem for-mæ exinanimalem Filiper solam intellectionem, & Spiritus per volitio-tumnem; etiam si vtraque sit realiter per vtrumque actum. Non foluis. Tum quia S. Thomas absque vlla limitatione docer, vnam processionem esse per intellectionem, & non per volitionem; alteram verò è contra per volitionem, & non per intellectionem. Tum etiam quia cum huiusmodi interpretatione stare non posse discrimen divinæ generationis à processione Spiritus sancti, multis à nobis ostensumest sect. 2. & 3. Tum denique quia inde sierer Spiritum sanctum ex vi processionis non esse Deum, quod est contra S. Thomam 4. contra gentes asserentem, Spiritum Sanctum vt procedentem esse Deum, non minus, quàm Filium. Verba eius dedimus sect. 2. num. 3: Videas tradita à nobis tam ibi, tum sect.3.

#### SECTIO

# Obiectiones contra nostram sententia disipantur.

138 Biicies primo. Ad generatione viuenti i sufficit, terminu productu habere eande na turam cumprin-At Spiritus S.ex vi processionis habet eamdem uaturam cum principio: ergo illius processio erit generatio. Minor certaest in tententia nostra ex vi formalis, & realis processionis communicante naturam diuinam Spiritu S. quia non solum realiter, sed etiam formaliter sit Deus, & Persona. Maior ergo probatur, quia eo przeise quod in viuentibus terminus produ-Eus communicet in eadem natura cum principio, illius processio est, origo viuentis à viuente coniuncto in similitudinem naturæ: ergo ad generationem viventium sufficit terminum productum habere candem naturam cum principio. Antecedens probatur, quia in creatis processio viuentis, co pracisè est origo in similitudinem naturæ, quod processione sua accipiat naturam producentis, vel saltem his annexa est orige insimilitudinem naturæ: ergo.

rationem viuentium. enam in ra cú principio.

Respondeo negans maiorem. Ad probationem, nego antecedens. Ad cuius probationem negandum est similiter antecedens. Ad generationem enim viuentium, etiam in creatis non creatis, non sat est, terminum productum communicareseeft retmi- vt] cumque in eadem natura cum principio; sed vlterius municare in opus est, illam accipere modo speciali generationi destieadem natur nato, ve expendebamus sect. præcedente num. 125. In divinis autem modus accipiendi naturam generationi destinatus, est, accipete illam per intellectionem potius, quam volitionem; quia iste est modus assimilandi terminum principio in eadem natura, scilicet intellectuali, qualis est Diuina; nam intellectio, quæ est ratio formalis communicandi respectu Filij, est eiusdem generis intelligentis cum natura diuina, quæ tamen intellectionec formaliter, nec realiter est ratio formalis communicandi respectu spiritus sancti, ideoque illius processio, non est in similitudinem naturæ: & consequenter neque generatio.

Obicaio sumpta ex generations creata.

y A.F

Obiicies secundo. In creatis ad rationem generarionis 140 & Filij, opus non est, quod terminus productus, ex vi communicationis, euadat similis in natura principio: ergo neque id necessarium erit in diuinis: ergo processio spiritus sancti non deficiet à ratione generationis, co quod ex vi communicationis, non euadat similis natura principio. Antecedens probatur. Quia communicatio in creatis est vnio formæ cum subiecto: vnio autem non est ciusdem generis cum natura generantis, hæc enim vel sensitiua est, vel intellection, quorum neutrum competit vnioni, ex vi autem communicationis, quæ non sie eiusdem generis cum natura generantis, non potcle

## Disp.X. Cur vna tant. proces gener. sect. IX. 227

potest terminus productus cuadere similis in natura suo principio, aliter Spiritus sanctus ex vi communicationis diuersi generis à natura, diuina, scilicet volitionis, posset euadere similis in natura, quod est contra nos: ergo in creatis ad rationem generationis, opus non est, quod terminus productus ex vi communicationis euadat similis in natura principio.

Hoc argumentum soluendum est ab omnibus. Etenim Soluenda ab in creatis ad rationem Filij, & generationis, opus non est, quod sit Verbum, nec quod illi ex vi processionis communicetur intellectio, nec quod euadat fœcundus ad communicandam alteri naturam per volisienem, neque quod clarius explicet suum principium, vt intelligens potius, quam volens, siue intellectionem potius, quam volitionem; idemque facile erit discurrere in aliis sententiis: ergo neque id opus erit in diuinis. Fateri ergo tenentur omnes, argumentationem à creatis generationibus ad diuinam solidam non esse.

142 Respondeo igitur concesso antecedente, negans conse- Disparitas quentiam. Disparitas sumenda est ex multiplici capite. Pri- multiplex inter genemam, quia communicatio creata non est eiusdem generis cum razionem natura generantis, vt bene probat objectio; vnde terminus creatam. productus ex viillius euadere non potest similisin natura principio: communicatio autem diuina propria intellectionis est eiusdem generis intelligentis cum natura diuina; ideoque ex vi illius terminus productus euadere potest similis in natura principio. Secundum, quia generationes creatæ sunt pure physicæ, & non per actus intelligendi, & volendi: processiones autem diuinæ sunt per actus intelligendi, & volendi, vnde processio vnius in similitudinem naturæ referenda est in modum. quo naturam accipit, scilicet media intellectione, quam volitione. Testium, quia in creatis terminus genitus non est Verbum; bene vero in diuinis: de ratione autem Verbi est immediate, & intrinsece soli intellectioni coniungi, & mediate vohtioni, quando hæc identificatur intellectioni: vt contingit in diuinis; atque adeò de ratione Verbi est exigere intellectionem tanquam rationem formalem communicandi, siue coniungendi volitionem. Cum autem in diuinis eadem omnino sit ratio Filij,& Verbi iuxta Augustinum; inde est, Filium constitui exigentia

exigentia intellectionis tanquam rationis formalis communicandi, & inde euadere similem in natura suo principio ex vi communicationis. 2 mareum, quia in creatis communicatio, sine vnio formæ cum subiecto est accidentaliter,& contingenter cuniuncta generationi, consistere enim potest absq;'actione generatiua, vt mihi dubium non est ; idcircò terminus produ-Aus ex vi communicationis, sue vnionis euadere non potest similis in natura principio. Communicatio autem intellectionis non est accidentaliter, & contingenter conjuncta generationi, sed intrinsecè, essetialiter, & immediate: vnde terminus produ-Aus ex vi illius euadere potest similis in natura suo principio. 143 Obiicies tertiò. Processio Spiritus S.est per volitione, tanquam rationem formalem communicandi:volitio autem salté realiter est eius de generis intelligentis cum natura diuina: ergo processio spiritus erit per communicationem, eiusdem generis, saltem realiter, cum natura diuina: ergo erit realiter generatio. Maior nostra est. Minor autem certa, nam volitio est realiter intellectio, & ipsa natura diuina, cum ab illis realiter non distinguatur. Prior consequentia videtur clara, nam processio spiritus sanctiest per communicationem, que est formaliter volitio; atque adeò per communicationem, quæ realiter est idem, quod est volitio: volitio autem est realiter intellectio, & natura diuina: ergo & communicatio erit realiter intellectio, & natura diuina, & consequenter generis intelligentis. Vltima igitur consequentia probatur, ideò per nos processio secundæ Personæ est generatio, quia illius communinatio est eiusdem generis intelligentis cum natura divina, processio autem Spiritus S.est per comunicationé eius dem generis intelligentis cum natura diuina saltem realiter, ergo salte realiter erit generatio. 144 Confirmatur. Ideò ex sententia asserente: cosecundam Persona esse filium non verò tertiam, quia secunda ex vi processionis communicatur inllectio, non vero tertiz, sequitur tertiam Personam esse realiter genitum, & Filium, quia licet illi non communicetur formaliter, seu ex vi processionis intellectio, communicatur tamen realiter, ve nos agentes contra P. Soarium,& Arriagam vrgebamus sect. 2. in nostra autem sententia tertia Persona procedit per communicationem, quæ rea-

Obiedical fumpta ex identitate reali volitionis.

liter

## Disp.X.Cur una tant, proces.gener.sit. Sect.IX. 229

liter est eiusdem generis intelligentis cum natura diuina, etiamsi non sit formaliter: ergo etiamsi non sit formaliter generatio, erit tamen realiter: par enim videtur vtriusque ratio.

145 Respondeo me non dicere, ideo processionem secunda Obiectionis Personæ esse generationem, & non tertiæ, quia illius commu-solutio & nicatio est eiusdem generis intelligentis cum naturadiuina: sed nostre senquia sola intellectio, quæ formaliter est eiusdem generis intel- rior explicaligentis cum natura diuina, est communicatio, seu ratio formalis communicandi respectu illius,ita vt respectu tertiz, Personæ, neque realiter, neque formaliter talis sit; cum sola volitio realiter, & formaliter, sit illius communicatio. Vnde in nostra sententia non sequitur processionem Spiritus S. esse realiter generationem, quia neque realiter neque formaliter exigit intellectionem, tanquam rationem formalemocmmunicandi respe-&u ipsius, cum realiter talisnon sit.

- 146 Sed instabis. Licet sola volitio sit ratio formalis communicandi respectu Spiritus sancti, & formaliter non sit eiusdem generis intelligentis cum natura diuina, est tamen realiter, cum realiter sit intellectio, & natura divina : ergo processio Spiritus sancti, etiamsi formaliter non sit generatio, erit tamen realiter. Respondes negans consequentiam. Nam processio secundæ Personæ non ideò est formaliter, & realiter generatio, quia exigit communicationem, quæ realiter sit idem cum genere intelligentis, sed quia exigit intellectionem solam; quæ eiusdem generis est cum natura diuina, tanquam rationem formalem communicandi. Quod neque formaliter, neque realiter competit tertiæ Personæ, exigenti solam volitionem, tanquam rationem formalem communicandi. Qua autem ratione sola intellectio sit communicatio respectu Filij, & sola volitio respectu Spiritus sancti, non solum formaliter, sed etiam realiter: cum tamen intelectio, & volitio sint realiter idem, explicatum à nobis est disputatione 7. sectio-
- Obiicies quartò, Si sola intellectio esset realiter communicatio respectu Filij, ex vi processionis, sola posset illi communicari

communicari essentia; non verò volitio; id falsum est, maxime in sententia nostra, in qua intellectio est ratio formalis comunicandi, non solum essentiam, sed etiam volitionem cum cæteris attributis absolutis, ergo sola intellectio non est communicatio respectu Filij, & consequenter illius processio, non ideò erit generatio, quia exigit solam intellectionem tanquam rationem formalem communicandi. Maior probatur, quia volitio est posterior intellectione, intellectio autem non potest esse ratio formalis communicandi rem seipsa posteriorem, ergo neque potest esse ratio formalis communicandi volitionem. Minor ostenditur, quia res communicanda præcedere debet existens in principio ipsam communicationem, ergo intellectio, que sola est communicatio respectu Filij non potest esse ratio formalis communicandi rem se ipsâ posteriorem, talis autem est volitio: ergo.

volitio po-Conf prio rem commun cari Fil.o.

Qualiter 148 Respondeo negans maiorem. Ad eius probationem diflerior polite flinguenda est maior, volitio est posterior, à quo intellectione, per intelle concedo, est posterior in quo, nego. Et distinguo minorem, intellectio non potest esse ratio formalis communicandi rem se ipsa posteriorem in quo, concedo, rem se ipsa posteriorem tantum à quo, nego. Et nego consequentiam vnde patet falsam esse probationem. Etenim opus non est, quod res communicanda præcedat existens in principio ipsam communicationem, sed satis est, quod sit simul in quo cum illa, etiamsi sit posterior à quo. Nam effectus communicationis solam desiderat simultaneam existentiam rei communicanda, & ipsius communicationis, que non impeditur posterioritate à quo termini communicandi, sicut simultanea existentia Patris, & Filij non impeditur posterioritate'à quo Filij.

Sed instabis. Res per intellectionem communicanda Filio præcedere debet prioritate à quo productionem eiuldem Filij ergo & eiusdem communicationem. Patet consequentia, quia nulla est maior ratio vnius, quam alterius. Hæc tamen instantia nostram sententiam non infringit, sed firmat, nam res producenda præcedere non debet prioritate à quo ipsam productionem, ergo neque res communicanda ipsam communi-

eationem.

150 Respondeo

# Disp.X.Cur want proceff.gener.sit.SectIX: 231

410 Respondeo igitar consullo antecedente, negans conse. Perfedio quenviain. Disparitas en. Quia terminus producendus acci- cionem copere debut à sue principie perfectionem communicandam, nunicanda idesque ita pracodere debet, complens principium, ipfius Filio prior effe non deproductionem, nemo enim dat, quod non habet : ca autem, bet commuque complem principium prioritate à que dicuntur precede. nicatione; resterminum producendum, eiulque productionem. Terminus autem communicandus non accipit à principio communicationem, nec communicatio terminum, vnde vnam alteram præcedere ex hoc capite opus non est, nisi ex aliis principiis prioritas voius, & posterioritas alterius inferatur. De ratione enim communicationis tantum est, effe id, quo perfettio Personalitati producte conjungitur, seu communicatur. 151 Obiicies vltimo, nostram sententiam non explicare, cur modus procedendi per intellectionem, potius quam volitionem, fit divinæ generationi destinatus, cum tamen in creatis valis modus minime reperiatur, & sola sufficiens fit commudicatio natura : ergo cum Spiritui S.communicetur natura diuina quamuis id per volitionem contingat, eius proceffio gene. ratio erit. Confirmatur nam similitudo intentionalis sufficiens non est generationi, & constabit disp. sequenti, sed viterius necessaria est similitudo physica, & naturalis: intellectio autem diuina, etiam si possetesse similitudo intentionalis, non tamen physica, & naturalis, ve pater in intellectione creata: ergo. Respondeo satis à nobis explicatum esse, cur modus proprocedendi per intellectionem potius quam volitionem sit di- intellectionem uinæ generationi destinatus, quia videlicet intellectio est ra-nem diuinæ tio formalis communicandi eiusdem generis formaliter cum destinatus, natura diuina, scilicet intelligentis, in quod à Patribus tota vis generativa refertur in divinis, vt.notissimum, & evidentissimum est. Quodautem modusille in creatis minime reperiaturquid inde, cum in creatis generationes fint puræ physicæ, & non per actus in tentionales; qualent esse divinam, negari non potest, cum sit productio Verbi, & inde post solam intelle-Moderationem Moderacei. habere eandem naturam principij,nisi illa habeatur modo ge-piendi natu-

nerationi destinato, qualis est in creatis sanguis aut temen. dedus etiam

Vinde

Gg

Digitized by Google

ne creata.

in geratio- Vnde tam nutritio, quam vermium Conceptio, & Resurrectio deficiunt à ratione generationis. Vnde etiam pullus filius non est gallinæ fouentis, sed emittentis ouum, quia sela hæc semen exhibet generationi destinatum. Vnde denique productio Euz ex Adami costa generatio non fuit, nec fuisset, etiam si Adamus ad cam Euze productionem elevatus suisset: Attendendus ergo est modus accipiendi naturam generationi destinatus, tam in generatione creata, quam diuina in quo vtraque convenit, in eumque, discrimen veriusque personæ procedentis referendum.

per intelle**m**ilitudo est,nen solű physica.

Processio 153 Ad confirmationem concedimus libenter, similitudinem dionem fin pure intentionalem sufficientem non esse generationi, & necessariam esse physicam, & naturalem, negamus tamen prontentiona- cessionem divinam per intellectionem, ranquam rationem foriis sedetiam malem communicandi, non esse similitudinem physicam, & naturalem: est enim physica, & naturalis coniunctio immediara naturæ divinæ, vt ostendimus disputatione 7. sect. 2.eiusdemque generis cum illa, & inde ad similitudinem physicam, & naturalem, personæper illam procedentis, sufficiens.

# 

## DISPVTATIO X.

## Cætera discrimina pro generatione Verbi resecta.



MMENS VM esset singulares omnium cogitationes expendere, vix enim est in puncto sœcunditatis diuinæ generationis, qui se sterilem fa-

teatur, adoptans sibi conceptum alienum. Quisque tentat proprium mutare sœtum, cæterisque præferre: Vnde natum est ingeniorum ciuile bellum, in quo plurium expensi labores, vel penitus occubuere; vel ita fracti sunt, vt, resumendis iterum ad victoriam armis, non sit spes. His omissis, cæteras, quibus adhuc rigor est, sententias, breuiter hac Disputatione librabimus.

## SECTIO I.

# Septentia aliquorum Thomistarum.

Aietanus, Capreolus, Ferrariensis, Alisque Thomista docent, ideò processionem secunda pesona, aliquorum
potiusquam tertia, esse generationem, eiusque terminum Filium, quia est per intellectum, cui ex natura sua, se modo
operandi insitum est assimilare sibi obiectum: cumque intellectus divinus sit infinite perfectus, producit simililudinem non
solum intentionalem, sed eriam naturalem diuina essentia,
cuius est reprasentatio. Et inde secunda Persona procedit similis innatura Patri: eiusque processio generatio est. Tertia

Digitized by Google

verò persona procedit per voluntatem, cui insitum non est producere similieudinem obiecti, sed impulsum in illud, ideoque non cuadir similis in natura, nec cius processio est generatio.

S. Thomas Thomistarum produ-Aus.

Hæc sententia videtur expressa S. Thomæ. 4. contra gentes in fauotem cap. 11. & hic q.27. art. 4. in corpore, vbi disputans, vtrum processio amoris in divinis sir generacio, ita loquitur. Respondes dicendum, quad processio amoris in divinis, non debet dici generano, Ad cuius ensulentiam sciendum est, quod bac est differentia inzer intellectum, & voluntasem, quad insollectus fie in acctu per boc, quod res inteltectaest in intellectu secundum suam similieudinem; Voluntus autem sit in actu, non per hoc, quad aliqua similitudo volità sit in motuntate, sed ex hoc, quad voluntas habeat quindant inclinationem in tem volitam. Processo igitur qua ertenditor fearodone enciencus insellectus, est ferutedancontianes sono sono fordlitudinis, de intrastam potest bobere rusienem generationis, quia omne generans generat fibi simile. Pretestio vere que a prodicar secundum rationem voluntatis, non consideratur secundum rationem fimiliandinis, sed magis secundum rasionem impellentis, & modentis in aliqued. Es ideo quod procedis in dinhois per medum amotis now precedit vs genisal, velvis Filins, fed magis procedit Ut Spiritus.

Do ftorum incursiones. miltas

Communes 4 Hæc opinio multis inuisa semper fuit. Primò, quia similitudinem intentionalem cum physica, & naturali confundit, in cotra Tho. eamque refert similitudinem generation destinatam; cum tamen non illa sed tantum similitudo physica, & naturalis necessaria sis, & generationi sufficient, vt paret in generationibus creatis, in quibus nulla interiecta similitudine intentionali, stat dichilicatio physica, de mantralio, de rasidneillitte generatio:etgood generation can divinate, scorfin à facilitadine intentiomali, affiguanda oft naturalis, ratione curus processio secundo persone, posius quam cercia, sie in similituanem nature, -plose generation i requisitam.

To socundo quia cognitiva non est finalicites, & absolute fimilitudo, fed fecundum quiente cum addito diminiente, videlicer me accountis, at proince non very as proposed the energ-Phonice, it improprie, fempra preturbiorale linagine naturali,

&

## Disp.XI. Cur voa tant.proces.gener.st. Sect.I.

& artificiali, quæ sunt imagines propriæ, veræ, ac reales, nam sicut ista obiective nos ducunt in cognitionem obiecti, per ipsas obiectiue repræsentati; Sic etiam Verbum, seu quod idem est, cognitio nos formaliter ducit in cognitionem obiecti, per ipiam formaliter repræfentati : ergo similitudo, sumpta ab intellectu, & cognitione, vera, & propria non est, & con-

sequenter nec generationi sufficiens.

6 Tertio, quia non est magis similis cognitio obiecto cognito, quam amor obiecto amato, nam similitudo cognitionis cum obiecto, stat inconuenientia cum illo, & minor non est conuenientia amoris cum obiecto, quam cognitionis cum obie-&o cognito: ergo persona procedens per voluntatem, & amorem, non minus erit similis obiecto volito, quam procedens perintellectum, & intellectionem, similis est obiecto cognito, atque adeò non minus procedit similis in natura, Spiritus sanctus, quam verbum: Vnde vtraque processio generatio esfet. Et discrimen non staret in similitudine vnius, & non similitudinealterius, sed in similitudine generis intellectiui vnius, & volitiui alterius, ergovtraque processio esset in similitudinem naturæ, & vtraque generatio, vna generis intellectiui, volitiui altera.

Quartò quia opinio illa non, statuit similitudinem in modo accipiendi naturam per processionem à principio, sed in repræsentatione illius, manquam obiecti, id auxem, sine primo, insufficiens est, & prorsus ad generationem impertinens, in qua præcipuè attendenda est similitudo in modo physicè procedendi, sue accipiendi naturam à principio: ergo si phyfice, & realiter viraque, Perfona, eodem modo processionis, accipiar naturam à principio, veraque erit in similitudinem mature, & veraque genita; quod enim vna præcedat reprætentando nacuram, & amando altera, id impercinens omnino oft, ve vna poeius, & non altera genita sir, & Fillus. Hac funt moula in eam Thomistarum opinionem communiter vibrana,

Quid autem de ca opinione sentiam, ingenue fațebor circa sente-Sienim illa rotum discrimen verinfque processionis ad solam tiam corum Senificudinem incentionziem deuoluat; vt Caietanus, & alij Thomista-Thomista

Gg 3

Yazquez.

Thomista non leuiter innuunt, iudico sufficientem non esse, & communes incursiones in illam validissimas. Sanctum vero Thomam in co sensu loquium, nunquam crediderim. Nam cognitio divina non solum est repræsentatio naturæ divinæ, & intentionalis similitudo illius tanquam obiecti, in quo conuenit cum cognitione creata respectu sui obiecti, sed etiam physica, & realis communicatio naturæ diuinæ cum Persona Verbi, & ratione illius similitudo naturalis, cum sit communicatio, & confunctio physica ciusdem generis intelligentis cum natura divina. Quod si Sanctus Thomas in boc sensu, quod crediderim: similitudinem vsurpauit, non est, cur ab eo tantillum recedamus, cum ea similitudinis intelligentia sententia nostra sit, tradita tota disp. 7. & disp. 10. sect. 8. Nec refert Sanctum Thomana eam communicationem, & similitudinem physicam non explicauisse. Tum quia cum hæc in Divinis intentionali coniuncta sit, facile est vnam ex altera colligere. Tum etiam quià similitudo in natura, quam inquirebat, Sanctus Doctor, satis denotat naturalem.

### SECTIO II.

## Sententia Patris Vasquez

Sententia P. 9 🕥 Ater Valquez disp. 13. cap. 7. sequeus Cannariensem Episcopum, docet, processionem secunda persona ideo esse generationem, potius quam tertiz, quia etiam si vtraque processo sit in similitudinem natura; nontamen vtraque pesona procedit, ve imago expressa ad repræsentandum fuum principium; nam id proprium est seeundæ Personæ, n pote procedentis per intellectum, vt Verbum mentis, & consequenter ad representandum suum principium quatenusillud principium est, obiectum ex cuius cognitione procedit-10 Hanc tamen sententiam impugnat P. Zuniga quæst. 27. disp. 2. dub. 20. memb. 5. Nam ratio imaginis expressaproduda

## Disp.XI. Cur una tantum proc. gener. sect. II. 237

repræsentandum suum principium, nec sufficiens est ad constituendum Verbum, in esse Filij, ve patet in Verbo creato, quod est imago expressa producta ad repræsentandum suum principium absque vila ratione Filij. Nec sufficiens ad excludendum spiritum sanctum à ratione Filij. Nam ratio, euius defectu Spiritus sanctus non est Filius, debet esse de ratione Filij, si enim non esser de ratione Filij, nec est, cur desectu Hius Spiritus non sit Filius; imago autem intentionalis expressa producta ad representandum suum principium non est de ratione Filij, cum increatis stet Filius nullatenus illa con-Ritutus: ergo lufficies non est vt defectu illius, Spiritus non sit Filius.

11 Hæc tamen ratio, quam P. Zuniga fusè profequitur con- Vazquium tra Vasquium, facile in secunditatem ad Spirandum, qua Fi- consequenlium ipse constituit, converti potest. Nam ratio, cuius defe- ter non imctu, Sipiritus non est Filius deber esset de ratione Filij; fœ- pugnat. cunditas autem ad spitandum non est de ratione Filij, cum increatis stet Filius nullatenus ea sœcunditate constitutus : ergo sufficiens non est ve desectu illius Spiritus non sie Filius. Quod si dicas fæcunditætem ad spirandum non esse de conceptu Filij vt sic, sed tantum fœcunditas ad communicandam alteri naturam; nam fœcunditas ad spirandum, quid proprium est Filij diuini. Similiter responderi posset tuo argumento: imaginem scilicet expressam, ad repræsentandum suum principium per modum Verbi, non esse de conceptu Filij vt sic, sed fola imago expressa naturalis ad repræsentandum suum principium,nam id præstari per modu Verbi propriuest Filijdivini. Melius Vafquium communi fundamento agreditur Momenta P.Arriaga disp. 47. sect. 3. à num. 15. Nam etiam Spiritus sanctus P.Arriage contra senest, imago Patris: ergo & Filius. Antecedens probatur, quia Fi-tentia yaslius in creatis ideò est imago Patris, non quia sit Verbum sui quez. Parentis, nec quia procedat per intellectum, sed quia habet maturam similem paremi, à quo productus est; hoc autem

habet Spiritus sauctus, vt fatetur Pater Vasquez, ergo. Quod si dicas spiritum fanctum habere quidem candem naturam; non tamen communicatam ad repræsentandum Patrem, ideoque Filium non esse. Instat P. Arriaga euidenter,

ve ipleak primò mam in creatis co iplo quod generans det limilem nautam, dat illam ad reprælentandum lunm principium, aliber non Azrotfilius, vi paset in equo generante equan, vbi malla est intencio de reperionacione, milla processio pericognicionem rergo precisio quod der fimilem maturam, datillam ad repriesentantium. Pater ausom dat candom soum naturam Spiritui fancto: ergo dar illam ad repræfemandum.

Parer creatus non est

14 Confirmat ex iplo Valquez, qui expressenum 44. comimago Filij cedit, & merito, Paerem in oremis copresentare Filium, co quamuisillu quod habeat similem naturam, solumqueitii deesse, ve sit smago Filij, esse productum à Filio. Ergo esiam Pater atornus, cum habeat eandem naturam cum Filio suo, repræsentabit illum, licer imago non sit, eo quod abipso non procedat: ergo cum spiritus sanctus habear eandem naturam cum Paure & aliunde sir à Parre productus, repræsentabit illum ve imago. Maxime our proceduo Spiritus fr in am dirudinem natura, me facetur IP. Vasquez, vicra quam sola productio desiderari potent ad raniomem imaginis, we patter in generationibus erearis.

Sobundoquia Filius divinus multam habet specialom repressonationem respectus Parris, quam non habet Spirius feadus scum Verham decundum propriam relationem non fie formalistognicio Pauris : imbromentaliteramem, thocteffranquam modimm cognitum, non minus aslacio Spiricas Cancil potest drocre in cognitionem Patris, quam relatio Filip. A liam similimadiment physicam non habet Filiatio majorem, quam Spiratio paffina : crea.

16 Tercio, Exprincipaliter, quia, ve aleiP. Vafquez, unlla par-Ficula addinida of definitioni generationis in communicantes enim latisper illamaleclarari ea omnia, quarad verata generationem, Strailonom Filii necultaria fum. Plunt sie, in definistone generationis niocorium acon divitus, quod alebeat Filius elicimago, des précise requirirar, ignosficio limilicas de disconsiderations de la constant de l Danisz, idianiem room mun. 40/expesse conceditui à Pe - Malquie apidicuplanoto : lergo spiritus danceus aris proprièlebus flando communi definicioni, quod dici non porest.

Triplex natura limili-

Has camen moments non its mihi videntur efficacia prificilem

## Disp.XI. Catera discrimina rejecta. Sect.II. 239

cilem solutionem patiantur. Quod ve facilius intelligatur tri- tudo disti a plex naturæ similitudo distinguenda est. Prima est conuenien- guenda. tia plurium in eadem spacie, vel numero natura & hoc pacto omnes Diuinæ personæ sunt inter se similes, quia omnes in eadem natura Diuina conueniunt. Secunda est, conconuenientia in eadem natura accepta à principio suo. Quo pacto tam Filius, quam Spiritus fanctus funt in similitudinem naturæ quia verique communicatur à suo principio natura Diuina. Vtraque autem hæc similitudo non est illa quam definitio generationis exprimit, quamque exigit imago naturalis Filij. Nam stare potest conuenientia in eadem natura accepta à suo principio absque imagine naturali Filij. Nam casu, quo Deus eleuasset Adamum ad Euam ex costa sua producendam, tunc Eua haberet naturam acceptam ab Adamo, tanquam à suo principio, non tamen illam haberet modo sufficienti ad generationem, & imaginem naturalem Filij.

18. Tertiaest, conuenientia in natura accepta à suo principio, modo generationi destinato, quale est semen in creatis, & sola intellectio in diuinis: quia tota vis generatiua resertur à Patribus solum intellectum intellectione sœcundum, vi nulli dubium esse potest. Sicut ergo in creatis, procedens ab also medio semine, oritur imago naturalis producta ad repræsentandum suum principium, ita in diuinis procedens eb also media intellectione oritur imago naturalis producta ad repræsentandum suum principium; cumque secunda tantum Persona oriatur hoc pacto, & nullo modo tertia, secunda tantum, non tertia, euadet imago naturalis producta ad repræsentam.

fentandum fuum principium.

Hinc facillima est præcedentium argumentorum solu-Facilis via tio. Nam etiam, si Spiritus sanctus eandem habeat naturam ad soluenda argumenta Diuinam cum Patre, & inde sit illi similis in natura accepta, contra P. non tamen est illi similis in natura accepta modo generationi Vasquium; destinato, quia illam non accipit per intellectionem, sed per volitionem; Vnde neque euadit similitudo naturalis producta ad repræsentandum suum principium. Sicut in creatis ille solus euadit imago naturalis alterius, non qui præcise accipit naturam abillo, sed qui illam accipit medio semine genera-

Digitized by Google

unois

tioni destinato, ideireo tam nutritio, quam vermium conceptio desiciunt à racione generationis, imò, & resurrectio vnius hominis ab-altero ad eam causandam divinitus elevato. Inde p ullus Filius non est gallinæ soventis, sed emittentis ouum, quia ab ista tantum procedit medio semine generationi destinato.

Vnde dıfpliceat fententia P.Yafquij, 20. Tota ergo difficultas quæ explicationem desiderare posset in sententia Vasquij, ea erit. Cur scilicet, acceptio natura per intellectionem, sit modus Diuinæ generationi destinatus, potius quam acceptio eiusdem per volitionem, quod non explicat sententia illa, & ideo reiicienda. Nam similitudo intentionalis insussiciens est generationi, vt constat ex dictis, similitudo autem physica, & naturalis in modo procedendi non competit intellectioni, eo quod sit principium productiuum, vt statutum est disp.6. sect. 1. Nisi siat ergo recursus ad rationem formalem communicandi eiusdem generiis intelligentis cum natura Dinina, vt nos tradidimus disp. 7. sect. 3. non apparet, vnde intellectio potius quam volitio, sit acceptio naturæ generationi Destinata: ergo nisi siat recursus ad nostram sententiam, explicatio Vasquij sufficiens non est.

### SECTIO III.

# Catera discrimina inter viramque processionem.

Sententia P<sub>e</sub>Martini Perez. PAter Martinus Perez disp.4. sect. 6. ideo docet processionem secundæ personæ esse generationem, non vero tertiæ, quia secunda Persona procedit per intellectionem: tertia vero per amorem, ductus doctrina illa Thomisserum imaginis, & impulsus.

Displicet tamen prime, quia in sententia huius autoris, volitio, quæ ex vi processionis Spiritui sancto communicatur, est partialis natura, & essentia Diuina: ergo processio Spiritus sancti eric in similitudinem naturæ inadequate sidque sufficere ad generatienem clarum est, quia secunda Personassie est

Digitized by Google

## Disp. XI. Contra discrimina reiecta. Sect. II I. 241

est per essentiam inadæquatam scilicet intellectionem, idque sufficit in sententia huius authoris vt illius processio generatio sit: ergo. Secundo quia procedere per intellectionem nihil aliud est in hac sententia, quam relationi productæ ex vi processionis coniungi, siue communicari formaliter intellectionem: ita autem coniungitur, & communicatur formaliter ex vi processionis relationi productæ Spiritus sancti, vt satetur ipse author. disp. 4. sect. 2. nom 8. ergo processio Spiritus sancti erie formaliter per intellectionem, & consequenter generatio. Tertiò quia, imago intentionalis sufficiens non est generationi, vi contra Thomissas expendimus sect. prima, sed vicerius physica, & naturali opus est, quam non explicat ille author.

Quidam Recentiores existimant processionem secunda tioris singu-Personz esse generationem; non verò tertiz, quia illa est à livis sentenatura dinina, ve à prima radice ab intrinseco, pon verò ista, cum supponat aliam personam procedentem scilicet secundam.

Displicer kie discursus. Primò quia explicandum illi re- Vade disstat, cur natura divina sit virtus generatiua, ve prima radix, tentiailla. non verò ve secunda, etenim vel secundo genito communicatur natura, vt prima radix, vel non? Si primum: ergo sicut secundo genito, criam si supponat primo genitum, communicatur natura vt prima radix; ita secundo procedenti, scilicer Spiritui sancto, etiam si supponat primo procedentem, & communicabitur natura vt prima radix. Si secundum; ergo ad rationem Filij opus non est communicatio naturæ, vt primæ radicis, aliter secundo genitus in creatis Filius non effet.

25 Secundo, quia vel procedere à natura tamquam à radice prima, est procedere à prima radice, que ex in producence, & aliam non supponar; & id falsum est; nam radix generativa in creatis non est omnium prima, cum supponar aliam priorem radicem, scilicer intelligendi. Vel est primo oriri à radice generativa, & non secundo, & id etiam falsum ests nam secundo genitus in creatis, Filius est quamuis non primo, ad secundo oriatur à radice generativa: ergo. Tertio; quia licet Hh

natura Dinina sit in Patre respectu Filij prima radix; in Filio tamen respectu Spiritus sancti, non est prima, sed secunda radix ergo Filius non asimilabitur Patri in conceptu primæ radicis : ergo impertinens erit conceptus primæ radicis ad generationem, que assimilationem exigit in natura cum generante.

Fundamen- 26. ptum, leuil-

Sententia

aliorum

f:...

Quartò, quia fundamentum aduersariorum sumptum ex Aristotele naturam explicante: Principium motus & quicsurz desum. tis, eius in quo est primo, & cætera: vnde inferunt naturam debere esse primam radicem, pugnat contra ipsos: Etenim ibi Philosophus naturam explicat in ordine ad omnem operationem immanentem, siue prima sit, siue secunda, aut centesima: at processio Spiritus S.est immanensiergo, & natura vt natura est., Pater consequentia quia ad mentem Philosophi non excluditur à ratione naturæ secunda operatio. Confirmatur, ibi explicatur natura à Philosopho, vt principium operationum immanentium, qualis non est generatio creasa: ergo explicatio natura ibi tradita ad rem non est pro generatione viuentium : ergo seorsim ab ea explicatione naturæ, explicandum est, cur secunda Persona, potius quam tertia, Filius sit, eiusque processio generatio.

> Alij Recentiores ex August. lib. 15. de Trinitate cap. 26. ideo censent secundam Personam esse Filium, quia procedit ab vno, scilicet, Patre, at Spiritus sanctus procedit à Duobus, Patre, scilicet & Filio, ideoque non esse Filium, quia vt Filius sit, qui procedit à duobus debet esse ab vno tanquam à Patre, & ab aliotanquam à matre, quod longissime à Mysterio Tri-

nitatis politum est.

Hoc tamen discrimen iure optimo repudiatur ab omni-Recentium, 28. bus. Primo, quia si attente introspiciatur, solam sidem pro ratione dat quod ad præsens institutum non est : reddenda ergo est ratio, cur procedens ab vno sit Filius, potius quam procedens à duobus. Secundo quia, licet Spiritus sandus à Patre, & Filio procedat, non tamen procedit ab illis tanquam à duobus sed tanquam ab vno spiratore: cur ergo Filip non crit? Tertio quia, si ex creatis inferendus esset in Divinis conceptus Filij, Verbum non effet Filius, etenim in creatis, quod procedit ab

Digitized by GOOGLE

## Disp.XI. Catera discrimina rejecta. Sect.III. 243

vno, qui sit Pater, Filius non est, quamuis procedens ab vna quæ sit mater Filius sit, nempe Christus: Verbum autem procedit ab vno qui sit Pater ergo Filius non erit.

Quarto in creatis commixtione seminum, non implicat generatio à duobus, qui sint Pater, & Filius: ergo processio Spiritus sancti non ideo defficier à ratione generationis, quia sit à duobus, qui sint Pater & Filius. Denique processionem aliquam esse generationem, vel non esse, non oritur ex co quod sit ab vno, vel pluribus, sed ex eo quod sit origo viuentis à viuente coniuncto in eadem natura; cur ergo processio Spiritus sanchi, cum sit origo viuentis à viuente conjuncto in cadem natura, generatio non erit?

30 Vleimum discrimen esse posser, ideo processionem discrimen tertiæ Personæ generationem non esse, quia nec est à prin-divinæ gecipio viuente, nec personali, nam relatio Spiratoris persona- ab Spiritus litas non est: bene vero Paternitas, à qua tanquam à Princi- processione, pio personali oritur secunda Persona, & ideo genita est, & Filius isuper spirator, à quo procedit Spiritus sanctus, viuens -formaliter non est, cum non sit intelligens, aut volens, sed amor tantum subsistens; Pater autem, à quo secunda Persona procedit, est formaliter viuens, cum sit formaliter intelligens, & volens. Inde processio secundæ Personæ est generatio; non vero tertiæ, quia illa est à principio viuente, non vero ista.

Hoc tamen dicrimen, qua parte exigit ad generatio- cipium Pernem principium subsistentia personali completum, non sonalitate completum placet. Tum quia subsistentia Personalis in relationibus ne- necessarium cessaria tantum est simpliciter ad constituendam personam, non est. non ad operationes exercendas. Etenim si Diuinitus humanitas Petri subsisteret subsistentia Leonis, potens esset ad suas operationes exercendas: ergo etiam ad generandum; cum non minus ad istam, quam ad istas virtus productiua vltimo complecta requiratur. Tum etiam quia ad rationé Filij opus no est principium personalitate completu, ve patet in brutis. Tum denique quia principium in definitione generationis traditum præscindit ab omni principio, cum sit quid omni generacioni commune: ergo præscindit à principio, personalitate:

tione pin-

& pura subsistentia completo, quod quid commune est Spiratori, viPote principio subsistenti: ergo.

Spirator oft 32 formaliter viu:ns.

Displicer etiam quia parte docer, Spiratorem non esse formaliter viuentem. Tumquia individuum Spiratoris est concretum substantiuum Patri, Filioque commune, non minus quam concretum Dei commune est omnibus Personis. Et mea opinione concretum Spiratoris constituitut natura diuina,tanquam termino, communicando, amore, tanquam ratione formali communicandi, & relatione Spiratoris, tanquam virtute productiva. Vnde non minus est formaliter vivens, quam adividuum Pater. Tum etiam quia, etiam si individuum, non natura diuina, sed amore cantum mutuo, iste est, saltem materialiter, materialiter viuens, cum sit realiter Deus, idemque est de ipio sp ratore;

"picatoris est saltem

viu ens, not que sufficit processio Spiritus sancti saltem materialiter erit à principio generationi. viuente, & consequenter generatio. Id enim ad generationem sufficere in creatis, negari non potest, at statim ostendo. Tum præterea quia, nullus Theologorum hactenus dubitauit Spiritum sanctum esse à principio viuente, imò cum processio Spiritus sancti, sit vitalis, & immanens, hoc ipso principium est formaliter viuens: ergo. Tum denique, quia, potentia generativa in creatis non est formaliter vivens, sed tantum materialiter ratione identitatis cum principio intelligendi, & volendi; Spirator autem etiam est materialiter viuens; cum identificetur naturæ diuinæ: ergo id sufficiens erit virtuti generandi, vel saltem illi non obstabit.

tiæ recensita.

nientia il- 33 Confirmo, nam si spirator solo constitueretur amore sublius senter. sistente, solum illum posset ex vi processionis communicare Spiritui sancto, vnde Spiritus ex vi processionis, neque esset Deus, neque Persona, nec intelligens, imò neque amansssed amortantum personalitate subsistens, quæ omnia absurdissima mihi sunt, ve contra P. Arriagam expendebamus supra: ergo Spirator non constituitur solo amore subsistente. Sequella probatur, quia Spirator tantum communicare potest Spiritui san-&oex vi processionis, id quod in se habet, quodque requisitum est ad productionem Spiritus: idautem solus sit amor, qui nec Deitas est, nec natura divina, nec intellectio, aut voluntas: ergo Spiritus sanctus ex vi processionis, nec Deus esset, cum fine sine Deitate non stet Deus: nec Persona, cum hæcsine natura non consistat; nec intelligens, cnm sine intellectione nullum sit, necamans, cum hoc sit conjunctum ex amore, & natura volitiua, seu voluntate.

# ፟፠፟፠፟፠፟፠፟፠፟፠፞፠**፠**፞፠**፠፞፠ፙፙፙፙፙፙ**፞፠፞፠፞፠

#### DISPVTATIO XII.

De relationibus diuinis in communi.

XPOSITIS diuinis processionibus, earumque principiis, & discrimine inter vtramque, cur vna potius quam altera generatio sit. Ad diuinarum re-

lationum existentiam, numerum, qualitatem & distinctionem earum, tum inter se, tum ab essentia, proram vertit disputationum ordo. Quibus explicatis, planior, & facilior erit ad Personas in particulari descensus; vtpote relationibus constitutas, iuxta inferius dicenda.

## SECTIO I.

# An sint in Deo relationes reales ad intra.

PRimus in hoc puncto errauir Arius Epist. ad Alexan- Errores cirdrum Alexandrinum apud Epiphanium hæresi 69. ea diuinara pag 2. Qui ne concederet Filium coæternum Patri, quia cor-relationum relata sunt simul, negauit relationes in divinis. Secundus errauit Guillelmus Parisiensis tract.de Trinit.probatur ex prosesso tam in Deo, quam in creaturis, relationes non esse reales, sed entia rationistantum. Alij denique, alioqui catholici, errauerunt putantes dabilem esse viam ad negandos omnes respectus

Digitized by Google

tam in divinis, quam in creatis, si dicatur, Personas divinas non constitui proprietatibus relatiuis, sed absolutis.

nes reales ad intra.

Dantur in 3 Asserendum ergo est Primo, dari in Deo relationes reales De relatio- ad intra. Probatur primo ex Scriptura, divinas Personas nominibus relatiuis exprimente, Patris Fily, Verbi, vnigeniti, Spi-Spiritus Dei, Spiritus Fily, & Spiritus veritatis, qui à Patre procedit. Vt constat Ioan. 1.8.15.16.17. & 1. Ioan. 5. Roman. 8.Galat 4. In quibus omnibus nulla est improprietas, aut Metaphora, sed proprietas summa; cum prima Trinitatis Persona vere sit Pater, secunda Filius Verbum, & vnigenitus; tertia Spiritus à Patre Filioque procedens. Confirm.nam locutiones sacras, in materia doctrinali, licitum non est ad metaphoricos fensus detorquere, maxime, quando constanter vnisormes funt, vi contingit in eis Personarum nominibus, aliter nihil certum ex Scripturis constare posset : ergo.

Secunda probatio ex Conciliis. To letano. vormagien-6,& Florentin o.

4 Secundo probatur ex Conciliis. Nam Toletanum XI.tacita Pontificum, & Ecclesiæ approbatione munitum in confesfione Fidei cap. 1. ait. In relatius Personarum nominibus Pater ad Filium, & Filius ad Patrem, & Spiritus sanctus ad verosque refertur. Que cum relative tres Persone dicantur, una tantum natura per ubstantiam creditur, Er non longe inferius. In relatione Personarum numerus cernitur. Et post pauca. Hoc solo insinuant numerum, quod ad inuicem suns. Similia habet Concilium. Vuormaciense Prouinciale. Pater est non ad se, sed ad Filium, & quoi Filius est; non ad se, sed ad Patrem. Insuper in Florentino sessione 18. post medium §. diuina substantia, loannes Theologus ex sententia Græcorum Patrum ait Proprietates nequaquam communicabiles sunt, quod est relationis vi creditur connenire. Et post pauca. Nil nisiprincipi; habitudo est, in quo hoc duo considerantur, à quo aliquid, & ad quod aliquid. Et in cadem sessione S. Dixiquidem. Solarelacio apud omnis Gracos, & Latinos Doctores divina processione Personas multiplicat; itavt, non aliaratione, quam vi relationis una Persona ab alia differat. Cum ergo distinctio personarum sit realis, constans quoque est relationes diuinas reales esse.

Tertio probatur ex Patribus. Nazianzenus orat 13. quæst. Tertia pro- 5 natio ex Pa- 2. de pace, semel & iterum inculcat. Relationem; & ordinem inter

# Disp.XII. De relationib. dinin in commun. Sect. 1.247

insen se babere Personas. Athanasius Dialogo de S. Trinitate con-tribus Natra Anomaum. Spiritus veritutis Patrem nobis, & Filium pradi- Athanafio caust, qua nomina relationes in divina essentia nobis indigitant. Basilio. Et Dialogo 1. contra Macedonium initio. Nomina Patris, & Fi- Augustino. lij relatina sant. Basilius lib. 2. contra Eunomium notat. Patris, & Fili nomina, folum, quam inter se habent, habitudinem oftendere. Augustinus 5. de Trinitate cap. 5. 2 nia Pater non dicitar Pater, nisi exec, qued est es Filius & Pilius non dicitur, nisi exec, qued babeat Patrem, non secundum substantiam hac dicuntur. Quia non quisque corum ad seipsum, sed ad invicem, atque ad alterntrum ifth dicuntur. Tenet expresse Sanctus Thomas cum Magistro hic, quæst.27 art 1. Et de potentia quæst 8. art. 1. vbi nostram conclusionem de side appellat,

Quarto probatur ratione, nam in Deo dantur processiones reales ad intra: ergo, & relationes reales Persona produ- Rabilitum. centisad productam, & productæ ad producentem. Patet consequentia, nam productio realis, necessario fundat relationem realem, vel estipsa relatio. Confirm. Primo: nam produ-Aio realis necessario fundat distinctionem realem, cum idem non possit seipsum, saltem connaturaliter, producere, vt ostendimus disp. s. sect. i. distinctio autem realis in divinis stare non potest absque oppositione relativa: ergo. Confirm. Secundo, nam quæ sunt ad aliud, relativa sunt: Pater autem ratione Paternitatis est ad aliud, nempe ad Filium, & Filius ratione Filiationis est ad aliùd, videlicet ad Patrem: ergo Paternitas, & Filiatio erunt conceptus relatiui, idemque est de spiratione actiua, & passina, cum sint vicisim vna adalteram.

Obiicies, productionem ad extra non consequitur in Deo relatio realis; ergo neque productionem ad intra similis relatio consequetur. Patet consequentia, quia non minus productio ad extra fundat respectum producentis ad productum, quam productio ad intra: ergo vel vtraque, vel neutra fundare debet in Deo relationem realem. Respondeo concesso antecedenti, quod negari posse iudicat. P. Zuniga disp. 3. dub. 1. num,2.negans consequentiam. Disparitas est, quia productio ad extra est realiter à Deo distincta, ipsique contingens, vnde fundare in Deo non potest relationem realem à Deo indistinctam, de qua hic agitur, nam distinctam non renuam:produ-&io vero ad intra, est Deo omnino necessaria, ipsique realiter identificata, vnde intra Deus fundare debet relationem realem, cuius, circa productionem ad extra, nulla est in Deo necessitas. Addo ex productione ad extra necessario resultare relationem in termino producto respective ad principium, videlicet creaturæ ad creatorem: ergo similiter ex productione ad intra necessario resultabit relatio in termino producto, Filio scilicer, & Spiritu sancto: atque adeò eo argumento duplex saltem in Deo conuincetur relatio realis.

Quid lit relatio quoad esse in , & ad.

Sed difficultas est inter Catholicos, An diuinæ relationes sint reales, non solum quoad esse in, idest respectu perquoad esse sonz cui insunt; sed etiam secundum esse ad; idest in ordine ad terminum, ad quem referunt. Caietanus hic quæstione 28. articulo 1. existimat relationes diuinas secundum esse ad reales non esse, sed rationis. Quam sententiam tenent Palludanus in 3. distinctione 1. quæstione 2. articulo 8. & 4. Ferrariensi 2. contra gentes capite 9. & 4. contra gentes capite 14. Canariensis quæstione 28. articulo 1. Fauet Henricus in sum. articulo 34. quæstione 2. Et P. Torres. qustione 28. 2rt. r.

ad.& in Icales funt.

Relationes 10 Asserendum est secundo cum vera, & communi Theologorum sententia, relationes diuinas enam secundum esse ad reales esse. Tum quia divinæ relationes, sicut sunt vere, & realiter in suppositis suis, ita sunt vere, & realiter ad terminos suos; alioqui constitutio, & dinstinctio Personarum, sumpta à relationibus, quatenus, se mutuo respicientibus, vera non esset, & realis. Tum etiam quia in relationibus divinis esse in, & esse ad sunt realiter idem, aliter Paternitas idemque est de aliis, esset duplex relatio, realis vna, rationis altera: ergo: vtrumque esse ad, & in reale erit. Tum insuper, quia relationes diuinæ sunt realiter idem cum essentia, etiam secundum esse ad: ergo, & quid reale. Tum denique, quia secundum esse ad existunt à parte rei, Paternitatem autem referre Patrem ad Filium, nec chymericum est, nec pendens à nostro cogitatu: ergo quid reale Crit.

Til.

Firmat 11

## Disp.XII. De relation. divinis in com. Sect. I. 249

Firmat S. Thomas quæst. 28. art. 1. vbi disputans, vtrum S. Thomas in Deo sint relationes realies? Affirmativam partem ita pro- affertum, bat. Qued Pater non dicitur nist à Paternitate. & Filius à Filiatione si igitur Paternisas, & Filiatio non sunt in Deo realiter. sequitur, quod Deus non sit realiter Pater, aut Filius, sed secundum tationem intelligentia tantum quod est haresis sabelliana. Et iterum in corpore. Cum autem aliquid procedit à principio eiusdem natura; nec effe est quod ambo, scilicet procedens, & id à quo procedit, in codem ordine conveniant, & sic oportes quod babeant reales respectus ad invicem ergo respectus Divinarum relationum ad inuicem sunt reales. Quod ex præcedentibus Verbis ita infert S. Doctor. Cum igisur processiones Dinina sint in identitate natura ( vi ostensum est , ) necssee est , quod relationes, qua secundum processiones Dininas accipiuntur, sint relationes reales.

Obiicies Sanctum Thomam de potentia quæst. 2. art. 5. Idem Tho. 12. corpore ita Potentem. Relatio secundum rationem sui generis, dus, & exin quantum est relatio, non habet quod sit aliquid, sed solum quod plicatus. sit ad aliquid. Quod sit vero aliquid secundum rem, babet exilla Parte, qua in est, vel vi idem secundum rem in Dininis; vel vi habens causam in subiecto, sicus in creatis. similia habet in 1. dist. 20. quæst. 1. art. 1. & dist. 26. quæst. 2. art. 2. ad. 3. ergo relationes Divinæ secundum esse ad nihil sunt reale. Respondeo san Aum Thomam solum contendere relationes non esse aliquid intrinsece affixum, aut constitutiuum termini. Ideireo vocat illas assistentes, non intrinsecus assixas, Hoc autem non obstat, quominus respectus ad terminum sit realis in se.

SECTIO.

### SECTIO II.

## Quot sint diuina relationes.

In Deo Sunt 13 tres relationes realiter inter le diftinaz.

Sfero prime, effe in Deo cres relationes reales, realicerincor le distinctas, scilicer Paternitatem, Filiationem., & spirationem passuam. Conclusio est certa. Nam in Trinimate funt wes Persona propriis relationibus constituta, & realiser inter le distincte, quod esse fere de Fide tenet P. Zaniga disp.z.dub.9.80 appositum erroris sugillant P. Torres, 80 P. Molina, & ex parce, quo ad distinction & scilicet P. Vasquez: ergo in Trinitate sunt tres relationes reales realiter inter & distincte, quibus cres persone distinguantur interse. Confirm nam Persone divine secondum absoluta distingui non posfunctorgo cancum diffringui non pollunt fecundum relationes: ergo cum line mes Personæ realiser distinctæ, mes quoque similiter debent effe relationes.

Quarta re- 14 spiratori s admittenda in Deo.

- Assero 2, quarram esse in Deo relationem, scilicet spira. latio,scilicet toris realizer distinctam à Spiritu sancto; à Paternitate vero, & Filiation examum virtualiter. Hac conclusio, licet tam certa non sit, quam præcedens; en tamen omnium Theologorum calculis firmara cum Saucto Thoma quæst. 28. art 4. Probatut primo ex Concilio Lugdunensi sub Gregorio X. cap. vnicode summa Trinicate, & Florentino sell. 24. stavuencibus Patrero, '& Filiumvnica Spiratione producere Spiritum sanctum: hæc autem vnica spiratio est relatio, non constituens Spiritum sanctum, sed principium illius, scilicet spiratorem: ergo admittenda est relatio Spiratoris, quæ cum vnica sit, & communis Patri cum Filio distincta debet esse virtualiter à Paternitate Filiatione; cumque sit virtus productiva Spiritus sancti, distin-La debet esse realiter ab illo, vt constat ex dictis disputat. 6. lect. 1.
  - 15 Ratio nostræ conclusionis est. Naminter producens, & productum intercedere debet relatio principij ad terminum productum.

productum. Cumque Pater, & Filius sint vnus Spirator, & vnum principium Spiritus Sancti, debet quoque esse vnica relatio spiratoris. Etenim Pater Paternitate, vipote virtute generativa folum respicit Filiumi& Filius Filiatione, solum respicit Pattem. ergo ve veerque vnica Spiratione, Spiritum sanctum respiciat admittenda est voica spiratoris relatio verique communis. Nec obstat, Concilia & Patres expressam hujusce relationis mentionem non fecisse, nam satis illum indicasse conflatex dictis.

16 Obiicies vna relatio nequit in altera fundari relatio autem spiratoris, fundari dederet in relationibus Patris, & Filij : ergo mon datur talis relatio. Respondeo negans maiorem. Vna enim relatio fundatur, seu fundari potest in altera quando hæc altera per se ipsam, nec terminum respicit, nec est virtus produ-Qua illius. In divinis autem Paternitas, & Filiatio, nec per se iplas respiciunt Spiritum S. nec sunt virtus productiva illius;

vnde in illis fundari potest relatio spiratoris.

17 Affero 3, quatuor tantum esse ralationes, & non plures. In Deo qua-Est communis Theologorum sententia cum sancto Thoma relationes quælt. 28.art. 4.& quælt. 33.art. 2.& 3.probatur;nam in Trinita - admittendæ te dux tantum sunt Personx procedentes, Filius scilicet, & Spiritus sanctus: ergo duz tantum erunt relationes Personarum producentium videlicet Paternitas, & spiratio activa; & duæ productarum, nempe Filiatio, & Spiratio passiua: vlterior autem processio non est: ergo neque ratio, que non alio titulo, quam processionis ponitur in Deo, sermo enim est de ratio. nibus ad intra, quæ sola possunt processione multiplicari, cum finerelationes producentis & producti.

18 Obiicies primointer divinas Personas datur relatio simili- & dissimili sudinis, & dissimilitudinis, ergo dantur plures quam quatuor tudo in re relationes. Consequentia videtur optima. Antecedens proba-lationibus tur. Nam relationes diuinæ sunt similes in conceptu relationis est distincti & dissimiles in suis differentiis. Respondes, concesso anteceden- ab ipsis, te, negans consequentiam. Nam similitudo, & dissimilitudo inter divinas relationes nihil est diversum ab ipsismet relationibus, se ipfis enim conveniunt, & seipsis etiam disconveniunt

nam se ipsis funt relatio, & se ipsis sunt talis relatio.

19 Instabis,

19 Instabis, conceptus relationis vt sic est relatio: hæc est distincta ab omnibus quatuor relationibus, ergo datur quinta relatio. Maior certa est, minor probatur, nam relatio vt sic non minus distinguitur, à differentiis Paternitatis, & Filiationis, qua relatio spiratoris, ergo sicut relatio spiratoris constituit distincham relatione à Paternitate, & Filiatione cum sola distinctione virtuali ab illis, ita relatio vt sic. Respondeo, concessa maiori, negans minorem, & probationis antecedens. Relatio enim vt sic, non virtualiter, sed nostro tantum modo concipiendi distinguitur à différentiis Paternitatis, & Filiationis. Addo sermonem non esse de relationibus diuinis comparatis cum relatione in communi, sed de illis comparatis inter se secundum proprias corum differentias.

20 Obiicies secundo. Relatio spiratoris identificatur realiter cũ Paternitate, & Filiatione, ergo nequit esse vnica, sed duplex. Probatur consequetia, quia vnica relatio nequit pluribus distin-Ais identificari, hocenim proprium est perfectionis absolutæ. Respondes, concessoante cedente, negans consequentiam, eiusq; probatione, quia spiratio est vnica comunis Patri cum Filio, cu ambo sint vnius spirator, vnumque princium Spiritus sancti. Instabis: ergo Paternitas, & Filiatio erunt realiter vnica relatio, atq; adeò non erunt in Trinitate tres relationes realiter inter se distinctæ. Respondes, Paternitaté, & Filiation é esse vnica relationé realiter ad Spiritum. S. quia sunt vnica spiratio actiua inter se verò esse duas relationes realiter distinctas, cumquetiam distinguantur realiter ab spiratione passiua constans est, esse in Trinitate tres relationes inter se realiter distinctas.

obicaio ex & Fliatio. t one passi-

22 Obiicies tertiò, Paternitas, & Filiatio non possunt distingui distinctione realiter à Spiritu S. per se ipsas, eo quod exigant identificari sibi Paternicatis realiter relationem spiratoris, neg; distingui possunt per ipsam nis ab spira. relationem spiratoris: ergo nulllo modo distingui possuntà Spiritu S. Antecedens quo ad primam partem patet. Tum quia Paternitas, & Filiatio per se ipsas non sunt virtus productiua, nec relatio, aut oppositio cum spiritu sancto. Tum etiam quia natura diuina, etiam exigit sibi identificari relationem spiratoris, nec tamen id sufficiens est, vt distinguatur à Spiritu sancto. Quoad secundam igitur partem probatur antecedens

## Disp.XII. De relation. divinis in com. Sect. III. 253

dens. Nam si Paternitas, & Filiatio distinguerentur realialiter ab Spiritu sancto per relationem Spiratoris, maximè, quia hæc identificatur realiter cum illis: id non sufficit, nam etiam identificatur realiter essentiæ, nec tamen ita distinguitur realiter à Spiritu sancto: ergo.

Respondeo Paternitatem, & Filiationem non distingui realiter ab Spiritu sancto per relationem Spiratoris, nec præ- Paternitas cise, quia hæc identificatur realiter cum illis, sed quia per illam & Filiatio denominantur Pater, & Filius producentes: seu spirantes Spiri-tur realiter tum S. quam Denominationem non sortitur essentia, nec vila ab spiritu perfectio absoluta, quia incapaces sunt omnis distinctionis realis ab Spiritu sancto, de quo ex professo disp. 19. sect. 2. & 3.

#### SECTIO III.

## An relationes divina sint pradicamentales, vel transcendentales.

PRior sententia docer diuinas relationes prædicamentales non esse, sed transcendentales tantum. Ita Docti Recentiores. Posterior vero tuetur, esse prædicamentales simul, & transcendentales. Ita P. Zuniga quæst. 28. disp. 3. P. Arriaga disp. 48. sect. 2. Tota huius controuersiæ dicisso pendet ex constitutione veriusque relationis, & discrimine earum inter se ; si enim relatio prædicamentalis hoc differat à transcendentali, ve opinantur prioris sententiæ Patroni, quod illa sit contingens subjecto, non vero ista; certumest, Diuinas relationes non posse esse prædicamentales, cum subiectis, vel quasi subiectis contingentes esse non possint. Si vero relatio prædicamentalis præscindat ab eo, quod contingenter, vel necessario adueniat fundamento, hoc pacto posterioris sententiæ Doctores asserunt, divinas relationes prædicamentales esse, etiam si subiectis necessario conueniant.

25. Mihi tamen placer commune fundamentu, eo distingues Discimen relationé prædicamentalé à transcendentali, quod ita sit adæ-relationis quate idem



transcen. dentali.

mentalis à idem cum solo fundamento, hocque per se ipsum sit respectus ad terminum, prædicamentalis vero, non ita; sed distincta fie à fundamento, seu adæquate, vi relatio productionis, & vnionis, sed inadæquate: v. similitudo inter duo alba, siue ea relatio fundamento, aut subiecto contingenter conueniat; sue necessario; lid enim ad discrimen veriusque relationis maserialiter se habet. Quod autem possibiles sint relationes mediæ, à fundamento, & termino distinctæ, eique non contingenter, sed necessario convenientes, mihi tam in creatis, quamin Diuinis compertum oft. Nam Pater, & Filius respiciunt Spiritum sanctum per relationem Spiratoris ab ipsis virtualiter distinctam, & non contingenter, sed necessario convenientem. Et creaturæ omnes respiciunt Deum creatorem per actionem: quia producuntur, & dependent ab ipso, cum tamen dependentia creaturarum à Deo non st illis contingens, sed necessaria.

Paternitas, & Filiatio funt relatiodentales.

Assero igitur primò. Paternitatem, & Filiationem esse relationes transcendentales, non vero prædicamentales. Promes transeé- batur ex dictis. Nam Pater per se ipsum, & non per Paternitatem distinctam respicit Filium; similiter Filius per se ipsum,& non per Filiationem distinctam respicit Patrem : ergo erune relationes transcendentales, non vero prædisamentales. Idem dicendum est de Spiratione actiua, & passina inter se. Nam Spirator per se ipsum, & non per spirationem actiuam distinctam respicit Spiritum sanctum,& econtra Spiritus sanctus per se ipsum & non per Spirationem passiuam ab ipso distincham respicit spiratorem.

Relatio Spi- 27. ratoris relpedu Patris, & Filij ad Spiritum fan Aum przdica. mentalis cit.

Assero secundo, Relationem Spiratoris respectu Patris, & Filij ad Spiritum sanctum esse relationem prædicamentalem. Probatur quia Pater, & Filius, non per se ipsos respicium Spiritum sanctum, sed per relationem spiratoris ab ipsis virtualiter Distinctem; ergo respectu eorum in ordine ad Spiritum sanctum pradicamentalis erit.

Obiicies primo ex P. Zuniga. In Deo est vera Paternitas, & Filiatio, imo magis proprie, quam in creaturis, iuxta illud Ephel. 3. Ex que omnis Paternitas in calis, & in terra nominatur. Paternitas autem, & Filiatio sunt veri respectus prædicam

Digitized by GOOGIC

## Disp.XII. De Relat. divin. in commun. Sect. III. 255

dicamentales: denique est de relationibus spiratoris, & spirati : ergo. Confirmat, nam productionem creatam comitatur relatio prædicamentalis:ergo etiam divina. Respondeo, concessa majore distinguens minorem, Paternitas, & Filiatio sunt respectus prædicamentales in creatis, concedo, in divinis nego. Ratio est, quia in creatis non identificantur adæquate cum folo fundamento; bene, vero in diuinis.

29 Obiicies secundo ex P. Arriaga. Inter Patrem, & Filium Quid de fi. stat relatio similitudinis, cum Paternitas, & Filiatio conue. militudine, & dissimiliatio conue. & dissimiliationis & dissimili niant in conceptu relationis, stat etiam relatio dissimilitudinis, sudine dicecum opponantur inter se: relatio autem similizudinis, & dissi- dum in dimilitudinis est prædicamentalis; cum dicat vtrumque extremum: ergo. Hoc argumentum non probat Paternitatem, & Filiationem esse relationes prædicamentales, sed similitudinem inter illas, si hæc includat vtramque relationem, nam Paternitas, ve talis non constituitur Filiatione, nec Filiatio Paternitate, nec aliqua earum distinguitur à suo sundamento, atque adeò licet similitudo, & dissimilitudo inter Paternitatem: & Filiationem esset relatio prædicamentalis, non tales erunt Paternitas, & Filiatio.

- 30 Obiicies tertio, tota ratio, cur relatio prædicamentalis à fundamento distinguitur, est, quia illi conuenit contingenter: ergo si relatio prædicamentalis distincta debet esse à fundamento saltem inadæquate, contingens quoque debet esse illi: nulla autem diuina relatio potest esse contingens fundamento: ergo neque poterit esse prædicamentalis. Antecedens probatur, quia si conueniret necessario, opus non esset distingui, ve parer in relatione transcendentali, quia necessario conuenit fundamento ab co non distinguitur : ergo.
- Respondeo negans antecedens, eiusque probationem. Ratio enim, cur relatio prædicamentalis distincta debet esse à fundamento, est, vel quia aduenit illi contingenter; vel si necessario conueniat, quia fundamentum se solo, & per se ipsum non potest ad terminum reserri, vt in Patre, & Filio patet, qui per se ipsos referri non possunt ad Spiritum sanctum; sed per relationem spiratoris ab illis distinctam; & in creaturis dependemibus à Deo necessario in sieri, non per se ipsas, sed Kk

per

per dependentiam abillis distinctam. Relatio autem transcendentalis præstat, non solum necessario conuenire fundamento, sed etiam fundamentum per seipsum referri ad terminum, & non per relationem distinctam.

## SECTIO IV.

An divina relationes distinguantur ab essentia realiter formaliter ex natura rei, vel tantum virtualiter.

Scotorum 32 distinctio ex natura rei Ilbrata.

Istingui realiter formaliter ex natura rei affirmat illustrissima Scotorum familia cum suo subtilissimo Duce, à quibus veraque schola Thomistarum; & Iesuitarum Libens semper recessit. Distinctionem realem formalem ex natura rei vocant distinctionem quandam mediam inter realem absolutam, quam nos vocamus materialem. & rationis, siue à nostri intellectus consideratione dependentem. Quam sententiam Recentiores multis tentant deturbare, sed meo iudicio irrito conatu: Expendam singulas eorum incursiones.

Concilium Florenting.

33 Arguunt primo ex Concilio Florentino ita loquente: Porto autem, ne divinitatem coniunctionemque divina substantia distribuere, acipsam eandem substantiam re, non autem sola ratione, ab hypostasibus, & personis differre credere videmur & c. Vnde ita argumentantur. Personalitates, & essentia sola ratione distinguntur: sed distinctio realis formalis ex natura rei, non est distio rationis, sed omnino independens à nostri intellectus consideratione: ergo relationes, & essentia non distinguntur realiter formaliter ex natura rei.

Procedens 34 Pugnat.

Hæc tamen ratio facile contra distinctionem virtualem argumenta converti potest, quippe à pia nostri intellectus meditatione virtualé ex. omnino independentem: etenim non communicari Paternitatem, & communicari essentiam, nullatenus pendet à mostra consideratione, in quo consistit distinctio virtualis, ergocum

## Disp.XII. De Relat. divin. in commun. Sect. IV. 257

cum relationes, & essentia sola ratione ex Florentino distinguantur, nullatenus virtualiter distingui porerunt, sicut nec possunt formaliter ex natura rei distingui : sicut ergo arguentes suam distinctionem virtualem cum Florentino componunt, explicantes illud de distinctione materiali : cur non poterunt componere Scotista cum distinctione ex natura rei explicantes idem Concilium de distinctione reali absoluta, siue materiali.

- 35 Arguunt secundo ratione. Distinctio realis vt sic opponitur identitati reali ve sic : ergo impossibile est, ve eidem entitati conveniant distinctio, & identitas realis respectu eiusdem. Antecedens patet, nam tunc aliqua opponuntur, quando vnum inducit alterius negationem : sed identitas realis vt sic inducit negationem distinctionis realis vt sic : ergo identitas realis vt sic, & distinctio realis vt sic opponuntur. Minor probatur, quia identitas realis vt sic opponitur contradictorie non identitati: sed non identitas est distinctio: ergo identitas realis vt sic, essentialiter dicit, vel inducit non distinctionem, & consequenter carentiam distinctionis: at relationes, & essentia dicunt identitatem realem inter se : ergo dicere non possunt distinctionem realem formalem ex natura rei.
- Non est momenti incursio ista, eamque facillime eludent Scotistæ: Etenim identitas realis materialis, siue absoluta, soli scalis ve sic, opponitur distinctioni reali materiali, siue absolutæ; non au- opponitur tem formali ex natura rei, quæ distinctio minor est, quam reavirtuali, ita lis absoluta: sicut identitas materialis non opponitur distinctio- neque for. ni reali virtuali in sententia argumentantium, sed soli distin- mali ex na-Aioni reali materiali, sicut ergo optime componuntut identitas realis materialis, & distinctio realis virtualis; ita, inquiunt Scotistæ, optime cohærent identitas realis absoluta, & distin-Aio realis formalis ex natura rei.

Instant Recentiores efficaciter, vt ipsi aiunt, contenden- Efficacior tes identitatem realem absolutam etiam opponi distinctioni instantia. reali formali ex natura rei. Identitas realis ve sic præcisa ab identitate reali formali ex natura rei, & ab identitate absoluta opponitur distinctioni reali ve sic, præcise à distinctione reali formali ex natura rei, & distinctione reali absolutajoigo iden-

Kk 2

Digitized by Google

titas

titas realis vt sic, opponitur etiam distinctioni realiformali ex natura rei ergo identitas realis absoluta opponitur distinctioni reali formali ex natura rei. Antecedens clarum est, quia identitas, & distinctio, sunt termini inter se oppositi, sicut esse, & non esse.

Prima consequentia, scilicet identitatem realem vt sic, opponi distinctioni ex natura rei; probatur. Distinctio ex natura rei participat rationem distinctionis realis vt sic; ergo identitas realis vt sic, quæ opponitur distinctioni reali vt sic, opponitur distinctioni ex natura rei, quæ rationem communem distinctionis participat. Antecedens probatur, nam ratio communis distinctionis realis præscindità distinctione reali ex natura rei, & realiabsoluta, sicut animal ab homine, & leones ergo sicut homo, & leo participant rationem animalis, sic distinctio ex natura rei, & realis absoluta participant rationem distinctionis realis præcisæ. Prima consequentia probatur, quia quod oponitur alicui prædicato alicuius constituti, opponitur eriam ipsi constituto, sic ratio accidentis opponitur homini, ratione, prædicati communis substantiæ, quod est de constitutiuo ipsius hominis: sed identitas realis vt sic opponitur distinclioni reali ve sic, quæ est prædicatum essentiale distinctionis realis formalis ex natura rei; ergo identitas realis vr sic apponitur distinctioni reali ex natura rei.

39 Secunda consequentia primi entymemmatis, scilicet, identitas realis absoluta opponitur distinctioni reali formali ex natura rei, Probatur. Quando duo prædicata communia dicunt inter se oppositionem, etiam inseriora includentia talia prædicunt inter se oppositionem; ergo si identitas realis ve sic & distinctio realis ve sic, dicunt inter se oppositionem, etiam identitas realis absoluta, & distinctio realis formalis ex natura rei, quæ sunt inseriora includentia rationes identitatis, & distinctionis, dicent inter se oppositionem. Antecedens probatur, quia ex eo quod accidens, & substantia, dicant inter se oppositionem, recte infertur, quantitatem, & leonem, quæ sunt inferiora includentia rationes substantiæ, & accidentis, dicere inter se oppositionem; ergo ex eo quod identitas realis ve sic, & distinctio realis ve sic, dicant inter se oppositionem, recte

## Disp XII. De Relation. divinis in com. Sect. IV.259

sequetur, identitatem realem absolutam, & distinctionem ex

natura rei dicere inter se oppositionem.

Hæc tamen ratio, vel prorsus inessicax est, vel penitus distinctionem realem virtualem euertit. Nam identitas realis vel ineffivt sic, præcisa ab identitate reali materiali, & identitate reali cax est, vel virtuali opponitur distinctioni realive sic, præcisæ à distin- distinctione virtualem Rione reali materiali, & distinctione reali virtuali: ergo iden- euenit. titas realis vt sic præcisa, opponitur distinctioni reali virtuali: ergo identitas realis materialis opponitur distinctioni reali virtuali. Antecedens clarum est, namidentitas, & distinctio sunt termini per se oppositi, sicutesse, & non esse. Prima, & secunda consequentia eisdem arguentium probationibus euidenter convincuntur, vt cuique expendere facillimum erit: ergo arguentium labor, vel inanis est contra Scotistas, vel ipsorum distinctionem virtualem pænitus euertit.

- Sicut ergoarguentes velint, nolint, fateri tenentur, identitatem à reali materiali, & reali virtuali præscindentem, non opponi distinctioni præscindenti à materiali, & virtuali, quia compossibilis est cum distinctione virtuali, rationem distinctionis ve sie contrahenti, ita facile Scotistæ respondebunt, identitatem realem, ab identitate absoluta, & ex natura rei præscindentem non opponi distinctioni præscindenti à distinctione absoluta, & ex natura rei, quia compossibilis est cum distinctione ex natura rei, rationem distinctionis vesse contrahente. Et ficut arguentes fateri tenentur identitatem illam realem præcisam, soli opponi distinctioni reali materiali, ita docent scotista soli opponi distinctioni absolutæ.
- Arguunt tertiò Personalitates, & natura divina sunt idem realiter: ergo nulla intercedit distinctio realis inter ipsas adhuc ex natura rei. Antecedens est de side. Consequentia probatur, quia vel sunt idem realiter absolute, vel realiter omnimode? Si secundum: ergo sunt idem realiter formaliter ex natura rei. Si primum, ita instant; identitas absoluta per vos est inter entitatem, & entitatem: vel ergo personalitates sunt entitates, vel non? Si primum, Kk 3 crgo

ergo distinctio, que intercedit inter ipsas est realis absoluta contra fidem. Si secundum: ergo non sunt idem realiter absolute: ergo erunt idem realiter formaliter ex natura rei.

Præcedens cotia distindione vit-

Pariter ratio ista contra distinctionem virtualem conuerratio pariser, ti potest. Deinde respondent Scotistæ, Personalitates respectu essenia non esse entitates, sed formalitates, sicut nos dicimus tualem con- esse virtualitates. Nec capio, qua forma syllogistica, ex eo quod relationes, non sint entitates, inferatur non esse idem realiter absolute cum essentia, cum seguatur oppositum, nam ex contextu argumenti ad distinctionem realem absolutam duorum opus est vtramque entitatem esse, cum distinctio realis absoluta sit inter entitatem, & entitatem: ergo ex eo quod relationes entitates non sint, non sequitur distinctasesse realiter absolute ab essentia. Nec secunda, & vltima consequentia ex præcedenti sequitur, nam ex eo quod relationes & essentia non sint idem realiter absolute, non sequitur esse idem formaliter ex natura rei; implicat enim, quæ realiter absolute distincta sunt, esse idem formaliter ex natura rei. Hic ergo omiffis.

Quomodo relationes, & essentia tura rei.

Assero primo. Relationes, & essentiam non distingui realiter formaliter ex natura rei, nisi distinctio realis formanon diftin- lis ex natura rei coincidat cum virtualizune enim verba erunt guantur rea-lirer forma- diuersa, non res. Moueor, quia existimo has scholas verbis lites ex na- tantum discrepare & quod vna vocat distinctionem virtualem, ahera vocat formalem ex natura rei: Etenim Scotistæ distinctionem realem formalem ex natura rei vocant illam quæ cum identitate absoluta, siue materiali, non componit prædicata realiter contradictoria, qualia sunt essentiam communicari, & paternitatem non communicari, Filiationem produci, & essenciam non produci, idem aucem dicimus nos distinctionem virtualem: ergo disidium tantum est vocum, non rerum, cum omnes admittant distinctionem componentem cum identifate absoluta, sine materiali prædicata contradictoria, & nullus aliam maiorem distinctionem agnoscat. Nihilominus tamen Scotorum illam locuzionem non approbo, quia distinctio virmalis non est formaliter distinctio, sed virtute, aut æquiualentia: vnde mihi displicet distinctionem relationum

num ab essentia vocare formalem ex natura rei.

45 Assero secundo relationes diuinas distingui virtualiterab & essentia essentia, cœterisque persectionibus absolutis, nam eadem pro virtualiter omnibus est ratio. Probatur, nam illa distinguntur virtualiter, tantum di, quæ cum identitate reali materiali, seu vt alij loquntur absoluta, componunt prædicata alioqui contradictoria; id enim vocamus distinctionem virtualem: relationes autem, & essentia id præstant: ergo virtualiter distinguntur. Minor probatur, nam Paternitas, & essentia præstant communicari, & non communicari: Filiatio vero & essentia præstant produci, & non produci, idemque est despiratione passiua. Denique spirati o activa, & essentia præstant identificari realiter cum Spiritus S. & non identificati, que omnia sunt prædicata contradictoria: ergo.

46 Inde colliges relationem spiratoris distingui etiam virsualiter à Paternitate, & Filiatione, quiz identificatur realiter cum illis, cum tamen istæ non identificentur realiter inter se, quæ sine dubio sunt prædicata contradictoria.

## SECTIO V.

An relationes diuina quatenus ab essentia distineta habeant proprias existentias.

47 NEgat P. Vasquez disp. 126.cap.2. docens, Relationes omnes existere per existentiam absolutamessentiæ, vndetanquam superfluas expungit relatiuas. Communis tamen sententia affirmat; concedens relationibus divinis, quatenus ab essentia distinctis proprias existentias relativas.

48 Asserendu est, Relationes divinas quatenus ab essentia di- Relationes stinctas habere proprias existentias relativas Prob. primo. Nam tenus ab es-Relationes divinæ quatenus ab essentia dictæ habent propria sentia diconstitutiua relatiua, ergo & proprias existentias, existentia prias habent enim indistincta omnino est à constitutiuo saltem illius rei, existentias. quæ realiter, aut virtualiter est ab alio, ob statim dicenda.

49 Secundò,

Secundo, quia omnis productio terminatur ad existentiam, ergo realis productio Filij, & Spiritus sancti terminatur ad existentiam Filij, & Spiritus sancti; non ad existentiam absolutam, quia nihil absolutum realiter producitur; ergo ad relatiuam. Confirmatur, in divinis datur subsistentia absoluta, & relativa; ergo & existentia absoluta & relativa.

50 Tertio probant aliqui, nam attributa transcendentia multiplicantur in singulis perfectionibus diuinis, etiam relatiuis, existentia autemest attributum transcendens; ergo multiplicaturin relationibus divinis. Maior, Probatur, nam Paternitas, idemque est de aliis relationibus, habet propriam immensitatem distinctam ab immensitate essentiz, idemque est de aternitate, caterisque attributis transcendentibus: ergo & propriam existentiam distinctam ab existentia essentia. Censismatur perfectio transcendens, vetalis sit debet imbibi in vltimis differentiis corum omnium, quæ transcendit, ergo existentia diuina, ve transcendat relationes, imbibi debet in vleimis earum differentiis, existentia autem absoluta propria essentia non imbibitur in differentiis relationum cum ab illis virtualiter distinguatur, ergo neque poterit transcendere relationes.

51 Hæc tamen probatio libranda est ex professo tractatu de attributis transcendentibus, corumque multiplicitate, sermo fiet, forte enim non eadem est omnium ratio, nec præcisa transcendentia sufficiens est ad attributa negatiua multiplicanda, sed speciale fundamentum expectandum, quale nos pro multiplici existentia protulimus. Namad transcendentiam alicuius perfectionis divinæ satis est, si omnes alias denominet, etiamsi in vitimis omnium differentiis non imbibatur.

Aciens.

Obiicies primo, nulla est necessitas multiplicandi pro sinaicitur ful gulis relationibus singulas existentias, ergo admittendæ nonsunt. Antecedens probatur discurrendo per singula capita, vnde ea necessitas peti posset. Primo eam necessitatem subsistere non posse, eo quod existentia absoluta essentia non posse reddere relationes existentes, ostenditur. Nam forma communicata subiecto apto tribuit illi suum effectum formalem, vt est certum. Relationes autem divinz sunt subiectum aptum. effectus

# Disp.XII. De Relation diuinis in com. Sect. V. 263

effectus formalis existendi; & aliunde existentia absoluta est illis sufficienter aplicata, ergo reddit diuinas relationes existentes. Nec dicas quid relatiuum existere non posse existentia absoluta, eo quod sola relativa sit illi proportionata. Nam quid relatiuum, nempe Pater potest intelligere cognitione absoluta, & simili amore diligere: ergo & poterit existere existentia absoluta. Insuper quid absolutum potest subsistere subsistentia relatiua: ergo & quid relatiuum poterit existere existentia absoluta:

Secundo, necessarias non esse multiplices existentias re- Multiplex latiuas, eo quod multiplex sit relatiuum constitutiuum, & existentia existentia sit formaliter ipsummet constitutiuum. Probatur, nime necesquialicet in creatis constitutium, & essentia sint sormaliter sarias idem, id tamen contingit quia in creatis omne constitutiuum est essentia constituti à qua nullatenus distinguitur existentia, in diuinis autem constitutiuum, & essentia diuidi possunt, nam relatio ve virtualiter distincta ab essentia, essentia non est, cum tamen sit constitutiuum relationis: ergo similiter in diuinis diuidi poterunt constitutiuum, & existentia: ergo sicutnon multiplicatur essentia pro singulis relationibus, nec necessaria est essentia relativa, ita nec multiplicabitur existentia, nec relativa necessaria erit.

Tertio necessarias non esse plures existentias, quia existens est quid transcendens omnes etiam relationes, ostendi- iia. tur. Nam effectusalicuius formæ, vel quasi formæ, potest esse transcendens in multiplicata forma, sic effectus intelligentis, volentis, omnipotentis &c.transcendit omnes personas in multiplicata intellectione, volitione, & omnipotentia, vnde licet personæ plures sint, omnes tamen ab eadem intellectione denominantur intelligentes ab eadem volitione volentes &c. ergo licet effectus existentis transcendens sir omnes relationes poterunt ab eadem existentia denominari omnes existentes quia ad id multiplicitas existentiæ necessaria sit.

Respondeo, necessitatem multiplicandiexistentias relatiuas summi ex diuersis constitutiuis relationum, quæ vitari non possunt, etiamsi existentia absoluta relationes enim quatenus ab essentia distinctæhabent sua constitutiua relatiua, ad

Ll quæ quæ vel realis; vel virtualis productio terminatur, & inde proprias habent existentias relativas distinctas ab existentia absoluta essentiæ. Quod autem relationes dininæ non habeant proprias essentias, non euincit, nec habere proprias existentias, nam existentia omnis in divinis non est idem formaliter quod essentia, sed idem, quod constitutiuum cumque in diuinis relationes, quatenus ab essentia distincta, habeant propria constitutiua, proprias quoque existentias habere necesse est.

#### SECTIO VI.

### An dinina relationes vt ab essentia distincta sint perfectio.

Paludanus **Capreolus** Caictanus Ferrarienfis Scotus Durandus Marfilius Ricardus Argentinas Dionyfius Cifter. Deza P.Molina

NOn procedit controuersia de persectione morali consistente in conformitate cum dictamine rationis, sed de physica, & entitatiua. Prior ergo sententia negat. Quam tenent Paludanus 3. sentent. dist. 1.q. 2. art. 3. & 4. Capreolus 1. dist.17.q.1.art.2.ad 3.contra primam conclusionem. Et dist. 33. art. 3. ad argumenta Aureoli, præsertimad 2. 3. & 4. Caietanus hic. q. 28. art. 1. & 2. Ferrariensis 2. contra gentes cap. 9. Scotus quod lib. 5.art.2. Et. 1. dist. 2.q. 5. S. ad primam quastionen dico. Versiculo hec etiam arguitur. Et dist. 26.q.vnica §. ad pri-Card, Bellar, mum tertiæ viæ, versiculo per boc patet Et dist. 19.9.1.ad secundum principale, quamuis contrarium scripserit 1. dist. 1.q.2.ad primum principale. Durandus 1. sentent. dist. 13. q. 2. num. 26. Marsilius I.q.60aren Ricardus ibidem dist. 19. art. 1.q.3. Et clarius dista 4 art. 1.4.3 ad 1. Argentinas ibidem dist. 4. 9. 1. art. 1. Dionysius visterciensis dist.33. q.vnica.art.3. Dezaibidem dist. 7.q.1.art.3.morab.4.P. Molina 1. part. 28.art. 2. disp. vlt. & latius infra q.42.art.6.disp.2.Cardinalis Belarminus tom. 1. lib. 2.de Christo. cap.12.

Okam Gabriel Aurcolus P.Soarius

57 Posteriorsementia affirmaticelationes quaterius ab essentia distinctas elle persectiones, concedens posse in Deo tres persoctiones admini. Ita Okam. 1 dist. 19. q.t. Gabriel ibidem dist.

### Difp.XII. De Relation. divin. in comm Sect. VI. 265

dist.7.q.2.art.2. Aureolus i.dist.19. part. 2.art. 3. P. Soarius fib. 3. P. Valencia de Trinitate cap. 9.86 10. Et 3. part. tom. 1. disp. 11. sect. 4. P. Va- P. Arriaga lentia in controuersiis de Prinitate lib.2. c. 12. P. Ruiz disp.29. de Trinitate sect. 2. & multi alij apud ipsum. Quibus adde P. Arriagam disp.49.de Trinis.sea.2.

5.8 Assero primo relationes divinas esse perfectissimas. Pro- Concilium batur primo ex Conciliis. Nicænum etenim, vt habetur lib.2. Nicæum. de actis in Concilio Nicano ante constitutionem decretorum col. 10. §. saneta, & magna, definit : Verbum effe Personam perfe-Ham ex perfetta. Et longe inferius post medium eiusdem lib.2. responsione data per Protogenem Sardicensem S. non difficile, Prima Sy-Vna est dininitas sancta Trinitatis, qua in tribus subsistentiis per-nodus Confectis, & aqualibus consideratur. Prima Synodus Constantino- stantinopopolitana in epist. ad Damasum Papam. Credimus aqualem honorem, ac dignicatem, & imperium caterorum in tribus perfectisimis subsistentiis, seu tribus perfectis Personis. Et Sophronius Pa- Sophronitriarcha Hierosolim. in Epist. quæ habetur in sexta Synodo cha. generali, actione 1 1. colum. 4. eiusdem epistolæ asserit : subsistentiss, & proprietations intellectualibus perfectis numerari Isivitalem.

Probatur secundo ex Patribus. Iustinus in expositione Basilius fidei de Trinit. Maluimus vnius Deitatis in tribus perfectis sub- Epiphanius sistentiis votitiam exponere; Basilius homil. 28. contra Sabellia- Civilua Damascen. nos. Filius ex Patre sempiterne perfecto, perfectus resplendens. Hieronym. Et post medium eiusdem homil. Quando sanctam Triada coniungimus, trium perfestorum, & incorporalium inseparabilem consunctionem intellige. Epiphanius harcsi 69. Tria perfecta, una Deitas. Cyrillus Alexandrinus lib.thesauri cap. 6. Perfectus est, mensolum quia Dens, sed essam quia Pater est, Damascenus lib. de decretis primæ institutionis cap.1. Vnusquisque enim corum perfectaest hypostasis, & perfecta persona. Hieronimus epist. 57.ad Damalum. sufficiat nobis dicere, unam substantiam, tres Personas subsistences, perfect as, aquales.

60 Probatur tertio ratione. Nam quidquid est in Deo, realiter est ipse Deus, & consequenter capax, vt à diuina persedione perfectissimum denomineur relationes autem sunt realiter ipse Deus: ergo & capaces vt à divina perfectione de-Ll nominent

nominent perfectissima, sicut eodem titulo capaces sunt, ve à diving immensitate, & æternitate immensæ, & æternæ denominentur.

Relationes distinct funt perfe-Aio Dei.

61 Assero secundo relationes ve ab essentia distinctas esse ab essentia, persectionem Dei. Probatur quia persectio physica, & entitatiua est illa, sine qua res, non ita bene se haber, ac cum illa: Deus autem, fine relationibus diuinis, non ita bene se haberet, ac cum illis: ergo sunt persectio Dei. Maior tam in diuinis quam in creatis certa est, ve perpendenti siet manisestum. Minor ostenditur. Tum quia relationes diuinæ sunt proprietas diuinæ essentiæ:essentia autem diuina sine suis proprietatibus non ita bene se haber, ac cum illis. Tum etiam, quia relationes personales complent naturam, cum eaque constituunt Personas, quod ingens est persectio; & natura melius se habet cum suo complemento personali, quam sine illo. Tum denique quia melior est Deo Trinitas Personarum; quam carentia illius, & virtus generatiua, & spiratiua, quam eius carentia: ergo.

Deus complacet in diuinis Perfonis quatenus inter le distinais.

62 Confirmatur primò, quia Deus non solum complacer in Patre, Filio, & Spiritu S quatenus habentibus eandem essétiam, sed etiam quatenus distinguntur inter se: ergo in illis ve distinctis inter se stat bonitas alliciens ad sui dilectionem> Pater autem, Filius, & Spiritus sanctus ve distincti inter se, solas dicunt relationes, ve ab essentia distinctas, cum solis illis distinguantur: ergo relationes quatenus ab essentia distinctz dicunt proprias bonitates physicas, & entitatiuas, quod idem elt, ac perfectio.

gnus.

Secundo quia essentia diuina sine relationibus detrimen-Cycillus A. tum, & imperfectionem pateretur, vt testantur Patres. Athalex.Leo Ma. nasius oranz. Proles autem si non coaternaliter coexistat cum Patre detrimentum adfert perfectitudini illius substantia. Cyrillus Alexandrinus lib.2.thesauri. cap.1. Non posest esse perfect a dettas, nisi Filiam habeat. Et lib. 1. Dialogorum de Trinit. col. penultima. Ipsam Dei Patris naturam in hoc simul dehonestant, quandoquidem contendant, non esse fractiferum, & spoliant cum gignendi facultate. Leo Magnus serm. 5. de nativitate Domini capite tertio Si Deo Patri impar est genisus, quia ve tobi vident generando

generando eum,qui non erat , genuit : impersetta erat etiam genez ransis essentia, qua adhibendo quod non habuit, generando perfecit, feu vealij dicunt profecit : ergo essentia divina sine relationibus, detrimentum, & impersectionem pateretur; atque adeò

perfectioillius erunt.

64 Tertio, si relationes vt ab essentia distinctæ non essent Personalitaperfectio, neque esse personam perfectio esser. Vnde insuffi- fectionem, cienter probaretur ab scholasticis cum sancto Thoma hic tradit .S. quæstione 29 articulo tertio, Deum esse Personam, eo quod omnis perfectio, six Deo concedenda: ergo Personalitas diuina perfectio erit. Id quod euidentissime tradit Sanct. Thom. citatus his verbis. Respondeo dicendum quod. Persona significat id quod est perfect: simum in tota natura, scilicet subsistens in rationali nainga. Vnde cum omne illud, quod est perf ctionis Deo sii attributum, to qued eius essentia continet in se emnem perfectionem. conveniens est, ve boc nomen, Persona, de Des dicatur. Et sanc mirabilis est in hac parteGaietanus,qui cum peccato concedat bonitatem, & perfectionem transcendentalem, in quantum ens est, id divinis relationibus concedere recusat.

65 Obiicies. Nullaest necessitas concedendi persectionem entitativam in relationibus divinis; ergo istæ quatenus ab eslentia distincta, persectiones non erunt. Consequentia constat ex traditis à nobis sectione præcedenti. Antecedens probatur. Nam perfectio essentiæ præstare posser, quidquid perfectio relationum; cum hæe solum præstaret, denominare relationes perfectas, quod idem præstare posset essentia : ergo. di perfection Respondeo, negans antecedens, eiusque probationem. Nam nem relationibus divi. perfectio relationum præstat complere naturam, constituere Personam, principium generatiuum, & spiratiuum, quod es-· senua se sola præstare non potest.

SECTIO

#### SECTIO VII.

PRior sententia lassirmat esse plures persectiones, ita

An Relationes diuina, vt ab essentia distincta sins plures perfectiones vel vnica tantum.

communiter Doctores sect. præcedenti pro perfectione relationum allegati, quos sequitur P. Arriaga disp. 49. de Trinit. sect. 2, sub sect. 3. Posterior sententia, etiam si admittat, relationes diuinas esse perfectionem Dei : negat tamen esse plures perfectiones, & vnicam affirmat, complectentem omnes diuinas relationes, ad eum modum quo Trinitas, est vna Trinitas complectens omnes tres divinas Personas. Ita P. Vasquez 1 part.disp. 122. iudicans cap. 4. priorem sententiam mul-

P Valquez P.Ruiz.

P. Arriaga.

tum derogare mysterio Trinitatis, quia multiplicat voces in boc mysterio, quas, nec Patres agnouere, nec ausi funt multiplicare. Eandem sententiam tenet P. Ruiz tota disp. 30. cum multis quos citat sectione 3. docens integritatem Dei, seu perfectionem, completti omnes relationes, abeisque omnibus quamliber Personam denominari perfectam, atque adeò eandem esse omnium perfectionem.

Omnes 1clationes vnielle perfectione protribus, & Conciliis.

67 Posteriorem sententiam conformiorem esse Conciliis, & Patribus. Probari solet, quia à Conciliis, & Patribus nomen cam tantum perfectio in diuinis perpetuo vsurpatur in singulari, in plurali nusquam. Quæ obiectio cum vibrata sit contra aductsarios, batur ex Pa. hactenus nihil momenti ex Conciliis, & Patribus productum est. Nam sexta synodus generalis ad quam apellat P. Arriaga contra ipsum est. Dicitur enim. Trinisatem propter subsisfentiarum perfectionem. In quibus verbis, quæ Conciliis non sunt, ve ipse observat, sed confessionis Constantini Imperatoris, solum nomen subsistentia sumitur in plurali, nomen vero persectio in singulari: ergo co textu vnica potius probatur perfectio, quam multiplex. Etenim eo quod natura diuina dicatur trium Petsonarum seu subsistentiarum essentia, probari non potest multiplex essentia: ergo neque multiplex persectio, eo quod dicatur

### Disp. XII. De Relation. diuinis in com. Sect. VII. 260

dicatur plurium subsistentiarum persectio.

68 Nec Patres asserentes, diuinas Personas, earumque subsistentias perfectas esse, quidquam iuuant, nam etiam si id verum sit, adhuc tamen stat integra præsens controuersia. An scilicet Personz diuinz; earumque subsistentiz persectz sint, vnica, vel multiplici perfectione: ergo hisce testimoniis Patrum nihil iuuatur prior illa sententia. Confirmatur, nam etiam si omnes Persona, earumque subsistentia dicantur divinæ, id tamen sufficiens non elt fundamentum ad multiplicandas divinitates: ergoeo præcisè quod asserantur perfectæ, sufficiens non est fundamentum ad perfectiones multiplicandas, aliter cum omnes personædicantur Deus, hoc ipso ex Patribus multiplex Deitas conuinci posset. Similiter quamuis Damascenus, & alij Patres, Personalem, persectionem scribat. Quid inde pro multipliei perfectione, cum semper nomen perfectio in fingulari ponatur.

69 Insuper relationes divinas vnicam tantum esse pesectionem. Probatur primo, nam si plures essent, aliqua perfectio es- essent perfeset in Patre, que non esset in Filio, & è contra; quod hoc syl- diones alilogismo expositorio aperte concluditur. Paternitas non conue- dio essetia nit Filio, Paternitas est aliqua perfectio, ergo aliqua perfectio non patre : 902 connenis Filio. Similiter, Filiatio, est aliqua perfectio, erga ali- Filio. qua persectio non conuenit Patri. Vnde aliqua perfectio deesset, Patri, & aliqua Filio. Nunc sic Aliqua perfectio deesset Patri, & aliqua Filio: ergo neuter esset simpliciter infinite persectus. Patet consequentia, quia simpliciter infinite perfectum non est illud, cui deest aliqua perfectio: sicut simpliciter infinite productiuum, aut intellectiuum non esset illud, cui deesset aliqua virtus productiva, vel intellectiva.

70 Confirmatur si essent duæ deitates, aut omnipotentiæ, neutra esset simpliciter infinita, quia neutra formaliter contineretalterius persectionem, etiam si vna æquiualenter esset altera: ergo si Paternitas, & Filiatio essent duæ persectiones, neutra esset simpliciter infinita, cum neutra contineret formaliter alterius perfectionem, etiam siilli æquiualeret. Aliter non bene, nec sufficienter probareur à Theologis vnicus Deus, co quod debeat esse enssimpliciter infinite perfectum, quod

non

non patituralium eiusdem persectionis, quia hocipso, quo d duo essent Dii, neuter esset ens simpliciter infinite persedus, cum neuter formaliter alterius persectionem continerer, est o vnus alteri æquiualeret: ergo si in Deo essent duæ perfectiones, neutra esset simpliciter infinite perfecta, esto vna alteri æquiualeret.

Perfectione sistere in con:undo ex omni perfectione necessaria.

Probatur secundo. Persectio diuina consistit indiuisibilidisina con ter in coniuncto ex omni prædicato necessario; non autem datur multiplex coniunctum, complectente quolibet corum omne prædicatum necessarium: ergo neque multiplex perfectio. Minor certa est, & consequentia legitima. Maior probatur. In illo consistit diuina perfectio, quo formaliter, & immediate deficiente, deficeret perfectio, etiam si catera manerent: deficiente autem quolibet prædicato necessario, siue abfoluto, siue relatiuo, formaliter, & immediate deficeret diuina perfectio, etiam si cætera manerent; ergo includit omnia prædicata necessaria simul, ergo indiuisibiliter consistit in eorum omnium coniuncto. Maior euidens est. Minor probatur, nam quolibet prædicato necessario pereunte, maneret Deus, hoc præcisè, mutilus, & imperfectus; ergo periret, hoc præcisè, dinina perfectio; bonum enim ex integra causa, malum autem ex quocunque defectu.

tur exemplo pulchritudi-

72 Explicatur, & confirmatur hæc ratio. Nam diuina perfe-Aio, & pulchritudo idem sunt; pulchritudo autem consistit indivisibiliter in coniun to omnium prædicatorum sibi consonantium, absque vlius desectu, velexcessu, sicut pulchritudo creata consistit indivisibiliter in conjuncto omnium partium concordantium inter se, à quo si nasum abscindas, vel oculum eruas, pulchritudo perit, & deformitas subrogatur; ergo persectio divina consistit indivisibiliter in coniuncto omnis prædicati necessarij, à quo quolibet abscisso peribit perfectio.

73 Vicerius eadem confirmatur ratio. Ponamus deficere in Deo solam Filiationem. Tunc nullum prædicatum diuinum esset perfectum; ergo nulla esset Dei perfectio. Probatur antecedens. Quia natura divina, cui deesset, aliquod complementum personale, perfecta non esset, vt est perspicuum. Przte-

rea,

# Disp.XII. De Relation. divin in comm. Sect. VII. 271

rea, Paternitas, cui deesset Filiatio, persectanon esset. Insuper spiratio tam actiua, quam passiua, cui deesset vnum ex duobus Tuppolitis, que necessario prerequirit, impersecta esset. Idem argumentum sieri porest desiciente quolibet alio prædicato necessario: ergo nullum prædicatum divinum esset perfectum, sed omnia defectuosa, quoliber necessario desiciente

ergo perfectio divina includit omnia necessaria. 74 Probatur tertio. Si relationes diuinæ essent plures perfectiones, persectior esset Personarum Trinitas, quam solus Pa- diu næ esset ter, vel solus Filius: id falsum alkergo, &c. Maior certa videtur, plures per-

nam continens plures perfectiones, magis perfectus est, quam perfection continens vnam tantum. Minor probatur ex August. lib. 5-de esset Trinie Trinitate cap. 3. Ratione reddita intelligentibus clarum est, in sub- folus Pater. stanisaveritatis non solum Patrem, Filio non esse maiorem, sed nec ambes simul aliquid maius esse, quam solum Spiritum sanctum, aut quoslibet duos in eadem Trinitate maius effe aliquid, quam vnum, aus omnes simultres, mains aliquid esse, quam singulos. Et lib. 3. contra Maximianum cap.10. de Patre, Filio, & Spiritu fancto, ait Nec mains aliquid sunt omnes, quam singuli. Quæ testimonia Ioannes Papa II. ad stabilienda dogmata de Trinitate allegat epistola secunda ad Senatores, appellari solita liber de duabus naturis contra Eutichianos; Augustinique doctrinam commendat his verbis. Augustini doctrinam secundum pradecessorum meorum statuta, Romam sequitur, & Seruat Ecclesia. Eandem Augustini doctrinam tenent Concilium Toletanum sextum in professione fidei his verbis. Trinicas, nec minor in singulis, quam in omnibus, nec maior in omnibus, quam in singulis Personis manet. Similiter Toleranum vndecimum in professione sidei. Nec minorat in singulis, nec augetur in tribus, quia nec minus aliquid habet, cum unaquaque Persona Deus singulariter dicitur,nec amplius, com tota tres Persona unus Deus enunciantur.

Si dicas, solum Patrem tam perfectum esse, quam totam Ttipitatem, quia licet solam habeat persectionem Paternitatis, hæc tamen æquiualet omnibus, & singulis aliis relationibus, quia omnes inter se sunt æquales, nec vna est altera melior, aut perfectiorive autem Trinitas perfectior esset solo Patre,

76 opus

opus erat includere relationé aliqua Patemitaté perfediorem. 76 Contra, quia Deus persectior est cum tribus Personis, quam esset cum solo Patre, etiam si Pater cateris personis æquivaleat, sitque illis æqualis: ergo & Trinitas continens omnes Personas, persectior erit solo Patre. Probarur consequentia. Ideò Deus cum tribus Personis persectior est, quam esset cum vnica tantum, quia plures continet persectiones, quantumuis æquales inter se: Trinitas autem plures continet perfectiones, quam Pater: ergo etiamsi illa sint aquales inter se, tamen Trinitas erit solo Patre perfectior. Confirmatur, nam ve ostendimus ex Patribus sect. præcedenti, divinitas cum Paternitate, & sine Filiatione detrimensum, & impersectionem pateretur, idemque fieret defectu cuiusuis alterius relationis: ergo maior erit perfectio divinitatis cum omnibus relationibus, quam cum vnica tantum: ergo maior perfectio erit Trinitas Personarum, quam solus Pater, vel solus Fi-

res funt

His tamen non obstantibus, placet sententia prior dodiving plu- cens, relationes divinas, vt ab essentia distinctas esse plures perfectiones. Primo, quia relationes, vt distincta ab essentia, nes, & non sunt persectio, ve satentur nobiscum aduersarij: Relationes autem vt distinct ab essentia sunt plures : ergo si vnaquaque, vt distincta ab essentia, & ab omni absoluto, sit persectio, plures erunt perfectiones. Confirmatur, vel perfectio, quæ est in Paternitate vt distincta ab essentia, & ab omni absoluto, est cadem in Filiatione, vel non? Si non est eadem: ergo diuersa. Si est eadem: ergo Paternitas; & Filiatio, & omnes divinz relationes identificantur cum perfectione vnica omnibus communi; quod est, in solis relationibus, nouum Trinitatis erigere mysterium.

78 Secundo vnica perfectio omnium relationum non est quid absolutum, aliter relationes, vt distincta ab omni absoluto, non essent persectio: ergo est quid relatiuum, cum medium non ste : ergo est relatio distincta à Paternicase, Filiarione & spiratione, ramactium, quam pattua, cum identificetur pluribus inter se realiter distinctis, non minus quam relatio spirasoris. Atquadeò in Deo quinque relationes erunt. De quibus

### Disp.XII. De Relation. divinis in com. Sect.VII. 273

quibus omnibus idem iterum instauratur argumentum. Nam quinque relationes essent vnica perfectio; atque adeò hac esfet fexta relatio, & sic ininfinitum : ergo omnes relationes

non funt vnica perfectio, sed plures.

79 Dices, vnicam perfectionem omnium relationum consistere indivisibiliter in coniuncto omnium earum : sicut vni- perfectione ca Trinitas confistit in coniuncto omnium personarum Atque dininamesse adeò ex vnica relationum omnium perfectione, non sequitur coniundu noua relatio, nec nouum Trinitatis mysterium. Ad quod opus dationum, erat, vnicam illam perfectionem, esse simplicem, & pluribus distinctis identificatam.

Responsio

So Contra, quia Paternitas, vt distincta ab essentia, non estomnis relatio, cum neque sit Filiatio, nec spiratio passiua, adhuc realiter; ergo neque est coniunctum omnium relationum:ergo neque perfectio, cum ista consistat indivisibiliter in coniuncto omnium relationum. Idem argumentum fieri potest de Filiatione, & quacumque alia relatione diuina. Confirmatur primo, nulla Persona diuina est tota Trinitas: ergo nulla persona diuina erit perfectio, quod negant aduersarij, contendentes, vi vidimus numero 74. quamlibet Personam esserantam perfectioné, quam tres omnes simul. Confirmatur secundo, quod bonitas, & perfectio coplexa, ex pluribus constituentibus, consurgat, non impedit quominus, singula constituentia sint bonitas & perfectio, saltem partialis: ergo quamuis cumulus omnium relationum sit perfectio complexa, id non obstabit, quo minus singulæ relationes sint perfectio saltem partialis.

81 Nec dicas Paternitatem, vt distinctam à cumulo omnium relationum, perfectionem non esse. Tum quia perfectio, tam distinda in divinis, quam in creatis est illa, cumqua res melius se ha- cumulo ombet, quam sine illa, ve vidimus numero 61. Deus autem cum nium perse. Paternitate, vt distincta à cumulo omnium relationum, melius se haberet, quam sine illa: ergo erit persectio; sicut cumulus omnium relationum ideo perfectio Dei est, quia cum illo Deus melius se habet, quam sine illo. Tum etiam, quia si Peternitas ve distincta à cumulo omnium relationum perfectio non esset, solus Pater, tam perfectus non esset, quam tota Trinitas;

Mm 2

imo

imo sola Trinitas persecta esset: & non singulæ personæ, ve diflincia abaliis. Quod tanquam absurdum obiiciebant nobis aduersarij numero 74. ex Augustino lib. 15. de Trinitate c.3. asserence. Clarum est in substantia veritatis, non solum Patrem Filio non esse maiorem, sed nec ambos simul aliquid maius esse, quam solum Spiritum S. aus quoslibet dues in eadem Trinitate maius efe aliquid, quam vaum, aut omnes simul tres maius aliquid este, quam fingulos.

Aliqua per- 82 fedio est formaliter : in vna perfona, quæ altera.

Restat nunc, ve oppositis fundamentis occurramus. Ad primum ergo ex numero 69. dicimus nullum esse inconueniens, quodaliqua perfectio relativa sit in Patre, quæ formalinon est for- ter non sit in Filio, dummodo sit in Filio æquivalenter; quia maliter in ratione quælibet perfectio vnius Personæ reperitur in altera, cum ratione essentiæ sit æquiualenter altera, id est tantum valens, quantum altera. Nec de ratione perfectionis relatiuz est, esse simpliciter infinitam in omni genere perfectionis, sed in proprio tantum. Sicut de ratione Paternitatis non est esse simpliciter infinitam in omni genere relationis, sed in proprie tantum.

Quo patto emnia præ. 83 de ratione Lectionis,

Ad secundum ex numero 71. dicimus, omnia prædicata dicata ne necessaria esse de ratione diuinæ persectionis aggregatim cessaria sint sumptæ,non vero singillatium consideratæ. Quod si per imposdiuinz per sibile deficeret in Deo sola Filiatio cateris manentibus, non omnis periret divina perfectio, sed vnica tantum ex cuius defectu cæteræ imperfectæ manerent, non quia intrinseca earum perfectio periret, sed quia desiceret extrinseca, admodum, quo res suis proprietatibus spoliata maneret extrinsece impersecta, id est, privata termino, quem innate appetit,

Patre nec lando.

Trinitas 84 Ad tertium ex numero 74. dicimus Trinitatem Personapersonaium rum non esse intensiue persectiorem solo Patre, nec solo Firentine per-lio, sed extensive tantum. Nec aliud contendiab Augustino fection lolo asserente, omnes tres Personas, non esse maius aliquod, quam folo Fil.o, singulas. Quia cum singulæ Personæ sint æquales in perseaut Spittu Rione, eiusdemque æstimabilitatis & valoris simpliciter infiniti; omnes simpl, possunt quidem maiorem persectionem extensiuam constituere; non vero intensiuam; quia id non patitur persectio simpliciter infinita; quamuis in creatis, & finitis,

Disp.XII. De Relat. diuinis in com. Sect. VIII. 275 finitis, resaliter contingat, eo quod vna perfectio creata propter limitationem suam cateris omnibus aquiualere minimè possit.

#### SECTIO VIII.

An relationes divina dicant aqualem perfectionem cum Jentia.

Dixi iam supra quæstionem non procedere de per-factione morali, sed physica & entitativa. Dupliciter ergo potest vna res excedere aliam in perfectione physica, & entitativa. Primo intensiue, eo quod maioris sit excellentiz, & dignitatis, quam altera. Secundo extensiue, eo quod vna plures habeat perfectiones, quantumuis inter se æquales, quamaltera. Difficultas ergo est, An relationes ve ab essentia distincta dicant inter se tantam perfectioné intensivam, quantam dicit essentia. Id est an virtualitas Paternitatis (idemque est de Filiatione, & aliis)tantææstimabilitatis, & dignitatis sit, quam virtualitas essentia. Nec procedit controuersia de virtualitate relationum materialiter sumpta, seu quatenus identificata materialiter essentiæ, quia cum vesse dicat essentiam & hæc non sit persectior se ipla nec poterit esse persectior virtualitate relationis materialiter sumpta. Agitatur ergo difficultas de virtualitate relationis formaliter sumpta, & quatenus ab essentia virtualiter distinsta.

86 Prior sententia affirmat relationes tantam dicere perfectionem intensiuam, quantam dicit essentia. Ita DD. existimantes omnes diuinas perfectiones esse æquales inter se. Ita P. Gaspar P.G Hurr. Hurt.disp.2. difficult.9. P. Aldrete de Incarn. disp.48 sect.5. P. P. Aldrete Quires disput. 18. section. 4. Card. de Lugo de Incarn. disp. 2. Cardin de sect. 4. numero 5. citans pro se Augustinum. Fulgentium. Lug. Gregorium Nazianzenum. Ricardum Victorinum Scotum P. Scotus
P. Grenadus Grenadum. P. Arrubal, & Alios, Posterior sententia negat P. Arrubal. relationes divinas tantam dicere perfectionem intensivam.

Μm

1:

Digitized by Google

quantam

P. Herice P. Bernal p. Ripalda P Arriaga P. Ribas

Relationes diving non tum perfeterliuam, quantum di-

quantam dicit essentia, Ita Pater Herice disp. 5.2 n. 12. P. Bernal de Incarnatione disp. 3. sect. 1. num. 13. Pater Ripalda de ente supernaturali disp. 74 num. 4. P. Arriaga tom. 1. in 1. part. disp. 27. lect. 4. circa inæqualitatem divinorum actuum. P. Ribas tract. 2. disp. 1. num. 20. & plures Recentiores cum ipsis.

Assero, divinas Relationes non dicere formaliter tandicunt for tam persectionem intensiuam, quantam dicit essentia. Probamaliter tan tur primo, concusso vnico aduersariorum fundamento, ideo dionem in asserente omnes divinas persectiones esse formaliter intensive æquales, quia omnes exparte sua dicunt identitatem realem cit effentia, cum essentia ; hoc autem fundamentum non subsistitiergo. Minor Probatur quia scientia, & volitio libera adæquate sunt realiter idem cum Deo in sententia fere omnium aduersariorum, & formaliter ex parte sua: vtraque dicit identitatem realem cum diuina essentia: nec tamen scientia, nec volitio libera dicunt formaliter tantam perfectionem intensiuam, quantam dicit essentia ergo ea identitas non est subsistens fundamentum ad omnes diuinas perfectiones asserendas æquales. Minor probatur, quia scientia, & volitio libera vera potuerunt deficere, & non esse, saltem quoad denominationem, quatenus denominationem, quæ denominatio, quatenus denominans, dicit ex parte sua identitatem realem cum essentia. ergo non dicunt tantam perfectionem in intensivam, quantam dicit essentia. Patet consequentia, nam quod est desectibile tantam perfectionem intensiuam non dieit, quant indefectibile; vi videtur per se notum : ergo neque scientia & volitio defectibiles tantam persectionem intensiuam dicent, quantam dicit indefectibilis essentia.

Ind festibie' licas trm moral s,maior est perdefectibili-625.

Consirmatur. Si essentia divina esset describilis, non diphilica, qua ceret tantam perfectionem intensiuam, quantam modo dicit, ratione indefectibilitatis: ergo cum scientia, & volitio libera sectio quam desectibiles sint, neque dicere poterunt tantam persectionem intensiuam, quantam dicit indesectibilis essentia, nec illius perfectioni æquivalere poterunt ratione identitatis realis, quam ex parte sua dicunt cum essentia, cum ea identitas non minus desectibilis sit quam lipsa scientia, aut volitio libera, saltem quo ad denominationem, vnde enim identitas defectibilis inde

## Disp.XII. De Relat. diuin. in comm. Sect. VIII.

indefectibili poterit æquivalere?Roboratur vlterius.Namindefectibilitas à vero, & bono maior est perfectio intensiva, etiam in Deo, quam defectibilitas: ergo indefectibilitas ab existentia maior erit persectio intensiua, etiam in Deo, quam dese-Aibilitas.

Probatur secundo conclusio. Nam attributa & relatio- Fundamennes secundum se præscindendo ab identitate cum essentia, tum identinon dicunt tantam perfectionem intensiuam, quantam es- sentia ad sentia, aliter ad æqualitatem perfectionis inutilis esset recur- equalitaem sus ad identitatem: ergo nec ratione identitatis cum essentia diuinarum tantam dicent perfectionem. Probatur consequentia, Primò. iterum proquia identitas ex parte relationis, aut attributi cum essentia batur insufnon est intensive persectior, ipsa relatione aut attributo secundum se : ergo neque ratione illius poterit attributum aut relatio aqualem dicere perfectionem cum essentia. Secundo, quia essentia secundum se, & ratione sui, dicit infinitam perfectionem intensiuam; attributa vero, & relationes ratione accessus ad assentiam per identitatem cum illa: ergo maior erit intensua persectio essentia, nam id propter quod vnumquodque est tale, & illud magis. Tertiò, quia si mensura diuinæ perfectionis intensiuæ pensanda esset ex identitate cum essentia, hoc ipso essentia esser maior perfectio intensiua, essentia autem maiorem habet identitatem cum se ipsa, quam relationes, & attributa cum illa, ergo & maiorem perfectionem intensiuam. Minor certa est, nam relationes & attributa solam dicunt identitatem realem cum essentia, essentia vero dicit identitatem realem, & virtualem cum se ipsa: ergo & maiorem identitatem, atque adeo & maiorem perfectionem intensivam. Quario, quia essentia non redditur æqualis relationibus & attributis per identitatem cum ipsis sed ex propiis prædicatis essentiæ: ergo si predicata propria relationum,& attributorum non dicant tantam perfectionem intensiuam, quantam dicunt prædicata essentiæ, nec ratione identitatis dicent.

Si dicas, essentiam euadere intensiue aqualem cum re- tux essegis. lationibus, & attributis per identitatem cum ipsis. Contra, quia si forte attentity inde sierer, essentiam, attributa, & relationes secundum se,

& pracisa omniŭ identitate, esse intensiue aquales atq; adeò ad id nihil conducere identitaté, quod intendimus. Sequella. Probatur, quia si abæqualibusæqualia detrahas, aut præscindas; manent æqualia secundum id quod remanet, aut non præscinditur, licet inæqualitate diversa; ita si ab veraque qualitate intensa vt octo detrahas, aut præscindas duos gradus, qualitates remanentes manent æquales, videlicet vt sex: ergo idem erit de gradibus perfectionis: ergo præcisa identirase omnium diuinarum perfectionum, omnes erunt æquales æqualitate prædicatorum, cum identitas ab omnibus præcisa, sit æqualis in illis.

Maioressen- 91 tiæ perfectio ex lumma fælicitate probatur.

Probatur tertio. Quodest formaliter summe fœlix, est intensiue perfectius, quam quod tale formaliter non est, relationes autem cum sua identitate ad essentiam non sunt formaliter summe scelices, bene vero essentia; ergo. Minor probatur, quia summa sedicitas in summa beatitudine consistit, & fumma beatitudo in perfectissima cognitione summi boni; relationes autem non sunt formaliter summa beatitudo, cum non sint cognitio summi boni: ergo, neque summa beatitudo. Similiter quod est formaliter intelligens, major est formaliter perfectio intensiua, quam quod tale non est; essentia autemdivina est formaliter intelligens, non vero relationesjergo. Pariter quod est formaliter intellectio, major est formaliter intensiua perfectio, quam quod tale non est; relationes non sunt formaliter intellectio; ergo intellectio maior ent perfectio intensiua, quam relatio. Idemque est de volitione respectueiusdemintellectionis,

Adactfatio rum tesponfio , relatio-Hes æquidafœlicitatis essentiz.

Respondentaduersarij, relationes, quamuis non sint formaliter summa beatitudo, qualis est essentia, esse tamen summam beatitudinem æquiualenter, quia æquiualent illi ratione lere summæ identitatis realis cum illa. Idem asserunt de intellectione, & intelligente, cæterisque persectionibus diuinis, quia licet telationes divinæ nec sint formaliter intelligentis, nec intellectio, his tamen omnibus æquiualent. Idemque est de amore relpectu intellectionis.

Eniscotatur. reloonlig

Hæctamen responsio, ni fallat animus, videtur principis petitio. Nam vnum non habens formaliter perfection éalterius, æquiualere

### Disp.XII. De Relat diuin in commun. Sect. VIII. 27 9

æquiualere illi & esse æqualis persectionis cum illo, verba æquiualenfunt synonyma; ergo dicere, relationes esse æqualis perfe-tiz, & quid ctionis cum essentia, quia æquiualent, idem est ac dicere, re- consincanto lationes esse æquales, quia æquales sunt. Deinde non satisfacit, quia quod non est formaliter summa scelicitas, non potest illi æquiualere: sed relationes cum sua identitate cum essentia non sunt formaliter summa fælicitas ergo nec possunt illi æquiualere. Maior probatur, quia quod non est formaliter summa fœlicitas, hoc ipso est formaliter extra, vel infra summam fælicitatem : ergo non potest æquiualere summmæ sælicitati. Confirmatur, si visibilitas esset proprietas virtualiter àrationalitate distincta, numquam formaliter æquivaleret rationalitati, nec esser formaliter æqualis persectionis intensiue cum illa; ergo neque relationes cum essentia, cum non minorem distin-Ationem virtualem dicant ab illa.

Probatur quarto. Nam intellectio vt sicest formaliter Major esséperfectior volitione vt sic, & similiter relatione, etiam si non esset Dei essentia; cum genus intellectiuum de suo perfectior sit tur ex inz. genere volitio, & respectivo alterius : ergo etiam intellectio qualitate diuina perfectior erit formaliter volitione, & relatione diuina. fecundum Probatur consequentia, antecedens enim conceditur ab ad-se, & zqua-uersariis. Nam si inzqualibus addantur zqualia, quantuuis infi-rentiarum nita, semper remanent inæqualia: intellectio autem, volitio in Deo. & relatio vt sic, sunt inæquales: ergo cum differentia divina illis addita sit in omnibus æqualis, quantumuis infinita, manebunt inæquales. Maior videtur euidens, nam si numeris millenario,& contenario, superaddantur duo numeri infiniti æquales, numeri consurgentes remanent semper inæquales, quantumuis additio infinita sit, quia æqualis est, & inæqualibus superaddita: ergo cum insellectio ex vno capite, & relatio aut volitio ex alio, sint inæquales secundum se ex genere suo, differentia autem diuina vtrique addita sit inæqualis, inæquales iemper remanebunt.

95 Respondent Recentiores primo. Intellectionem, & volitionem diuinas manere æquales, etiam si inæqualibus ex suo centiorem genereaddantur æqualia; nam collectio ratione suæ infinitatis simpliciter continet illum excessum, quo intellectio ex suo ge-

Primo Re-

Digitized by Google -

nere superat volitionem: quod non militat in instantia illa duplicis numeri infiniti æqualis additi numero millenario, & centenario, nam excessus, quo mille superat centum, non continetur in illoinfinito, cui solum centum ad dicta sunt, æquiualentia aliqua compensante excessum.

Responsio 69 ostenditur damento deficiens.

Hæc tamen responsio non soluit argumentum. Nam liinsufficiens, cet differentia diuina simpliciter infinita sit, ve tamen omnino & à suo sun- æqualis in intellectione, & volitione : ergo compensare non potest intellectionis excessum, cum nihil habeat differentia volitionis, quo differentiam intellectionis excedat. Ideò enim numerus infinitus additus centenario non potest componere excessum millenarij, quia est omnino æqualis numero infinito addito millenario. Addo responsionem istam clare à suo illo fundamento identitatis deficere. Nam infinitas cuiusuis diuinæ persectionis non habetur sormaliter à præcisa identitate cum altera, sed à propria persectione, & modo tendendi illimitato in suum terminum, vel obiectum: ve ipsimet respondentes expresse tenent explicantes infinitatem simpliciter attributorum, & essentia, intellectionis, volitionis, omnipotentiz, immensitatis, &c. vbi nulla sit mentis identitatis cum essentia, & seorsim ab illa explicatur infinitas simpliciter cuiuscunque divinæ persectionis. Quod si illa omnes constituerentur formaliter æqualis, porius æqualitas per ordinem ad carentiam limitationis, quam per identitatem vnius cum altera explicanda foret: ergo vel illa responsio non subsistit, vel fundamentum identitatis cum essentia derelicum est.

Secunda Recention responsio d fferentias inæquales in Deo conft.tuens.

Respondent secundo. Intellectioni, & volitioni non addi æqualia per differentias diuinas, sed inæqualia; plus enim additur volitioni quam intellectioni. Nam volitioniadditur exigentia intellectionis, quæ plus est, quam exigentia volitionis addita intellectioniscum intellectio ex suo genere nobilior sit volitione. Quocirca non adduntur inæqualibus æqualia, sed inæqualia. Nam exigere intellectionem, que ex suo genere persection est volitione plus aliquid est, quam exigere volitionem, quæ ex suo genere minus perfecta est quam intellectio. Vnde per cam exigentiam intellectionis, quæ additur volitioni sufficienter compensabitur excessus intellectionis.

Mirandi

98

# Disp.XII. De Relat. diuin. in comm. Sect. IX.

98 Mirandi sane sunt recentiores hanc solutionem scriben- Inconsequétes, & dictantes, & non animaduertentes donari nobis intentumividelicet differentias diuinas additas intellectioni & voli. sionis apetioni inæquales esse quod intendimus. Nec video quidin coru sententia subsistere possit doctrina illa. Si enim exigentia intellectionis addita volitioni& exigentia volitionis addita intellectioni,inæquales sunt, eo quod termini secundum se sint inæquales:ergo etiam cognitiones objectorum inæqualium, vt hominis, & Angeli, inæquales erunt. Vrgeo nam differentia intellectionis plus exigit intellectionem, quam differentia, volitionis:ergo ex hoc capite perfectior non erit differentia volitionis. Antecedens probatur, quia differentia intellectionis exigit illam secum virtualiter identificată; disterentia vero volitionis tantum exigit intellectionem realiter secum identificatam:ergo perfectior erit differentia intellectionis. Roboro viterius, nam exigentia intellectionis ad volitionem se tenet ex parte intellectionis; & similiter exigentia volitionis ad intellectioné se tenet ex parte volitionis: ergo cum intellectio sit persectior etiam exigentia se tenens ex parte illius persectior erit; aliter quæcunque essentia; quatenus radix suarum proprietatum imperfectior esset illis: nam proprietates exigerent essentiam de se nobiliorem, essentia vero proprietates de se minus perfectas.

D

ČŒ.

### SECTIO IX.

### Soluuntur obiectiones.

Biicies primo aliquos Patres asserentes omnes di- Exponuntur Patres om-Juinas perfectiones esse æquales. Respondeo, eos Pa-nia. dinina tres locutos de aqualitate regli, nam cum omnes sint realiter aqualia coidem cum essentia, & hæc omnes diuinas persectiones contineat, vel formaliter, vel virtualiter, vnde omnibus collectiue aquiualet, inde nulla diuina perfectio realiter sumpta perest esse maior alia. His tamen optime consonat vnam divinam perfectionem esse alteri formaliter inzqualem.

100 Obiicies 2. à priori, quæliber, divina perfectio, sive absoluta, Fandamensuc relativa quatenus distincta virtualiter ab essetia habetexi- tum à priori

gentiam

-oppolitz fententix, ciulque lolutio.

gentiam virtualiter sibi identificaram identificandi se realiter cum essentia!: stante autem huiusmodi exigentia, nullapotest inter ipsas inæqualitas intensiua reperiri: ergo. Minorem quam solam negamus, ita probant Primo, quia nulla est. excogitabilis intensiua inæqualitas inter perfectiones quarum quælibet est realiter, & exigit esse totam aliam exigentia virtualiter indistincta: sed ratione identitatis quælibet persectio hoc habet: ergo. Secundo, Nam quælibet relatio est realiter tota perfectio essentiæ, quam sibi exigit identificari realiter etiam cum virtuali distinctione ab illa s ergo non erit minus intensiue perfecta qualibet relatio, quam essentia. Respondeo negans minorem. Ad primam illius probationem negamus maiorem. Et ad secundam concesso antecedente, negamus consequentiam de inæqualitate formali. quia sola probatur æqualitas realis.

Aliud fundamentum æquali æftimabilitate rclationum cum esfentia, dirutum.

Obiicies tertiò, non est minus æstimabilis formaliter sumptum ex Paternitas, aut relatio virtualiter exigens sibi identificari realiter essentiam, quam ipsa essentia: ergo neque erit intensiue minus persecta, cum æqualis æstimabilitas æqualem arguat perfectionem. Antecedens probatur, quia licet Paternitas aut volitio, vt distincta virtualiter ab essentia, non sit formalis habitio essentiæ, est tamen æquiualens; quiuis enim tanti æstimabit identitatem realem cum aliqua persectione, ac ipsam perfectionem, nam per identitatem cum illa jam illam habermedio efficacissimo ad eius consecutionem, haberque strictius, quam habens sub se actionem dicitur habere sermipum: ergo non est minus æstimabilis Paternitas, aut volitio cum sua distinctione virtuali ab essentia, quam ipsa essentia. Respondeo negans antecedens, eiusque probationem. Paternitas enim formaliter cum sua identitate cum essentia, non tantum valet, quantum ista, ve constat ex dictis; atque adeo nec æquiualet illi.

Inæqualitas dininarum ſa,

Obiicies quartò, fieri ex nostra sententia Diuinas per-Personarum sonas esse inæquales intensiue, cuius oppositum conuincum obiecta, sed Theologi ex Symbolo Athanasij docente, esse coaternas, & coæquales. Sequela probatur, quia Filio ex vi processionis communicatur essentia, Spiritus vero sola volitio, quæ neque est

### Disp.XII. De Relation. divinis in com. Sect. IX. 283

est formaliter essentia, nec tanta persectionis intensiua cum illa: ergo Filius erit Spiritu sancto intensiue perfectior. Cuius oppositum docet Augustinus lib. 15. de Trinitate capite 30. aiens. Clarum est in substantia veritates non solum Patrem Filio non esse maiorem, sed nic ambos simul aliquid maius esse, quam folum Spiritum fanctum, aut quoslibet duos in eadem Trinitate, maius isse aliquid quam unum, automnes simul tres maius aliquit elle quam singulos. Quam doctrinam Augustini vnanimes lequuntur Patres. Respendeo negans sequelam, einsque probationem. Nam vtrique personæ procedenti ex vi formalis processionis communicatur essentia, ratione cuius, ve pote æquitialentis omni divinæ perfectioni, quælibet persona est alteri, & omnibus intensive æqualis, cum nulla sit quæ non includit formaliter essentiam.

103. Obiicies quintò. Fieri saltem ex nostra sententia diui- sormalis nas relationes, ve ab essentia distinctas esse formaliter inten- relationum siue inæquales inter se, quod videtur contra concilium in reficetta, & ponsione data per Protogenem Sardicensem §. Non difficile admissa. statuens. Fna est divinitas Sancta Trinuatis, qua intribus subsistenziis perfectis & aqualibus consideratur: ergo. Sequela probatur; V sum quia ideo essentia est perfectior attributis, quia est eorum radix, & improducta; similiter autem Paternitas est principium Filiationes & improductæ. Ergo. Vsum etiam quia Paternitas, & Filiatio sunt generis intellectiui, spiratio vero tam actiua, quam passiua generis volitiui; Vnde nos inter intellectionem & volitionem intensiuam inæqualitatem probabamus:ergo. Respondeo concedens sequelam, nec eam Nicœno contrariam esse, quia tres subsistentiæ sumuntur, vel pro tribus personis. Quam interpretationem dat nobis prima Synodus constantinopolitanus epist.ad damasum Papam ita loquens. Credimns aqualem honorem, ac dignitatem, & imperium coasernum in eribus perfectissimis subsistentiis, seu tribus perfect is personis. Vel sermo est de æqualitate reali.

104. Instabis primo: si subsistentiæ essent formaliter inæ-lirate forquales, etjam essent personæ: id falsum est: ergo. Sequela mali relativi probatur Primo, quia personæ diuinæ non minus includunt num formaliter essentiam, quam relationes: ergo si istæ essent per-

Ňn fonæ.

oppolitz. fententix, eiulque lolutio,

gentiam virtualiter sibi identificaram identificandi se realiter cum essentia!: stante autem huiusmodi exigentia, nullapotest inter ipsas inæqualitas intensiua reperiri: ergo. Minorem quam solam negamus, ita probant Primo, quia pulla est. excogitabilis intensiua inæqualitas inter persectiones quarum quælibet est realiter, & exigit esse totam aliam exigentia virtualiter indistincta: sed ratione identitatis quælibet persectio hoc habet: ergo. Secundo, Nam quælibet relatio est realiter tota perfectio essentia, quam sibi exigit identificari realiter etiam cum virtuali distinctione ab illa s ergo non erit minus intensiue persecta qualibet relatio, quam essentia. Respondes negans minorem. Ad primam illius probationem negamus maiorem. Et ad secundam concesso antecedente, negamus consequentiam de inæqualitate formali. quia sola probatur æqualitas realis.

Aliud fundamentum æquali æstimabilitate relationum cum essentia, dirutum.

Obiicies tertiò, non est minus æstimabilis formaliter sumprumex Paternitas, aut relatio virtualiter exigens sibi identificari realiter essentiam, quam ipsa essentia: ergo neque erit intensiue minus persecta, cum æqualis æstimabilitas æqualem arguat persectionem. Antecedens probatur, quia licet Paternitas aut volitio, vt distincta virtualiter ab essentia, non sit formalis habitio essentiz, est tamen æquiualens; quiuis enim tanti æstimabit identitatem realem cum aliqua perfectione, ac ipsam perfectionem, nam per identitatem cum illa jam illam habet medio efficacissimo ad eius consecutionem, habetque strictius, quam habens sub se actionem dicitur habere fermipum: ergo non est minus æstimabilis Paternitas, aut volitio cum sua distinctione virtuali ab essentia, quam ipsa essentia. Respondeo negans antecedens, eiusque probationem. Paternitas enim formaliter cum sua identitate cum essentia, non tantum valet, quantum ista, vt constat ex dictis; atque adeo nec æquiualet illi.

Inæqualitas dininarum non admis-

Obiicies quartò, fieri ex nostra sententia Diuinas per-Personarum sonas esse inæquales intensiue, cuius oppositum conuincum obiecta, sed Theologi ex Symbolo Athanasij docente, esse coaternas, & coæquales. Sequela probatur, quia Filio ex vi processionis communicatur essentia, Spiritus vero sola volitio, que neque

est

### Disp.XII. De Relation. divinis in com. Sect. IX. 283

est formaliter essentia, nec tante perfectionis intensiuæ cum ılla: ergo Filius erit Spiritu sancto intensiue perfectior. Cuius oppositum docet Augustinus lib. 15. de Trinitate capite 30. aiens. Clarum est in substantia veritatis non solum Patrem Filio non esse maiorem, sed nic ambos simul aliquid maius esse, quam Solum Spiritum fanctum, aut quoslibet duos in eadem Trinitate. maius isse aliquid quam unam, automnes simul tres maius aliquid elle quam singulos. Quam doctrinam Augustini vnanimes sequentur Patres. Respendes negans sequelam, einsque probationem. Nam vtrique personæ procedenti ex vi formalis processionis communicatur essentia, ratione cuius, vt pote æquiualentis omni diuinæ perfectioni, quælibet persona est alteri, & omnibus intensive æqualis, cum nulla sit quæ non includit formaliter essentiam.

103. Obiicies quintò. Fieri saltem ex nostra sententia diui-formalis nas relationes, vt ab essentia distinctas esse formaliter inten- relationum siue inæquales inter se, quod videtur contra concilium in reficetta, & ponsione data per Protogenem Sardicensem S. Non difficile admissa. statuens. Vna est divinitas Sancta Trinitatis, que in tribus subseftentiss perfectis & aqualibus consideratur: ergo. Sequela probatur; V sum quia ideo essentia est persectior attributis, quia est eorum radix, & improducta; similiter autem Paternitas est principium Filiationes & improductæ. Ergo. Vsum etiam quia Paternitas, & Filiatio sunt generis intellectiui, spiratio vero tam actiua, quam passiua generis volitiui; Vnde nos inter intellectionem & volitionem intensiuam inæqualitatem probabamus:ergo. Respondeo concedens sequelam, nec eam Nicœno contrariam esse, quia tres subsistentiz sumuntur, vel pro tribus personis. Quam interpretationem dat nobis prima Synodus constantinopolitanus epist. ad damasum Papam ita loquens. Credimns aqualem honorem, ac dignitatem, & imperium coaternum in aribus perfectissimis subsistentiis, seu tribus perfectis personis. Vel sermo est de æqualitate reali.

104. Instabis primo: si subsistentiæ essent formaliter inæ-lirate forquales, etiam essent personæ: id falsum est: ergo. Sequela mali relativi probatur Primo, quia personæ diuinæ non minus includunt num formaliter essentiam, quam-relationes: ergo si istæ essent per-

Nn

fonæ.

probatur inequalitas

1.

interse, non son Escundo, quia omnes person funt aquales in essentia: ergo si in relationibus-essent inæquales; etiam in ratione per-Personarum sonæ inæquales essent. Patet consequentia, nam inæqualitas addita æqualitati constituit inæquale, vt nos supra argumentabamur:ergo inæqualitas relationum addita æqualitati essentiæ constituunt personas inzquales. Respondeo negans sequellam. Ad primam probationem concesso antecedenti, neganda est consequentia. Nam etiam si omnes personæ æqualiter essentiam,& relationem includant, ratione tamen essentizadequate continentis omnem aliam perfectionem divinam, evadunt æquales. Ad secundam probationem concesso antecedente negamus consequentiam, & ad probationem distinguimus antecedens. Inæqualitas addita æqualitati adæquate continenti inæqualitatem constituit inæquale,nego. Non continenti,concedo: & nego consequentiam. Nam essentia diuina est zqualicas ad equate continens inæqualitatem omnium relationum, & attributorum, ideoque ex essentia, attributis, '& relationibus inæqualibus non potest inæquale consurgere. Nostrum vero argumentum contra aduersarios non procedebat de vna perfectione continente aliam, id circo loquens de intellectione dixi, etiam si non esset Dei essentia; id est, etiam si non contincret relationes, nec volitionem.

Continentia 105. tantum virtualis rela obstat maiori perfe-Aioni effe. tiz.

**Eligibilitas** diu: naru n perfectiost. obicaz,

Instabis secundo, essentia non continet formaliter relationes, sed virtualiter tantum: ergo nec continebit formaliter tionum non excessum persectionis Paternitatis respectu Filiationis. Respondes concesso antecedenti negans consequentiam. Nam continentia virtualis essentiæ est formaliter tanta, & maior perfectio, quam Paternitas; atque adeo continens excessum Paternitatis respectu Filiationis.

> Instabistertio; si vna relatio esset formaliter intensiuz inæqualis alteri, vna esset maioris eligibilitatis quam altera; id falsum est:ergo. Minor videtur certa, quia vna relatio, sue personalitas non potest esse maioris eligibilitatis quam altera, nis quia perfectiorem constituerer personam ergo cum id sassum sit, falsum quoque erit maioris esse eligibilitatis. Maior vero probatur, quia regula maioris perfectionis intensione est maior eligibilitas:ergo si vna relatio esset & formaliter intensiue perfection

Respondes negans maiorem eiusque probationem. Maioris relationum enimeligibilitatis est ingens thesaurus quam vilis seruus, & non reddit maioris eligibilitatis sunt mille argentei, quam vnus aureus, illas inzcum tamen seruus sit intensiue perfectior thesauro, & aurum gibiles. a rgento, quantumuis infinito. Inde divinæ personalitates, quãu is æqualiter eligibiles, inæquales esse possunt. Et ratio est, quia maior eligibilitas alicuius rei mensuratur, vel à maiori personæ eligentis vtilitate, vel quia persona eligens maius persectionis incremetum cum vna potius quam cum altera comparabit; cũ autem persona diuina quacunque relatione constituta eiusdem

sit dignitatis & perfectionis, inde vna relatio præaltera magis eligibilis non est, cum ad aliud eligibilis non sit, quam ad con-

stituendam personam.

108. Obiicies quinto. Ficri ex nostra sententia persectiones Inaqualis cultus de attributorum & relationum non esse adorabiles summo cultu, adoratio necamabiles summo amore, quod est absurdum: ergo. Sequel- essentia, & la probatur, quia quæ maior est excellentia, bonitas, & perfe- obiieitur ctio ratione cuius'aliquis colitur, & amatur, eo debet esse maior exhibenda. cultus, & amor: ergo cum maior sit excellentia & perfectio essentiz, quam auributorum, & relationum, majori cultu adorare tenemur, & maiori amore prosequi essentiam, quam attributa, & relationes: ergo illam summo cultu & amore prosequi tenemur; vnde attributa, & relationes cultu inferiori, & amore; arque adeo non summo. Idemque erit de vna relatione aut at-

tributo inæquali alteri. 109. Respondeo negans sequellam. Nam ab eodem habitu prodire possunt actus circa obiecta inæqualia materialia, imo & formalia, rationem formalem communem habitui continena. Sic idem habitus Misericordiz circa inzquales pauperes inzquales exhibet subuentiones. Cum auté excellentia divina, seu dominiu supremu, qua est motiuum adorationis latria; & bonitas diuina, quæ vt motiuum Charitatis perfectissimæ, sint rationes communes, illa adorandi, ista amandi: inde omnes divinæ perfectiones, ve pote excellentes, & bonæ quamuis inæquali formaliter excellentia, & bonitate, codem supremo Latrix,& Charitatis habitu adorantur, & diliguntur. Quod si nomine summi cultus, & amoris, intendat obiectio actu intra

Digitized by Google

eundem habitum omnium summum, & perfectissimum; negamus illum possibilem cum communi Philosophia, etia respe-Au essentia. Si vero contendatur, gradum aliquem persectionis, aut intensionis actus creati, debitum esse essentiæ, &tantundem debitum non esse cuilibet persectioni diuinæ, Negatur id etiam. Nam cum omnis dilectio, & adoratio creata, finita est, nulla est, quæ diuinam aliquam perfe & ionem, quantumuis minimam; adæquet:atque adeò quæcunque intensione, aut perfectione adoretur à nobis, aut diligatur essentia, tantumdem debetur cuilibet perfectioni diuinz.

Obileitur diuina complacentia circa relationes,& el-

scatiam.

110 Obiicies vltimo. Complacentia diuina est regula & menfura diuinæ perfectionis intensiuæ:vel ergo Deus magis complacet in essentia diuina quatenus ab attributis, & relationibus distincta, quam in attributis, & relationibus, quatenus ab essentia distinctis: vel non? si non magis complacer: ergo omnes sunt æquales. Si magis complacet: ergo maioris æstimabilitatis, bonitatis & amabilitatis erit apud Deum essentia ve ab attributis & relationibus distinca, quamipsæ relationes & attributa, quod videtur absurdum. Hoc argumentum obiicientis expugnat. Nam vel Deus æque complacet in bonitate, creata & diuina, vel non? Si primum: ergo æquales erunt bonitas & perfectio creata & increata, quod dici non potest. Si secundum: ergo maior erit complacentia in bonitate & perfectione diuina, & minor increata, & consequenter inaquales, atque adeò vna maioris æstimabilitatis, bonitatis, & amabilitatis quam altera.

Deum ma- 111 gis comp'aiu relat oninullum est inconucnicus.

Respondeo, Deum magis complacere formaliter in essentia ve distincta à relationibus, & attributis: quam in ipsis, sentia quam relationibus, & attributis, vt ab essentia distinctis, idemque est de vna relatione, aut attributo respectu alterius in æquala distinctis lis: atque adeò essentiam formaliter maioris esse æstimabiliratis, bonitatis, & amabilitatis apud Deum, quam relationes,& attributa, & vnnm attributum, aut relatio respectu alterius -inæqualis. In quo nec vestigium est absurdi, imo æquitas magna, ve inæquales perfectiones inæquali prosequantur amore.

SECTIO

### An qualibet relatio sit perfectio simpliciter simplex.

TOta hæc controuersia nittitur in explicatione perfe- negans cum ctionis simpliciter simplicis, in qua multum de nomi- mento. ne contenditur. Prior ergo sententia negat relationes divinas esse perfectiones simpliciter simplices. Quia ad perfectionem simpliciter simplicem non sat est, quod melior sit ipsa, quam non ipsa, sed vicerius opus est, quod in quolibet supposito melior sit ipsa, quam altera quælibet. Inde inserunt nullam relationem divinam elle perfectionem simpliciter simplicem, nam Supposito Patris melior non est filiatio, qua Paternitas; nec supposito Filis melior est Paternitas, quam Filiatio. Posterior sententia affirmat esse perfectiones simpliciter simplices, quia ad id sa- affirmant zis est, quod cuilibet subiecto melior sit ipsa qua non ipsa, si per ca fundaimpossibile in eo esse posser. Ad eum modum quo dicere sole- mento. mus; si mihi per impossibileesset eligendum, esse Angelum, vel hominem, mallem esse Angelus. Relationes autem diuinæ meliores essent cuilibet subjecto, si per impossibile eas habere posser, quam qualibet alia perfectio incompossibilis. Ita p.

Arriaga disp. 43. sect. 3. sub sect 4. Assero, relationem quamlibet diuinam esse perfectio- diuna relanem simpliciter simplicem. Probatur, quia perfectio simplici- tio est pere ter simplex est, quæ melior est ipsa, quam non ipsa; idest, fictio fincuius defectus per nullam aliam perfectionem compensabilis plex. est: desectus autem cuiusuis relationis per nullam aliam perfectionem compensabilis est : ergo quælibet relatio erit per fectio simpliciter simplex. Minor probatur, quia defectus Paterpitatis, siue non esse illius, per nullam persectionem creatam compensari potest, vt est certum; neque potest per divinam compensari: ergo per nullam. Antecedens, quoad secundam partem, probatur; quia desectus Paternitatis diuinæ, siuc

non dari Paternitatem in Deo, compensari non potest per essentiam, neque per aliam relationem, cum neque per essen. sentiam, neque per relationes filiationis, aut spirationis, vacuitas Paternitatis compleretur, imo maneret semper Deus cum defectu Paternitatis, quin loco istius subrogareturaliquid æquiualens, cum quo æque bene Deus se haberer, ac cum Paternitate: ergo Paternitas est perfectio, que melior est ipsa, quam non ipsa Idemque est de Filiatione, & spiratione tam actiua, quam passiua.

Dices ad perfectionem simpliciter simplicem non sat osse, quod illius desectus in Deo non possit compensari per aliam perfectionem, sed alterius opus esse, quod in nullo subiecto talis defectus compensari possit: defectus autem Paternitatis in humanitate Christi persectissime compensatur per Fjliationem, qua Persona diuina tam persecta est, quam esset cum

Paternicate terminante naturam humanam.

Incompen**p**crfc&ion& fimpliciter. Simplice m nese flaria declaratur 1

116 Contra quia defectus ille Paternitatis in humanitate Chrisabilitate ad sti non est desectus simpliciter Paternitatis, sed vnionis illius cum humanitate; eo enim quod Paternitas non terminet humanitatem sequitur dari carentiam, siue desectum vnionis illius cum humanitate; non vero fit dari carentiam Paternitatis, siue non dari Paternitatem in rerum natura, quæ sola carentia est defectus simpliciter Paternitatis. Ad perfectionem autem simpliciter simplicem, satis est, & necesse, quod defectus simpliciter illius per nullam aliam suppleri, aut compensari possit : hoc enim ipso melior est ipsa, quam non ipsa : dese-Aus autem simpliciter cuiusuis relationis per nullam perse-Aionem, siue creatam, siue increatam compensari potesti ergo quælibet erit persectio simpliciter simplex. Minor est certa si enim modo per impossibile destrucretur Patemitas divina, quid conducere posset ad hunc desectum compensandum vnio Filiationis cum natura humana: Hæc enim sufficiens tantum est ad compensandum defectum vnionis Paternitatis cum humanitate.

#### SECTIO XI.

### An essentia divina includat relationes, vel includatur in illis.

Numasterum includere, przeis quastionibus de vno realis, nomine aliud re non est, quam continere illum, altera for-& simul alterum ab eo distinctum, iuxta modum inclusio-malis, veramis, idem enim non includit seipsum. Sie totum dicitur inclu-rara. dere partem, quia continetillam, & simul etiam compartem ab ca distinctam. Inclusio vna est reasis formalis, quando scihicer includens continer vnum & simulalterum realiter ab eo distintum: sic homo physicè includir animam. Altera est realis virtualis, quando scilicet includens continet vnum, & simul alterum virtualiter tantum ab eo distinctum: sic homo metaphisice includitanimal, si hoc virtualiter à rationali distinguatur. Altera est rationis, quando videlicer includens continet vnum, & simul alterum ratione nostra tantum ab co distin-Etum: sic rationale includit ens sola ratione à différentia rationalitatis distinctum. His positis.

118 Assero primo, essentiam divinam non includere relatio- Essentia denes inclusione reali. Probatur, quia, vt vnum alterum realiter cludie relaincludat, hoc debet esse de constitutivo reali sive materiali il- tiones inlius, nisi quæstio sit de voce: relationes autem diuinæ non si li. sunt de constitutivo materiali natura divina ergo neque realiter includumeur in illa. Minor probatur, quia illud'est constitutiuum materialealicuius entis, quod reperitur in omni supposito, in quo tale ens persecte & integre reperitur: relationes autem diving non reperiuntur in omni supposito, in quo natura diuina integre reperitur : ergo nec sunt de constitutiuo materiali naturæ divinæ. Major ex terminis nota videtur. Minor probatur, nam in qualibet persona integre, natura diuina reperitur, cum tamen in ca omnes relationes minime reperiantur; in Patre enim non est Filiatio, nec spiratio passiva, nec in Filio est Paternitas, nec spiratio passina, nec in Spiritu

**fancto** 

sancto est Paternitas, aut Filiatio: ergo.

Concilium Toletanum Nicœnum Damalcen.

119 Confirmatur primò, Nam Concilium Toletanum in professione Fidei statuit ita. Singulariter unaquaque Persona plenus Epiphanius Dens st. Et Concilium Nicænum apud Nazianzenum breuiori trastatu de Fide Niccena orat. 3. cap. 5. docet. Filium effe Dez de Deo, profectum de perfecto, plenum de pleno. 1d quod vnanimes firmant Patres, Epiphanius hæresi 76. Singulariter unaquaque persona est plenus Deus, & toius Deus, Damascenus 3. de Fide cap.6. Confitemur omnem naturam essein Patre, & omnem & perfectam in Filio, in quo secundum Apostolum inhabitat plenitudo divinitaris: ergo cum in Patre nulla ratione sit Filiatio, nec Paternitas in Filio, neque vlla ratione relationes huinsmodi constituere poterunt naturam divinam. Et ratio est, quia si natura diuina relationibus constitueretur, nulla Persona esset integre Deus cum nulla sit omnis relatio, ex qua integra Deitas consurgeret. Vnde sicut hæc propositio falsa est: Pater est integra Trinitas, ita quoque falsa esset ista Pater est integre Deus. Idem enim esset, esse integre Deum, & esse integram Trinitatem.

materialis infuffic ens Stituatur.

120 Confirmatur secundo. Si natura divina relationibus coneffentig cd stitueretur, maxime, propter identitatem materialem eum ilrelationibus lis: id non sufficit: ergo. Minor ostenditur, qui a natura diuina en, viellen identitatem habet cum actibus liberis, & contingentia illis con- tibus, ve ostendi de voluntate Dei; nectamen illis materialiter constituitur; aliter Deus materialiter esset ens contingens, & quod desicere potuisset ergo. Confirmatur tertie, Distinctio virtualis inter essentiam diuinam, & relationes sufficiens est, ve relatio materialiter producatur, quin essentia adhuc materialiter producta sit: ergo sufficiens etiam erit, ve natura diujna persectione absoluta materialiter constituatur, relationibus nec materialiter cam constituentibus; zque enim difficilis apparet vtrorumque extremorum compositio.

Relationes diving non includunt effentiam. inclutione rcali.

121 Assero secundo, Relationes divinas non includere essenia inclusione reali. Est contra P. Soar.1.par.tr.3.lib.4.c5, & 7-probatur, quia relationes divinæ licet materialiter identificente essentiz, non tamen continent illam, & simulaliud realiter ab ea distinctum, cum nihil ab essentia divina realiter distingua-

Digitized by Google

TUI

### Disp.XII. De Relat. diuinis in com. Sect. XI.

tur, quod ad inclusionem realem propriam, & strictam necessarium esse, constat ex his, quæ posuimus sectionis initio: ergo relationes diving non includunt essentiam inclusione reali. Secus dicendum est de Trinitate Personarum respectu vniuscujusq; singularis; Trinitas enim proprie includit qualibet Personam, quia continet illam, & simul alias ab ea realiter distinctas. 122 Affero tertio, effentiam divinam non includere relatio- Effentia dines, neque relationes essentiam inclusione virtuali. Tum quia uina non inrelationes, & essentia mutuo virtualiter distinguntur, & exclu-tiones, neduntur. Tum etiam quia tota relatio v. g. Filiatio producitur, que relatio-& nihil quod virtualiter est essentia perducitur. Insuper inclusione tota essentia communicatur, & nihil Paternitatis communica- virtuali, tur. Tum præterea, quia ex relatione, & essentia constituitur Persona: constitutio autem mutuam exigit constituentium exclusionem; ita ve neutrum claudat; sed potius excludat aliud, aliter non minus clauderet constituens, quam constitutu, quod falfum effe, nullum est totum quod non demonstret. Tum denique, quia essentia, & relatio diversimode se habent, ac Persona, & relatiosfiue persona, & essentia : Persona autem & relatiose habent tanquam includens virtualiter, & inclusion; idemque est de Persona, & essentia: ergo essentia & relatio se habebunt

12; Assero quarto essentiam divinam non includere relatio- Neque innes, neque relationes effentiam, inclusione nostro modo conci-clusione nopiendi. Ratio est, nam quæ virtualiter mutuo se excludunt, quo-concipiendi. que se excludunt nostro modo concipiendi; non enim cum fundamento possum ego concipere vnum includere aliud, quod reuera non includit, sed potius excludit: relationes autem & essentia mutuo se virtualiter excludunt:ergo etiam nostro modoconcipiendi. mainado proching establica

tanguam excludens virtualiter, & exclusum.

124 Obiicies primo contra primum affertum. Esfentia diuina constituitur materialiter relationibus: ergo non bene infertur à nobis ideo essentiam non includere relationes inclusione reali, quia illis materialiter minime constituitur. Antecedens probatur. Nam relationes sunt realiter idem cum essentia diuina: ergo de materiali coffitutiuo ipsius. Confequentia probatur,ua túc aliquid est de materiali costitutivo alicuius, quado realiter,

Digitized by Google

seu materialiter est ipsum constitutiuum:relationes autem diuinæ sunt realiter, seu materialiteripsa essentia diuina: ergo & de constitutivo materiali ipsius. Confirmatur, impossibile est, vnam rem eo modo quo citalia, non illam constituere:relationes autem realiter materialiter sunt essentia: ergo realiter materialiter constituent illam.

effentia.vnde inlusti

realis rela. 125 Respondeo negans antecedens. Ad probationem con-« cesso antecedente, neganda est consequentia. Ad cuius probationem distingo maiorem: Tunc aliquid est de materiali conciens inclu- stitutiuo alicuius, quando realiter, seu materialiter est ipsum constitutumabsque distinctione virtuali ab illo, prædicata realiter contradictoria componente, propria relationum, & essentiæ, qualia sunt communicari, & non communicari, produci, & non produci, concedo: cum huiusmodi distincti one nego. Similiterque distinguenda est minor, Relationes divinæ sunt realiter, seu marerialiter ipsa essentia diuina cum ca distinctione virtuali ab illa, concedo: sine illa nego. Et neganda est consequentia. Nam sicut distinctio virtualis relationum ab essentia præstat, vnam produci realiter altera improducta, ita ctiam præstat essentiam diuinam constitui prædicato absoluto, & non constitui adhuc materialiter prædicato relatino. Inde patet ad confirmationem. Etenim sicut impossibile non est, Filiationem identificatam realiter essentiæ produci, & realiter essentiam non produci, ita neque impossibile est relationem identificatam effentiæ non illam realiter constituere.

Patres explicati.

Obiicies secundo, Nazianzenum oratione s. de Theoaus alique logia asserentem, patrem, & divinitatem sine Spiritu san-Ao fore imperfectam : ergo Personalitates sunt de persectione diuinæ essentiæ, ergo essentia Dei perfecta includit relationes. Respondes, relationes perficere essentiam instar proprietatis æquivalentis distinctioni reali nuper expositæ, vnde sicut proprietates realiter ab essentia distinctæ, illam perficiont, quin materialiter constituant, ita relationes diuinæ. Addo Nazianzenum, & alios patres, folum contendere naturam Dei fore imperfectam defectu relationis Spiritus fancti, non quia hæc fit de constitutivo illius adhuc materiali, sed quia deesset illi proprietas æquiualens distinctioni reali, ad eum modum, quo estentia

### Disp.XII. De Retat. divin in commun. Sect. XI. 293

essentia creata sine proprietatibus ab ea realiter distinctis im-

perfeda foret.

Obiicies tertio. Personalitas est complementum substantiæ, & de constitutino sabstantiæ completæ, Deus autem selativa, sed est substantia completa, ergo & constituta Personalitate, ista absoluta esautem indistincta est à relatione, ergo. Respondes, Personalitatem esse cemplementum sustantia, non absolutum, sed relatioum, Deus autem non constituitur substantia relative completa, sed absolute completa, quare sola constituitur. sublistentia absoluta, quia hæc communis est, sicut concretum Dci.

128 Obiicies quarto, Deus est Pater, Filius, & Spiritus san-'Aus, ergo constituitur Patre, Filio, & Spiritu sansto, quia esse, & materialiter constitui idem sunt. Respondeo, concesso antecedenti, negans consequentiam. Nam Deus ita est Pater, Filius, & Spiritus sanctus, vt sit quid omnibus commune, nulla autem personalitas adhuc materialiter communis est, vnde nec materialiter constitutiva Dei.

Obiicies quinto contra tertium affertum, in quo dixi- guiuocatio mus, essentiam non includere relationes inclusione virtuali. circa inclu-Relationes divinæ virtualiter continentur in essentia, cum fonem, de continentis hæc sitearum radix, & principium virtuale, ergo virtualiter virtualem includuntur in essentia. Respondeo, sermonem non esse de detecta. inclusione, solum virtute, & eminenter continente aliud, qua ratione dicitur effectus virtualiter in sua causa contineri, & creatura in Deo, sed de inclusione persectionis formaliter existentis in includente, cum sola distinctione virtuali ab altera similiter etiam contenta in ipso. Quo pacto nec essentia divina includit relationes, nec relationes essentiam.

SECTIO

1

#### SECTIO

### An relationes diuina sint subsistentia.

Ssero primo, relationes Personales, scilicet Pater-

Omnes refaciones pertonales lub filtentiz funt

Conciliam Niconum.

PrimaSyno. tinopolita

nitatem, Filiationem, & Spirationem passiuam, esse subsistentias. Conclusio est omnium Theologorum contra durandum, Scotum, Paludanum, & Capreolum apudP. Soarium 1. part.tract.3. lib.3. cap.4.negantes subsistentias relatiuas, & solam absolutam concedentes. Probatur primo ex Conciliis, & Patribus Niccenum lib.2. de actis in Concilio Nicœno, responsione data per Protogenem Sardicensem §. non diffeile, ita statuit. Vna est dininitas Santta Trinitatis, qua in tritus subsistencies perfectis, & aqualibus consideratur. Prima Synodus Consta- dus Constantinopolitana epistola ad Damasum Papam, decernit. Credimus aqualem honorem, ac dignitatem, & imperium coaternum in tribus perf. Et: samis subsistentiis, seu tribus perfectis personis. Sophronius Patriarcha Hierosolymitanus epist. quæhabetur in sexta Synodo generali actione 11. 4. eiusdem epist. ait Susstilis & proprietatibus intellectualibus perfectis numerari Trinitatem. lustinus in expositione Fidei de Trinitate. Maluimos unius Deitatis in tribus perfectis subsistentiis notitiam exponere. Denique Hieronymus epist. 57. ad Damasum. Sufficial nobis dicere unam substantiam, tres Personas subsistentes.

omnis relatia lit.

Ratione probatur secundo conclusio, Namin divinis Ratio, vnde sunt ares Personalitates tres Personas distinguentes : ergo tio persona. & tres subsistentiæ, cum omnis personalitas, qua talis, lissubfiften- subsistentia sit. Terme, quia vnio hypostatica facta suit in subsistentia Verbi, qua verissime Christi humanitas subsisticinon autem sacta est in subsistentia absoluta : aliter non esset, vnde Filius, potius quam Pater, aut Spiritus sanctus, incarnatus esset cum subsistentia absoluta æqualiter omnibus communis sit; ergo vnio hypostatica facta est in subsistentia relatiua propria Verbi. Minor patetex Tholetano 6. deficiente, vniomem esse factam in co, quod est proprium Verbi; solum autem relatiuum est proprium Verbi; ergo sacta est, non in subfistentia.

sistentia absoluta; sed relativa. Quarto, quia tres relationes Personales constituunt tria concreta substantiua, tres scilicet Personas, ad multiplicationem autem trium concretorum, necessario multiplicanda est natura, vel subsistentia; natura autem diuina multiplicari non potest, nec subsistentia absoluta:

ergo relatiua.

132 Obiicies primo. Admissa subsistentia absoluta, subsistentiæ relatiuæ sunt inutiles: ergo reiiciendæ: Antecedens proba- absoluta no tur, quia Pater, ex vi subsistentiæ absolutæ, esset perse, & ex superfount vi relationis Paternitatis, esset incommunicabilis: ergo præci- relative. sis subsistentiis relatiuis, haberet Pater quidquid ad Persopam necessarium esser, atque adeò superfluz erunt subsisten. tiæ relatiuæ. Respondeo negans antecedens, ad probationem distingo antecedens, Pater ex vi subsistentiæ absolutæ esset per se Persona à cæteris distincta in esse Persona, nego: esset per se modo omnibus Personis communi, concedo. Et neganda est consequentia; quia pater in esse Personæ singularis subsistentis distinctus esse debet à caterispersonis.

Admiffa

Obiicies secundo, conceptus subsistentia, & relationis Conceptus pugnant inter se : ergo non possunt in diuina relatione com- su relationis poni. Antecedens probatur, nam relatio est ad aliud; subsisten- non pugnat tia vero est ad se: idem autem non potest esse ad se, & simul interse. ad aliud: ergo neque subsistentia poterit esse relatio, nec relatio subsistentia. Respondeo negans antecedens. Ad cuius probationem dicimus, esse ad aliud, tanquam terminum, & esse ad se, id est, esse per se, nullam dicere oppositionem. Nam subsistentia creata est ad aliud, scilicet, ad causam, & naturam, quas transcendentaliter respicit, & ad se,id est, per fe, siue reddens naturam completam, subsistentem, siue vitimo terminatam, aut concretam, iuxta essectum formalem proprium subsistentiæ.

134 Affero secundo, quamlibet relationem personalem red- Qualibet dere naturam diuinam subsissentem. Ratiolest, Nam qualibet forma, vel quasi forma applicata subjecto communicat il- reddit na. lieffectum formalem, cuius est capax; si capax sit omnium, taram diuicommunicat omnes, si alicuius tantum, aliquem, natura stentem. autem divina est capax effectus formalis subsiskendi, & quæli-

bet relatio Personalis est subsistentia intime eidem applicata naturæ: ergo communicabit illi effectum formalem subsistendi. Confirmatur. Nam eo quod Kumanitas Christi capax sit effectus subsistendi; & subsistentia Verbi sit illi applicata per phylicam vnionem, communicat illi effectum formalem subsistendi: ergo cum eadem subsistentia Verbi, idemque est de aliis, altiori modo applicata sit naturæ diuinæ, scilicet per physicam, & realem identitatem, hæcque capax sit effectus formalis subsistendi : illum eidem naturæ communicabie. Aliud enim ad effectum formalem impertiendum non desideratur, quam applicatio formæ, & capacitas subiecti.

Cur relatio. relatam, cū denominet lublisteute.

Obiicies primo, nulla relatio, quantumuis intime appliminet natu- cata denominare potest naturam divinam relatam: ergo neque ram divina subsistentem. Respondeo, concessoantecedente, negans consequentiam. Ratio est, quia natura divina, vipotè substantialis, est capax effectus subsistentis, non vero relatæ. Nam huiusmodi effectus exigit distinctionem inter relatum, & terminum ad quem refertur; ideò Filius refertur ad Patrem, & Spiritus sanctus ad Patrem, & Filium, quia interipsos stat distinctio realis: Natura autem divina à nullo termino divino realiter distingui potest, ideòque nec realiter relata denominari. Scuti propter candem rationem à productionel relationis producta denominari non potest, nec incommunicabilis ab incommunicabilitate eiusdem.

Cur pariter non denoram lanctá.

Obiicies secundo, Relationes divina sunt sanctitas apminet natu- plicata, & natura divina capax effectus sanctitatis: nec tamen denominant Deitatem sanctam : ergo neque subsistentem. Prima maioris pars oftenditur, nam relatio, sine subsistentia Verbi, denominat humanitatem Christisanctam, quod autem sanctitas non est, nec potest subjectum aliquod denominare sanctum, sicut quod Albedo non est, non potest denominare album, ergo relatio Verbi sanctitas est. Idemque de relatione Patris, & Spiritus sancti dicendum videtur, nam quælibet earum si humanitatem terminaret sanctificaret illam, non minus, quam relatio verbi de facto sanctificat. Respondeo, relationes diuinas non esse simpliciter, & absolute sanctitates in Deo. cum in co non sint radices totius rectitudinis, esse tamen respe-

## Disp.XII. De Relat. diuin.in commun. Sect. XII. 197

respective ad humanitatem, quam possunt terminare, quia ve sie sunt principium totius rectitudinis suppositi. Vnde nihil mirum, quod Deitatem non denominent sanctam, etiamsi subsistentia Verbi sanctam denominet humanitatem. 137 Assero tertio, Relationem Spiratoris esse etiam sub-Relatio spifistentiam. Ratio est, quia individuum Spiratoris est concretum substantiuum, vt ostendam de constitutiuo Spiratoris, ergo constat subsistentia relatiua, vipote opposita Spirituis. Nec inde sequitur in Trinitate quaternitas à Lateranensi damnata cap, damnamus. Nam ibi sermo est de quaternitate mutuo inter se distincta sicut ergo quarta relatio Lateranensi nullatenus contrariatur, ita neque quarta subsistentia. Nec obstat relationem Spiratoris esse Patri, Filioque communem, nam de ratione subsistentia non est, esse incommunicabilem, vt in subsistentia absoluta constabit disp.sequenti, ergo relatio spiratoris, quantumuis Patri, Filioque communis subsistentia erit. Curautem Personalitas non sit, nec Personam constituat constabit disputatione sequenti.

DISPYT.

### 298 Tract.de Mysterio Trinitatis.

### 

An prater subsistentias relatinas detur in Deo subsistentia aliqua absoluta.

OMINE subsistentiæ absolutæintelligitur complementum substantiæ, seu naturædiuinæ, non minus absolutum,& comune omnibus Personis,

Quid nomine subsistétiz absolutz intelligatur.

quam natura ipsa. Quæritur ergo, An sicut in Deo est vnica natura singularis omnibus Personis communis, pariter sit etiam vna subsistentia singularis communis omnibus. Dixi singularis, quia nomine subsistentiæ absolutæ non intelligitur subsistentia ab omnibus relatiuis præcisa, quantumuis illa conmunis sit beneficio præcisionis. Quia tamen tota hæc disticultas pendet ex constitutiuo subsistentiæ, & essectu formali illius, momenti erit id præmittere; vnde clarior potissima deprehendatur controuersia.

#### SECTIO I.

In quo consistat ratio formalis subsistentia.

Prima len. subsistentiæ consistere in independentia à supposito alieno; attentia con-que a de subsistere, a fiud non esse, quam à supposito alieno intituens na dependere. Dicitur ab alieno supposito, quia de ratione subsisted um formalem subsissed in posito, si hoc alienum non sit, sed naturæ proprium, ve contingit

### Disp.XIII. Sit ne in Deo subsistent. absol. Sect. 1. 299

tingit in Deo, in quo subsistentia Patris non reddit naturam independen. diuinam independentem à supposito Filij, aut Spiritus sancti, posito aliequia tria ista supposita aliena non sunt, sed naturæ dininæ pro- n o. pria. Inde natura diuina triplici personalitate subsistens, triplici etiam titulo est independens la supposito alieno. Cum vero natura creata propter suam limitationem vnica tantum subsi-Rentia perfecte compleatur, duplicemque simul habere non possit, siue eiusdem, siue diuersæ rationis: inde omnis alia fublistentia, præter illam, qua natura actu completur, dici potest aliena. Hincinfert, naturam diuinam gaudere subsistentia absoluta, quia ve distincta à relationibus est independens à supposito altero, & consequenter subsistens absolute.

Displicet hae sententia, Prime. Quia independentia à supposito alieno est independentia à constituto ex natura, & Displicet es subsistentia, quo inexplicata manet aliena subsistentia, cum quia assumtamen vera subsistentia si. Non aliter, quam si hominem ex- ptum non plicaturus diceres, Hominem esse: Id, quod simile est alteri homini. Secundo, quia natura à se potius, quam à subsistentia, habet eam independentiam. Nam tota ratio, cur natura huma- Tum etiam, na v. g. vnica subsistentia terminata, independet ab alia eius- quia cam dem rationis, est limitatio illius, quod si natura humana fœcun- tiam à se poda force ad duplicem subsistentiam humanam terminandam, tius natura istanihil pugnarent inter se, sicut divina subsistentia relativa à sabsistennihil pugnant interse, nec vna reddit naturam divinam inde-tia pendentem ab alia: ergo independentia naturæ humanæ ab alieno supposito eiusdem rationis, ad ipsam naturam potius, quam ad subsistentiam referenda est.

Terrio, quia ficut vnica natura creata non potest duplici terminari subsistentia; ita neque vnica materia duplici potest actuariforma substantiali, in sententia aduersariorum, & communi: ergo sicut subsistentia creata reddit naturam independetem ab alieno suppostro, ita forma substantialis reddet materiam independentem ab alieno composito: his tamen non obstantibus forma substatialis non satis explicatur per cam independentiam ab alio, seu alieno coposito: ergo nequiubsistentia per independentiam ab alio, seu alieno supposito; eadem enim videtur veriusque ratio. Quarto, quia si subsistentia ad eam præcisè Pρ

fententia, tũ explicat.

Digitized by Google

forer inutilis lublilten tia.

præcisè naturæ independentiam requisita foret, inutilis prorlus, & superuaçanea redderetur. Nam impossibli omni subsistentia, impossibilis quoque esset dependentia naturæ à supposito alieno: ergo staret independentia, siue repugnantia dependendi, quod idem est : ergo cum subsistentia frustranea non sit, ad alium effectum naturæ impertiendum prouisa est.

que quia creatio przdependetia cum tamen apud aduer.

rum deni. 5 Quinto, quia creatio ve connaturalis independentia à supposito alieno, cum tamen in sententia plurium adversariostat eam in- rum subsistentia non sittergo ea independentia non est quidditas subsistentiæ propria. Antecedens probatur, namideò subsistentia creata est independentia à supposito alieno, quia refarios subsi pugnat illi ab eo dependeres & ideo creatio est independentia fentia nou à subjecto inhæsionis, quia repugnat illi talis dependétia: creationi autem connaturali repugnat dependere ab alieno supposito:ergo est idependentia ab illo. Vel si creatio connaturalis ideò est independentia à subiecto inhassionis, quia non attingit intrinsecè illud: ergo cum neque attingat alienum suppositum, erit etiam independentia ab illo.

Innd pen 6 polito alictu n clifub fftentiæ ne coffirma, ficus.

Obiicies primo. Hoc præcisè quod res aliqua sit dependétia à lup- dentia ab alieno supposito, deficit à ratione subsistentiæergo no prædica- ideò præcisè, quæ subsistentia est, talis erit, quia est independentia à supposito alieno. Responde concesso antecedente, negans consequentiam. Nam independentia à supposito alieno fed non sui- est quidem prædicatum subsistentiæ necessarium, commune tamen aliis. Sicut viuens vt prædicatum homini quidem necessarium, cómune tamen aliis. Quemadmodu ergo res, que non est viues, hoc præcise homo esse non potest, quin inde fiat, homine præcifo gradu viuentis costitui:pariter dicimus, requæ est dependetia à supposito alieno, hoc præcisè non , posse esse subsistentiam, quin inde fiat, eam, quæ subsistentia est, ideò præcisè talem esse, quia est independentia à supposito alieno.

Independe. tia anime rationals à Subjecto inicAa.

Obiicies secundo. Etiamsi animæ rationali repugnet depedentia à subjecto inhæsionis, tamen se ipsa non est formalis independentia ab illo, sed id habet à creatione : ergo etiamsi nahæssob. turæ,& creationi repugnet dependere à supposito alieno, non ideireo crupt formalis independentia à supposito alieno, sed id à sola subsistentia præstabitur. Antecedés probatur, quia si anima rationalis le iplaesset formalis indepédétia à subjecto inha-

sionis

### Disp.XIII. Sit ne in Deo subsist.absol. Sect. II. 301

sionis, frustranea esset creatio ad hunc effectum illi comunicadu. Confir. Nam si natura humana se ipsa esset formalis indepedentia à supposito alieno, non posset illud terminare adhuc divinitus, cotra Incarn. myst. ergo talis no est Antecedes probatur, quialindepédétia abaliquo termino nullo pacto potest abaliquo depedere: ergo si natura humana se ipsa esset indepedetia à supposito alieno, nullo pacto posset aliena subsistentiam terminare. 8 Resp. negās anteced. Ad cuius probatione negādū est similiter anteced. Nam creatio necessaria no estad reddenda anima ra- ereationis tionale indepedete à subiecto inhassionis, cu animus rationalis ma rationaeam indepedetia ingenitaex le habeat; sed necessaria tantu est, lisexpossus. veres natura sua indepedes à subiecto inha sionis, modo sibi pro. portionato producatur, cur per se ipsă no possit ita produci. Si autéde ratione subsistériæ sola esset indepedétia à supposito alieno. cũ natura ex se ea independentia habeat, superflua ad eu effectu præstadú adueniret subsistetia. Ad constructione. Res. negas ant èced eiusq; probationé. Na réaliqua esse se ipsa indep. à subie &. & ab ipso per aliquid distinct depedere, nulla dicit cotradiet. 9 Obiicies 3 Licet creaturæ repugnet no depedere à Deo, & no Dependent produci ab ipso; tamé à creatura se ipsa no est formalis depede- tia creatura-rum à Deo tia à Deo, nec productio:ergo licet naturæ repugnet depédere expostra, eaab alieno supposito, no inde erit formalis independ ab illo. Resp. ramq; procreatura depédere à Deo in esse, sieri, & coseruaris atq; adeo per se ipsă quodest sui esse, depedet à Deoin facto esseper actione vero in fieri. Vnde licet creatura per le ipsa non possitesse productio sui seo quod ista ex Phisicis modus sit distinctus realiter à termino, potest tamen esse dependentia; quia hæc tantum dicit impossibilitatem existendi sincalio.

### SECTIO

Sententia Pairis Aldrete.

10 C Ecuda sététia propugnas cuia subsistétia. absolutai n Deo secunda sen-Idocet, de ratione subsistesia tantu esse, reddere naturam tentia P. Alsubstantiale immediate incomunicabile alienz subsisteriz ;id est communisubstătiæ, quæ non est de naturali coplemeto naturæ, subsistentis cabilitate per eam subsistentia; na materia subsistens propria subsistentia aliene subnon redditur per eam incommunicabilis formæ, eo quod ista sit stanue. de naturali copleméto materiz. Nec propter eadé ration en atura

diuina

seu materialiter est ipsum constitutionm:relationes autem diuinæ sunt realiter, seu materialiteripsa essentia divina:ergo & de constitutivo maseriali ipsius. Confirmatur, impossibile est, vnam rem eo modo quo estalia, non illam constituere: relationes autem realiter materialiter sunt essentia: ergo realiter materialiter constituunt illam.

**Id**entitas tienum estenciz.vnde inlusti fioni reali-

realis rela. 125 Respondeo negans antecedens. Ad probationem con-« cesso antecedente, neganda est consequentia. Ad cuius probationem distingo maiorem: Tunc aliquid est de materiali conciens inclu- stitutiuo alicuius, quando realiter, seu materialiter est ipsum constitutumabsque distinctione virtuali ab illo, prædicata realiter contradictoria componente, propria relationum, & essentiæ, qualia sunt communicati, & non communicati, produci, & non produci, concedo: cum huiusmodi distincti one nego. Similiterque distinguenda est minor, Relationes divinæ sunt realiter, seu marerialiter ipsa essentia diuina cum ea distinctione virtuali ab illa, concedo: fine illa nego. Et neganda est consequentia. Nam sicut distinctio virtualis relationum ab essentia præstat, vnam produci realiter altera improducta, itactiam præstat essentiam divinam constitui prædicato absoluto, & non constitui adhuc materialiter prædicato relativo. Inde patet ad confirmationem. Etenim sicut impossibile non est, Filiationem identificatam realiter essentiz produci, & realiter essentiam non produci, ita neque impossibile est relationem identificatam essentia non illam realiter constituere.

plicati.

Obiicies secundo, Nazianzenum oratione s. de Theoaus alique logia asserentem, patrem, & divinitatem sine Spiritu sanco fore imperfectam: ergo Personalitates sunt de personalitates diuinæ essentiæ, ergo essentia Dei perfecta includir relationes. Respondes, relationes perficere essentiam instar proprietatis æquiualentis distinctioni reali nuper expositæ, vnde sicut proprietates realiter ab essentia distinctæ, illam perficiont, quin materialiter constituant, ita relationes divinæ. Addo Nazianzenum, & alios Patres, solum contendere naturam Dei sore imperfectam defecturelationis Spiritus sancti, non quia hæc sit de constitutivo illius adhuc materiali, sed quia deesset illi proprietas æquiualens distinctioni reali, ad eum modum, quo escentia

### Disp.XII. De Retat. divin.in commun. Sect.XI. 293

essentia creata sine proprietatibus ab ea realiter distinctis im-

perfecta foret.

Obiicies tertio. Personalitas est complementum substantiæ, & de constitutivo substantiæ completæ, Deus autem relativa, sed est substancia completa, ergo & constituta Personalitate, ista absoluta coautem indistincta est à relatione, ergo. Respondes, Personalitatem esse cemplementum sustantia, non absolutum, sed relatiuum, Deus autem non constituitur substantia relatiue completa, sed absolute completa, quare sola constituitur subsistentia absoluta, quia hæc communis est, sicut concretum Dci.

128 Obiicies quarto, Deus est Pater, Filius, & Spiritus san-'Aus, ergo constituitur Patre, Filio, & Spiritu sansto, quia esse, & materialiter constitui idem sunt. Respondee, concesso antecedenti, negans consequentiam. Nam Deus ita est Pater, Filius, & Spiritus sanctus, vt sit quid omnibus commune, nulla autem personalitas adhuc materialiter communis est, vnde nec materialiter constitutiva Dei.

Obiicies quinto contra tertium affertum, in quo dixi- guiuocatio mus, essentiam non includere relationes inclusione virtuali. circa inclu-Relationes diuinæ virtualiter continentur in essentia, cum fonem, & continentis hæc sitearum radix, & principium virtuale, ergo virtualiter virtualem includuntur in essentia. Respondeo, sermonem non esse de detecta. inclusione, solum virtute, & eminenter continente aliud, qua ratione dicitur effectus virtualiter in sua causa contineri, & creatura in Deo, sed de inclusione persectionis formaliter existentis in includente, cum sola distinctione virtuali ab altera similiter etiam contenta in ipso. Quo pacto nec essentia divina includit relationes, nec relationes essentiam.

SECTIO

-

#### SECTIO

### An relationes diuina sint subsistentia.

Omnes retonales lubfiltentiæ funt.

Conciliam Niconum.

PrimaSyno. t-nopolica na.

Ssero primo, relationes Personales, scilicet Paternitatem, Filiationem, & Spirationem passiuam, faciones per. esse subsistentias. Conclusio est omnium Theologorum contra durandum, Scotum, Paludanum, & Capreolum apudP. Soarium 1. part.tract.3. lib.3. cap.4.negantes subsistentias relatiuas, & solam absolutam concedentes. Probatur primo ex Conciliis, & Patribus. Niccenum lib. 2. de actis in Concilio Nicœno, responsione data per Protogenem Sardicensem §. non dificile, ita statuit. Vna est divinitas Sancte Trinitatis, que in tritus subsistentis, perfectis, & aqualibus consideratur. Prima Synodus Consta- dus Constantinopolitana epistola ad Damasum Papam, decernit. Credimus aqualem honorem, ac dignitatem, & imperium coaternum in tribus perf. Et: Simis subsistentiis, seu tribus perfectis personis. Sophronius Patriarcha Hierosolymitanus epist. quæhabetur in sexta Synodo generali actione 11. 4. eiusdem epist. ait Sufstiis & proprietatibus intellectualibus perfectis numerari Trimisatem. lustinus in exposicione Fidei de Trinitate. Malaimas vnius Deicaris in tribus perfectis subsistentiis notitiam exponere. Denique Hieronymus epist. 57. ad Damasum. Sufficiat nobis dicere unam substantiam, tres Personas subsistentes.

Ratio, vnde omnis relalis lubfiftentia fic.

Ratione probatur secundo conclusio, Namin divinis sunt ares Personalitates tres personas distinguentes: ergo tio persona. & tres subsistentiæ, cum omnis personalitas, qua talis, subsistentia sit. Terno, quia vnio hypostatica facta suit in subsistentia Verbi, qua verissime Christi humanitas subsisticinon autem facta est in subsistentia absoluta : aliter non esset, vnde Filius, potius quam Pater, aut Spiritus sanctus, incarnatus esset cum subsistentia absoluta æqualiter omnibus communis sit; ergo vnio hypostatica sada est in subsistentia relatiua propria Verbi. Minor patet ex Tholetano 6. deficiente, vnionem esse fastam in co, quod est proprium Verbi; solum autem relatiuum est proprium Verbi; ergo facta est, non in subfiftentia.

### Disp.XII. De Relat. diuin. in comm. Sect. XII.

sistentia absoluta; sed relativa. Quarto, quia tres relationes Personales constituunt tria concreta substantiua, tres scilicet Personas, ad multiplicationem autem trium concretorum. necessario multiplicanda est natura, vel subsistentia; natura autem diuina multiplicari non potest, nec subsistentia absoluta:

ergo relatiua.

Obiicies primo. Admissa subsistentia absoluta, subsistentiæ relatiuæ sunt inutiles; ergo reiiciendæ: Antecedens proba- absoluta no tur, quia Pater, ex vi subsistentiæ absolutæ, esset per se, & ex superf. unnt vi relationis Paternitatis, esset incommunicabilis: ergo præci-relatiue. sis subsistentiis relatiuis, haberet Pater quidquid ad Personam necessarium esset, atque adeò superfluz erunt subsisten. tiæ relatiuæ. Respondeo negans antecedens, ad probationem distingo antecedens, Pater ex vi subsistentiæ absolutæ esset per se Persona à cæteris distincta in esse Personæ, nego: esset per se modo omnibus Personis communi, concedo. Et neganda est consequentia; quia pater in esse Persona singularis subsistentis distinctus esse debet à cateris personis.

Admiffa

133 Obiicies secundo, conceptus subsistentia, & relationis Conceptus pugnant inter se: ergo non possunt in diuina relatione com- subsistetie. poni. Antecedens probatur, nam relatio est ad aliud; subsisten- non pugnar tia vero est ad se: idem autem non potest esse ad se, & simul interse. ad aliud: ergo neque subsistentia poterit esse relatio, nec relatio subsistentia. Respondeo negans antecedens. Ad cuius probationem dicimus, esse ad aliud, tanquam terminum, & esse ad se, id est, esse per se, nullam dicere oppositionem. Nam subsistentia creata est ad aliud, scilicet, ad causam, & naturam, quas transcendentaliter respicit, & ad se,id est, per se, siue reddens naturam completam, subsistentem, siue vltimo terminatam, aut concretam, iuxta effectum formalem proprium subsistentiæ

Assero secundo, quamlibet relationem personalem red-Qualibet dere naturam diuinam subsistentem. Ratiolest, Nam quali-personalia bet forma, vel quasi forma applicata subjecto communicat il- reddit na. lieffectum formalem, cuius est capax; si capax sit omnium, taram dinicommunicat omnes, si alicuius tantum, aliquem, natura stentem. autem divina est capax effectus formalis subsikendi, & quæli-

bet relatio Personalis est subsistentia intime eidem applicata naturæ: ergo communicabit illi effectum formalem subsistendi. Confirmatur. Nam eo quod humanicas Christi capax sit effectus subsistendi; & subsistentia Verbi sit illi applicata per phylicam vnionem, communicat illi effectum formalem subsistendi: ergo cum eadem subsistentia Verbi, idemque est de aliis, altiori modo applicata sit naturæ diuinæ, scilicet per physicam, & realem identitatem, hæcque capax sit effectus formalis subsistendi; illum eidem naturæ communicabit. Aliud enim ad effectum formalem impertiendum non desideratur, quam applicatio formæ, & capacitas subiecti.

non denorelatam, cu denominet lublistente.

Obiicies primo, nulla relatio, quantumuis intime appliminet natu- cata denominare potest naturam divinam relatam: ergo neque ram d'una subsistentem. Respondes, concessoantecedente, negans consequentiam. Ratio est, quia natura diuina, vepote substantialis, est capax effectus subsistentis, non vero relatæ. Nam hujusmodi effectus exigit distinctionem inter relatum, & terminum ad quem refertur; ideò Filius refertur ad Patrem, & Spiritus sanctus ad Patrem, & Filium, quia interipsos stat destinctio realis: Natura autem diuina à nullo termino diuino realitet distingui potest, ideòque nec realiter relata denominari. Scuti propter eandem rationem à productionel relationis producta denominari non potest, nec incommunicabilis ab incommunicabilitate eiusdem.

Cur pariter ram lanctá.

Obiicies secundo, Relationes divinæ sunt sanctitas apminet natu- plicata, & natura diuina capax effectus sanctitatis: nec tamen denominant Deitatem sanctam : ergo neque subsistentem. Prima maioris pars oftenditur, nam relatio, side subsistentia Verbi, denominat humanitatem Christisanctam, quod autem sanctitas non est, nec potest subjectum aliquod denominare lanctum, sicut quod Albedo non est, non potest denominare album, ergo relatio Verbi sanctitas est. Idemque de relatione Patris, & Spiritus sancti dicendum videtur, nam quælibet earum si humanitatem terminaret sanctificaret illam, non minus, quam relatio verbi de facto sanctificat. Respondeo, relationes divinas non esse simpliciter, & absolute sanctitates in Deo. cum in eo non sint radices totius rectitudinis, esse tamen respe-

# Disp.XII. De Relat. diuin.in commun. Sect.XII. 297

respective ad humanitatem, quam possunt terminare, quia vt sic sunt principium totius rectitudinis suppositi. Vnde nihil mirum, quod Deitatem non denominent sanctam, etiamsi subsistentia Verbi sanctam denominet humanitatem. 137 Assero tertio, Relationem Spiratoris esse etiam sub-Relatio spisistentiam. Ratio est, quia individuum Spiratoris est concretum substantiuum, vt ostendam de constitutiuo Spiratoris, ergo constat subsistentia relatiua, vipote opposita Spirituis. Nec inde sequitur in Trinitate quaternitas à Lateranensi damnata cap, damnamus. Nam ibi sermo est de quaternitate mutuo inter se distincta sicut ergo quarta relatio Lateranen si nullatenus contrariatur, ita neque quarta subsistentia. Nec obstat relationem Spiratoris esse Patri, Filioque communem, nam de ratione subsistentia non est, esse incommunicabilem, vt in subfistentia absoluta constabit disp.sequenti, ergo relatio spiratoris, quantumuis Patri, Filioque communis subsistentia erit. Curautem Personalitas non sit, nec Personam constituat constabit disputatione sequenti.

DISPYT.

### 298 Tract.de Mysterio Trinitatis.

### 

An praser subsistentias relativas detur in Deo subsistentia aliqua absoluta.

OMINE subsistentiæ absolutæintelligitur complementum substantiæ, seu naturædiuinæ, non minus absolutum, & comme omnibus Personis,

quam natura ipsa. Quæritur ergo, An sicut in Deo Quid nomie est vnica natura singularis omnibus Personis cometizabsolutæ munis, pariter sit etiam vna subsistentia singularis communis omnibus. Dixi singularis, quia nomine subsistentiæ absolutæ non intelligitur subsistentia ab omnibus relatiuis præcisa, quantumuis illa communis sit beneficio præcisionis. Quia tamen tota hæc disticultas pendet ex constitutiuo subsistentiæ, & effectu formali illius, momenti erit id præmittere;

### SECTIO I.

vnde clarior potissima deprehendatur controuersia.

In quo consistat ratio formalis subsistentia.

Prima len. Subsistentia consistere in independentia à supposito alieno; attentia consistere, affiud non esse, quam à supposito alieno; atturam, & est dependere. Dicitur ab alieno supposito, quia de ratione subsiste dum sor stentia non est, reddere, naturam independentem ab alio supposito, si hoc alienum non sit, sed natura proprium, ve contingit

### Disp.XIII. Sit ne in Deo subsistent. absol. Sect. 1. 299

tingit in Deo, in quo subsistentia Patris non reddit naturam independen. diuinam independentem à supposito Filij, aut Spiritus sancti, posito aliequia tria ista supposita aliena non sunt, sed naturæ dininæ pro- n o. pria. Inde natura divina triplici personalitate subsistens, triplici etiam titulo est independens la supposito alieno. Cum vero natura creata propter suam limitationem vnica tantum subsi-Rentia perfecte compleatur, duplicemque simul habere non possit, siue eiusdem, siue diuersæ rationis: inde omnis alia fublistentia, præter illam, qua natura actu completur, dici potest aliena. Hincinfert, naturam divinam gaudere subsistentia absoluta, quia ve distincta à relationibus est independens à supposito altero, & consequenter subsistens absolute.

Displicet hae sententia, Prime. Quia independentia à supposito alieno est independentia à constituto ex natura, & Displicet en subsistentia, quo inexplicata manet aliena subsistentia, cum quia assumtamen vera subsistentia si. Non aliter, quam si hominem ex- ptum non plicaturus diceres, Hominem esse: Id, quod simile est alteri homini. Secundo, quia natura à se potius, quam à subsistentia, habet eam independentiam. Nam tota ratio, cur natura huma- Tum etiam, na v. g. vnica subsistentia terminata, independet ab alia ejus- quia cam dem rationis, est limitatio illius, quod si natura humana fœcun- tiam à se poda foret ad duplicem subsistentiam humanam terminandam, tius natura istanibil pugnarent inter se, sicut divina subsistentia relativa à sabsistennihil pugnant interse, nec vna reddit naturam divinam inde-tia pendentem ab alia : ergo independentia naturæ humanæ ab alieno supposito eiusdem rationis, ad ipsam naturam potius, quam ad subsistentiam referenda est.

Terrio, quia ficut vnica natura creata non potest duplici terminari subsistentia; ita neque vnica materia duplici potest actuariforma substantiali, in sententia aduersariorum, & communi: ergo sicut subsistentia creata reddit naturam independetem abalieno supposteo, ita forma substantialis reddet materiam independentem ab alieno composito: his tamen non obstantibus forma substatialis non fatis explicatur per cam independentiam ab alio, seu alieno coposito: ergo nequisubsistentia per independentiam ab alio, seu alieno supposito; eadem enim videtur veriusque ratio. Quarto, quia si subsistentia ad eam præcisè



lis lublitten tia.

forer inuti- præcisè naturæ independentiam requisita foret, inutilis prorlus, & superuaçanea redderetur. Nam impossibli omni subsistentia, impossibilis quoque esset dependentia naturæ à suppolito alieno: ergo staret independentia, siue repugnantia dependendi, quod idem est: ergo cum subsistentia frustranea non sit, ad alium effectum naturæ impertiendum provisa est.

que quia creatio prædependétia cum tamen apud aduer-

Quinto, quia creatio ve connaturalis independentia à supposito alieno, cum tamen in sententia plurium adversariostate am in- rum subsistentia non sittergo ea independentia non est quidditas subsistentiæ propria. Antecedens probatur, namideò subsistentia creata est independentia à supposito alieno, quia refarios subsi pugnat illi ab eo dependeres & ideo creatio est independentia fentia nou à subjecto inhæsionis, quia repugnat illi talis dependétia: creationi autem connaturali repugnat dependere ab alieno supposito:ergo est idependentia ab illo. Vel si creatio connaturalis ideò est independentia à subjecto inhassionis, quia non attingit intrinsecè illud: ergo cum neque attingat alienum suppositum, erit etiam independentia ab illo.

Innd pen 6 polito alietun elt, lub Aftentiæ necofficium, f.d non fußficas.

Obilcies primo. Hoc præcisè quod res aliqua sit dependetia à lup- dentia ab alieno supposito, deficit à ratione subsistentiæergo no prædica- ideò præcisè, quæ lubsistentia est, talis erit, quia est independentia à supposito alieno. Respondeo concesso antecedente, negans consequentiam. Nam independentia à supposito alieno est quidem prædicatum subsistentiæ necessarium, commune tamen aliis. Sicut viuens vt prædicatum homini quidem necessarium, cómune tamen aliis. Quemadmodú ergo res, quæ non est viues, hoc præcise homo esse non potest, quin inde fiat, homine præcifo gradu viuentis costitui:pariter dicimus, re quæ est dependeria à supposito alieno, hoc præcisè non, posse esse subsistentiam, quin inde fiat, eam, que subsistentia est, ideò precisè talem esse, quia est independentia à supposito alieno.

Independe. tia anime rationals à Subjecto inicAa.

Obiicies secundo. Etiamsi animæ rationali repugnet depédentia à subjecto inhæsionis, tamen se ipsa non est formalis independentia ab illo, sed id habetà creatione: ergo etiamsi nahæsson. turæ,& creationi repugnet dependere à supposito alieno, non ideireo crupt formalis independentia à supposito alieno, sed id à sola subsistentia præstabitur. Antecedes probatur, quia si anima rationalis se ipsaesset formalis indepedetia à subiecto inha-Tionis

Digitized by Google

sionis, frustranea esset creatio ad hunc effectum illi comunicadũ. Confir. Nam si natura humana se ipla esset formalis indepedentia à supposito alieno, non posset illud terminare adhuc divinitus, cotra Incarn. myst. ergo talis no est Antecedes probatur, quialindepédétia abaliquo termino nullo pacto potest abaliquo depedere: ergo si natura humana se ipsa esset indepedetia à supposito alieno, nullo pacto posset aliena subsistentiam terminare. 8 Resp. negas anteced. Ad cuius probatione negadu est similiter anteced. Nam creatio necessaria no estad reddenda anima ra- creationis tionale indepedete à subjecto inhassionis, cu animus rationalis ma rationaeam indepedetia ingenitaex le habeat; sed necessaria tantu est, lisexpossus. velres natura sua indepedes à subjecto inha sionis, modo sibi pro. portionato producatur, cur per le ipsă no possitira produci. Si autéde ratione subsistériæ sola esset indepédétia à supposito alieno, cũ natura ex se cã independentia habeat, superflua ad cũ effectů præstadu adueniret subsistetia. Ad contrationé. Res. negas anteced eiusqiprobatione. Nă realiquă esse se ipsa indep. à subie &. & ab ipso per aliquid distinctu depedere, nulla dicit cotradiet. 9 Obiicies 3 Licet creaturæ repugnet no depedere à Deo, & no Dependent produci ab ipso; tamé à creatura se ipsa no est formalis depede-tia creatura-rum à Deo tia à Deo, nec productio:ergo licet naturæ repugnet depédere expostra,eaabalieno supposito, no inde erit formalis independ. ab illo. Resp. ramq: precreatură depedere à Deo in esse, sieri, & coseruarii atq; adeo per se ip a quodest sui esse, depedet à Deoin facto esse per actione vero in fieri. Vnde licet creatura per le ipsă non possitesse productio sui, eo quod ista ex Phisicis modus sit distinctus realiter à termino, potest tamen esse dependentia; quia hæc tantum dicit impossibilitatem existendi sincalio.

#### SECTIO II.

Sententia Pairis Aldrete.

10 C Ecuda sététia propugnas etiá subsistétia. absolutai n Deo secunda sen-Indocet, de ratione subsisse tantu esse, reddere naturam tentia P. Al-substantiale immediate incomunicabile alien ubsisse sides tommunicabile alien ubsisse sides alien substătiæ, quæ non est de naturali coplemeto naturæ, subsistentis cabilitate per eam subsistentia; n'a materia subsistens propria subsistentia aliene subnon redditur per eam incommunicabilis formæ, eo quod ista sit stanue. de naturali copleméto materiz. Nec propter eadé ration en atura

diuina

divina Paternitate subsistens redditur incommunicabilis Filiationi, quia hoc est de naturali complemento naturæ divinæ. Dicitur immediate, nam Personalitas Verbi, licet reddat na. turam humanam mediatè communicabilem naturæ diuinæ, non tamen immediate. Si autem queras quanta debeat esse naturæ incommunicabilitas alienæ lubstantiæ. Respondet, subsistentiam non solum reddere naturam, quam complet, naturaliter incommunicabilem alienæ substantiæ, nam huiusmodi incommunicabilitatem de se habet natura, sed reddere illam immediate incommunicabilem, etiam diuinitus. Ita-Pater Aldrete disp. 40 de Incarnatione sect. 3.

Tilatio Au thoris circa II absolutam

Exquibus disp. 42. sect. 3. infert in Deo subsistentiam absubsistentia. solutam, quia cum narura diuina ratione sui exigat essentialiter Personalitates, à quibus redditur incommunicabilis alienæ substantiæ, ratione sui habet etiam, quamuis in ordine ad Personalitates, essentialem incommunicabilitatem, & consequenter subsistentiam absolutam incommunicabilitatem inquam per vnionem cum aliena substantia. Nam incommunicabilitas per identitatem cum illa, non habetur à subsistentia, nec per respectum ad illam, sed à propriis prædicatis cuiuscunque naturæ, siuæ creatæ siue increatæ. In quo decepti videntur. Aliqui RR. insurgentes contra Patrem Aldrete, eo quod natura divina præcisso respectu ad personalitates sit incommunicabilis per identitatem cum aliena substantia.

reiicitur à priors.

Easententia 12 Displicer tamen hæc sententia Primo. Quia subsistentia non est divinitus incommunicabilis, siue inconiungibilis alienæ substantiæ, vt fatetur adversarius, & convincit Incarnationis Mysterium, in quo subsistentia diuina Verbi terminat alienam substantiam, scilicet humanam: ergo neque poterit redderenaturam diuinitus incommunicabilem, siue incompensabilem alienæ sububstantiæ. Probatur consequentia, quia natura creata, reclusa omni subsistentia, non est divinitus incommunicabilis, seu inconiungibilis cum aliena substantia, aliter superflua esser ad hunc effectum subsistentia : ergonec per subsistentiam reddi potest divinitus incommunicabilistica inconiungibilisalienæ substantiæ. Probatur consequentia, quia res diuinitus communicabilis, siue coniungibilis alicui termi-

no,

### Disp.XIII. Sit-nein Deo subsist. absol. Sect. IV. 311

subsistentiæ tantum erit complerenaturam constituendo cum illa concretum substantiuum.

Dices, vnio Hypostatica complet naturam humanam, & Obiectio ab constituit cum illa concretum substantiuum, nec tamen est vnione hypostatica subsistentia: ergo ratio propria subsistentiz non est comple- desumpra, re naturam constituendo cum illa concretum substantiuum. Major probatur, quia subsistentia Verbi non complet humanitatem, nec constituit cum illa concretum substantiuum sine vnione: ergo complet, & constituit cum vnione: ergo non minus vnio complet, & constituit, quam subsistentia; quia sicut sine subsistentia non stat natura completa, nec concretum substantiuum, ita neque stat sine vnione. Hocargumentum soluendum estab omnibus, vipotè probans vnionem participare rationem suz formz, & effectum istius non minus præstari ab vnione quam, ab ipsa forma; cum neque forma fine vnione, nec vnio fine forma illum præstare possint. Atque adeò vnionem albedinis non minus dealbare, quam ipsam albedinem. Idemque est de cæteris.

32 Respondeo igitur negans maiorem. Ad probationem concesso antecedente distinguendum est consequens, subsi-Aentia complet cum vnione se habente vt pura determinatione complentis, concedo; ve ratio formalis complendi, nego, & neganda est vitima consequentia. Nam sicut vnioalbedinis non dealbat, quia se habet, vt pura determinatio albedinis ad subjectum, & non ve ratio formalis dealbandi; ita neque vnio Hypostatica complet naturam humanam, quia se habet ve pura determinatio complentis illam, & non ve ratio formalis complendi; hze enim tam propria est subsistentiz, quam sit propria albedini ratio formalis dealbandi.

SECT10



#### SECTIO

### Proponuntur sententia, & eligitur subsistentia absoluta in Deo.

Sententia 33 affirmans.

Scotus

P.Ribas

P Perez

Darandus. Caictanus P. Sorgius P. Molina P. Granadus

DRior sententia affirmat, dari in Deo vnam sublistentiam absolutam omnibus Personis communem, siuc fint tres relatiuz, ve omnes Theologi tuentur, fiue non, ve tenent Doctores disp.præcedenti citati seat.9. ita Scotus in 3. dist. 1:9.2. § ad quastionem Durandus in 1 dist. 26. 9:1. Caietanus 3: part q 3 art. 2, P. Soarius tom. 1. in 3. part disp. 11. sect. 3. & 1. part. tract. 3. lib. 4. cap-1 1. P. Molina 1. part. q. 29. art. 2. disp. 3. Pater Granadus tract. 4 disp. 5. sed. 3. P. Martinus Perez hic disp. 11. sect. 2. num. 2.P. Ludouicus de Ribas de attributis disp. 1. sect. 2. & plures alij.

Sententia 34 negaus P Vazquez P. Valentia P. Ruiz P Zaniga P Arriaga Henricus Ricardus.

Posterior sententia negat in Deo subsistentiam absolutam solis relativis contentaita Pater Vasquez 1. part.disp. 125. cap.3. Pater Valentia 3. part.q. 13. punct.3. Pater Ruiz bic.disp. 34 à sect. s. Pater Arrubal disp. 109. Pater Zuniga q. 30. disp. 5. dub. 10. memb.1. P. Atriaga 1. part. disp. 51. sect 1. Henricus 1. part.art.46.q.6. Et quodlib. 5. q.8. Ricardus in 1. dist. 26. art. 14 q.1.Genebrardus lib.2.de Trinitate paulò post initium, & plures alij.

Vlera fubfi. 35 latiuas adin Deo Subsistentia ab. soluta.

Assero vitra subsistentias relativas concedendam esse: stentias re- Deosubsistentiam absolutam. Hæc conclusio probanda est mittéda est iuxta fundamenta in Philosophia præiacta, circa naturam, & effedum formalem subsistentia. A priori hac mihi vnica est, & plena ratio. Nam præcisis omnibus relationibus, Deitați competit effectus subsistendi: ergo præcisis omnibus relationibus concedenda illi erit subsistentia absoluta, à qua talem effectum sortiatur, impossibile enim est, præcisa omni subsistentia, effectum formalem subsistendi reperiri, non minus, quam effectum formalem cognoscentis, absque cognitione, consistere. Antecedens probatur. Quia effectus formalis subfiftentize est, reddere naturam concretam, constituendo cum abstracto vnum concretum substantiuum, id est cum humanitate

nitate hominem, Deitate Deum, vt tradidi in Philosophia: Huiusmodi autem effectus reperitur in Deo, omni præcisa relatione, ergo & effectus formalis subsistedi. Minor probatur, quia, præcisa omne relatione, reperitur Deitas, quæ est abstraetumi& reperitur etiam Deus, qui est concretum substantivu, nam vi ostendam de essentia, & Attributis Deus nulla ratione formaliter relationibus constituitur: ergo reperitur concretum substantiuum, & consequenter effectus formalis subsistendi.

36 Confirmaturex S. Thoma pluribus in locis nostram sen- Confirmatentiam innuente. Præcipuè i. sent. dist. 21. q. 2. art. 1. corpore, ita ex \$ Thom. scribente. Iste terminus, Deus, pradicat naturam diuinam de tribus Persones , quaetiam in seeft habens esse subsistens , nulla Perso maram distinctione intellecta. Si ergo hic terminus, Deus, communis est omnibus Personis, cu de illis prædicetur, & in se habet esse subsistens, nulla Personarum, siue relationum distinctione intellecta: ergo habet esse subsistens, præcisa omni relatione, arque adeo à subsistentia absoluta Insuper, si hic terminus, Deas, non minus communis est, quam Deitas, cum non minus, quam Deitas, de omnibus Personis prædicetur: ergo cum terminus, Deus, sit concretum substantiuum, subsistentia, qua constituitur, non minus communis erit quam ipsa Deitas,& consequenter relativa non erit, sed absoluta, vipotè communis omnibus Personis. Antecedens patet ex S. Thoma, nam hic terminus, Deus prædicat naturam divinam in se subsistentem de omnibus Personis, natura autem diuina in se subsistens, & Deus, idem omnino sunt: ergo hic terminus Deus non minus communis est, quam ipsa Deitas.

Vrgentiora habet. S. Thomas ibidem dist. 26. q.s. art. 1 ad Idem ite-Quartum his verbis: Ad quartum dicendum quod Persona, vt di- 10m ex S. Etum eft, non distinguisur in diuenis ex parte natura, vel ex par- mius stabite ipsus esse: sed solum ex parte proprietatum. Vnde illa nomina, qua licom. dicuntur secundum respectum ad proprietatem, pluraliter pradisantur, ficut hypostasis, & Persona, que autem dicuntur per respettum ad effe, pradicantur fingulariter, vi subsistentia, & effentia, quamuis nomen subsistentia apud vium Sanctorum sumatur pro hypostass. In quibus S. Doctor apertissime docet, dari subsistentiam in Deo, que singulariter de omnibus Personis predicetur, non

minus quam essentia. Quod aliud non est quam admittere subsistentiam singularem non minus communem, seu absolutam ,quam essentiam.

Prima rel ponlio, lum. ptam effe pro lubitá-

Nec dici potest, nomen subsistentiæ vsurpatum esse à S. Thoma pro substantia, co quod addiderit, Quamuis nomen subsubsiltentia fiftentia apud vlum Santtorum jumatur pro bypostafi ve contat P. pro tubita-tia non stat. Ruiz. Tum quia ibi distinguit S.Dostor inter Persona, hypostasim, subsistentiam, & essentiam, & dum negat hypostasim,& Personam prædicari singulariter, id de subfistentia, & essentia concedit: ergo nullum est fundamentum ad dicendum, nomen subsistentiz improprie assumptum ese, quando catera omnia propriissime vsurpata sunt. Tum etiam quia nomen subsistentie pro codem quod substantia, non vsurpatur à Patribus pro Persona, & hypostasi: nomen subsistentiæ assumprum à S. Thoma vsurpatur à Patribus pro hypostali, & Perso. na ergo idem non valet ac substantia. Tum denique, quia addicio illa S. Thomæ porius format, quam infringit nomen subsistentia, non pro substantia, sed pro subsistentia assumprem esse sensus est: Licet nomen subsistentiæ apud vsum fanctorum sumatur pro hypostasi, id tamen non obstat, quominus sumatur etiam pro subsistentia absoluta, que singulariter prædicatur, non minus quam ellentia. iste videtur legitimus sensus corum Verborum, nempe, que autem dicuntur. per respectum ad esse, pradicantur singulariter us, subsistensia, & estentia, quamuis nomen subsifientia apad vsum sanctorum sumasur pro bypastasi

Secunda felponlio, lettia radicali

39 Nec dici potest S. Thomam locutu fuisse de subsistétia ramone fuisse dicali, non formali, ve tentant Recentiores. Tum quia id lide subsisten- bere, & absque fundamento dicitur. vi constabit sincere leminus ido. genti testimonia à nobis adducta. Tum etiam quia subsistentia radicalis non est re vera subsistentia. nec reddit naturam subsistencem, sed tantum est radix subsistentiz reddentis naturam subsistentem, aliter intentum haberemus, & de solo nomine radicalis foret dissentio: sublistentia autem de que agit S. Doctor credit naturam divinam subsistentem, nam de natura diuina ait in priore testimonio habere esse subsistens nulla intellecta distinctione relationum. Tum denique quia in posterio posteriori testimonio comparat inter se, hypostasim, personam, subsistentiam & naturam. Hypostasis autem & Persona non sumuntur radicabiliter, vt est cersum: ergo neque subsistentia, maxime com distinguat inter subsistentiam, & naturam illis verbis : Pradicantur fingulariter, vi subsistentia, & essentia.

40 Ratione confirmatur 2. Nam concretum Deus, est com- Concretum
Deus est mune omnibus Personis, cum de illis prædicetur, & omnes commune vnus, idemque Deus: ergo constituitur subsistentia commu- omnibus ni, & consequenter absoluta, nam nulla relativa communis que adeo est omnibus Personis. Antecedens viderurcertum, nam Pater, constans subsidenta Filius, & Spiritus Sanctus sunt Deus, & Pater non est diuersus communi, Deus à Filio, nec Filius à Patre, nec vierque à Spiritu sancto: ergo concretum Deus commune est, & vnum idemque in omnibus Personis.

A.

'n

- 41. Dices Primo concretum Deus esse quidem commune omnibus Personis, & constitui subsistentia communi, pon ramen absoluta, sed relativa przeissa ab omnibus subsistentiis relationis.
- 42 Contra tamen Primo quia concretum Deus, existit independenter ab omni inrellectus præcissione, & independen. Concretum ter ab eadem, Pater, Filius, & Spiritus Sanctus sunt vnus, constituirus idemque Deus : ergo nequit constitui relatione à tribus præ- subfissentia cissa. Maxime in sententia aduersariorum fere omnium præ- præcissa cissiones obiectivas à Deopenitus exterminantium: ergo relatio constituens concretum Dei cantom potest esseprecissa ex parte actus omnes divinas relationes confundentis: relatio autem ita præcissa, intrinsece, & ex parte obiecti non est vnica, sed cumulus omnium, qui de singulis Personis prædicari non poselt ergo concretum Deus ea relatione constitutum de singulis Personis prædicari non potest, sakem integrum, sed adæquatum de vna, & adæquatum dealtera. Vnde fieret concretum Dens quod prædicaretur de Patre diuersum esse concreto Deus, quod enunciaretur de Filio: ad quod vitandum sapientia illa commuuis inuenta fuerat. Secundo, quia concretum Deus, non constituitur relatione præcissa, vt ostendam de auributis : ergo neque constituitur subsistentia relatiua

relatina præcissa. Terrio, quia concretum Deus, ita commune est omnibus Personis, vt nihil illius multiplicetur in singulis, aliter Pater, Filius, & Spiritus S. non essent idem Deus: subsistentia autem relatiua ab omnibus præcisa multiplicatur in singulis Personis: ergo non potest constituere concretum Dens. Quarto, quia vt aiebat S. Thomas supra num. 37. subsistentia constituens hunc terminum Dens prædicatur singulariter, non minus quam natura : ergo est singularis, & non tantum communis beneficio præcisionis.

Quid setiat 44 alij circa concretum. lublistentia.

Dices secundo, concretum, Deus in tota sua fatitudine non esse singulis Personis commune ve pote constitutum tri-Dei eiusque plici subsistentia relativa, & nulla absoluta. Id tamen non obstat, quominus singulæ Personæ sint Deus; nam Deus Pater constituitur Deitate, & Paternitate, Deus Filius Deitate & Filiatione, Deus Spiritus Sanctus Deitate, & Spiratione pasfiua. Nec id obstat, quominus omnes Personz dicantur vnus, & idem Deus; nam ad id sufficit, habere omnes vnam, & camdem Deitatem, quam concretum Deus principalius importat. Sieut Pater, & Filius sunt vnus & idem Spiratorab vnica, eademque Spiratione actiua verique communi, & principalius importata à concreto Spiratoris, sicue insuper Deus, & homo in Christo quamtumuis distinctis naturis constituti, sunt vna, eademque Persona ab vnica, eademque Personalitate Verbi, quam Persona Christi principalius importat.

Concretum 45 ta sua laticu. dine commune eft omnibus perlonis.

Contra, quia concretum Deus in tota sua Latitudine est Deus in te- fingulis Personis commune, vt pote constitutum natura divina in se subsistente, nulla intellecta distinctione aut multiplicitate relationum, ve aiebat S. Thomas supra. vnde ficet ab vnica Deitate abstracta Person zomnes dici possent vnus, & idem Deus, sicut pater, & Filius dicuntur vnus spirator ab vnica spiratione actiua verique communi, de qua infra, & sicut homo, & Deus in Christo dicuntur vna, & eadem Personaab vnica, cademque Personalitate Verbi, non tamen omnes Personz dici possent vnus, idemque Deus ab vnica, eademque Deitate concreta, id est, in se subsistente, nulla intellecta multiplicitate, aut distinctione relationum: ergo vt omnes Perfonz.

### Disp. XIII. Sit-ne in Deo subsistent. ab (ol. Sect. VI. 317

son a ita sint vnus, idemque Deus, qua est expresissima mens diui Thomæ, admittenda est subsistentia absoluta in Deo. 46. Confirmatur tertio ad hominem contra aduersarios. Quia natura diuina in sententia plurium corum est radix, & Natura diprincipium virtuale omnium relationum: ergo ante omnes re- radicis perlationes supponenda est subsistens, & completa: non subsi-sonalitatum stentia relativa, ve est certum: ergoabsoluta. Prior consequen- est absolute tia probatur ad hominem contra adversarios contendentes subsistens. naturam divinam non posse esse radicem, aut principium virtuale suz existentiz, quia natura quelibet ad operandum præsupponi debet existens: sed etiam ad connaturaliter operandum præsupponi debet subsistens : ergo cum natura divina fit connaturalium radix, & principium virtuale omnium relationum, ante illas præsupponenda etit subsistens.

#### SECTIO VI.

### Obiectionum Solutio.

Biicies Primo in sexta synodo actione 11. Sophro-Patriarcha, nius Patriarrcha constantinopolitanus epist. profes. aliique Pa-Fidei col. 3. ( quæ recipitur ab eadem synodo actione 13. ) ait. tres exposition Neque secundum quod Tranicas vans Deus agnoscitur, & subsistentiatres,& tres Persona, Pater, Filius, & Spiritus Sanst. dicitur contractus, vel compositus, vel confusus, & in unam se colligens subsistensiam, in unumque coercens non numerabilem Personam. Sabellianorum ista & praustas, in unam subsistentiam tres confundere subsistentias, & in unam Personameas dem tres conspergens Personas. In quibus sophronius, approbante concilio, respuit subsistentiam vnicam, eadem censura, qua damnat vnicam Personam. Vnde post pauca subiungit. Vernmque est impium tam singularitas circa subsistentiam, quam ternalitas in natura: ergo in Deo non datur vna subsistentia singularis omnibus Personis communis. Respondeo, sermonem ibi non esse de subsistentia absoluta.

absoluta, sed de relativis, quas asserere vnicam tantum esse fubsistentiam, eadem censura damnatur, ac afferere, omnes personalitates vnicam tantum esse Personam, & Personas diuinas solis nominibus distingui, quæ erat Sabellianorum praui-Similiter expendendi sunt Patres vnicam subsistentiam communem refutantes.

Non datur vna perfona abfoluta: lubfiftentia,

Obiicies secundo, suppositum, hypostasis, persona & subfistens pro codem vsurpantur à Patribus : sed non datur vnum ergo neque suppositum, nec vna hypostasis, aut Persona absoluta, & aliæ relatiuæ: ergo neque vna subsistentia absoluta, & aliæ relatiuæ.

Responsio Caietani absolutam admittentis,

Respondet primò Caietanus 3. par. quæst. 2. arr. 2. concesemipersona dens semisuppositum, aut semipersonam absolutam, hoc est imperfectam rationem suppositi, aut Personz, eo quod illi inconmunicabilitas deficiat. Hæc ramen doctrina communiter reprehenditur à Doctoribus. Hoc mihi certum, consonam non esse S. Thomæsea. superiori hoc distinguenti inter subsistentiam, & Personam aut hypostasim quod ista dicatinconmunicabilitatem non vero subsissentia atque adeo vnde admittit subsistentiam absolutam, inde manifestissime reiicit hypostasim, aut Personam absolutam, & consequenter semipersonam.

Communic responsio doctorum.

50 · Respondent alij secundo, subsistentiam simpliciter, qua ratione vsurpatur à Patribus, supponere pro complemento incommunicabili, quo pacto idem valer subsistens, ac suppositu, hypoltasis, & Persona. Hoc tamen non prohibet subsistentiam absolutam, que tantum est subsistentia cum addito. Hec ramen responsio non videtur omnino plena. Nam si non obstante communi Patrum locutione, subsistentia cum addito, scilicet absoluta, admitti potest : ergo etiam hypostasis, & Persona cum addito, scilicerabsoluta, admitti poterit,& sicut de ratione subsistence cum addito non estjesse incommunicabile, neque erit de ratione hypolialis, & Personalitatis cum addito, scilicer absolutz.

Plenior argumenti folutio.

Respondeo ergo negans maiorem; subsistentia enimex S. Thoma supra adducto latius patet quam hypostasis, Persona, eo quodilla de omnibus Personis prædicari potest singulariter

### Disp.XIII. Sit-ne in Deo subsist. absol. Sect. VI. 319

gulariter, non minus quam essentia, non vero hypostasis, nec Persona, inde licer concedatur subsistentia absoluta, admittenda non est hypostasis, nec Persona absoluta, ve dicemus

dilp.sequenti sect.6.

12. Obiicies tertia subsistentia est vitimus terminus : ergo Vitimus interminabilis viterius: nihil autem absolutum est in Deo terminus viterius interminabile, cum omne absolutum per subsisten non est de tias relativas terminetur: ergo nihil absolutum poterit esse for- ms subsmaliter subsistentia. Respondes negans antecedens de omni stentis. subsissentia, ve ostendimus sect. 1. De ratione enim subsistentix tantum est, complere naturam, constituendo cum' illa concretum substantiuum, vt ibidem statuimus. Cum autem Deus sit concrerum substantiuum commune omnibus Personis, vi constat ex sect. præcedenti, & viterius per subsistentias relativas terminabile, inde subsistentia absoluta, & vherius terminabilis admittenda in Deo est, vi omnes sint vnus idemque Deus iuxta ibidem tradita.

Obiicies quarto, si Deitas subsisteret per subsistentiam Ex subsiabsolutam, esset per illam substantia completa: ergo non posset stentia abcum subsistentiis relatiuis constituere vnum per se, sed per relatiuis ni. accidens, quod dici non potelt, Respondes concesso antece- hil impedit denti, negans consequentiam. Nam Deitas licet sit completa resultare per subsistentiam absolutam, non tamen est vitimo completa, & atque adeo potest per subsistentias relativas viterius compleri, & cum illis vnum per se constituere. Sicut materia licet " compleatur per formam potest viterius compleri per subsistentiam, quia per formam non est vitimo completa. \* Quad fi instens, fieri inde, subsistentiam absolutam compleri, & subsistere per relatiuam, atque adeo dari subsistentiam subsistentiæ, & in infinitum abeundum. Respondee, sublistentiam absolutam compleri quidem, & subsistere per relativas, non tamen in eodem genere, scilicet absoluto, qua relatione sublistentia absoluta complet essentiam; sed in diverso, scilicet relativo. Vnde nullus est processus infinitus. Quod si iterum instes, non dari actionem actionis, neque vnionem vnionis: ergo neque subsistentiam subsistentia. Respondeo, pullibilem esse actionem actionis, & de facto dari vnionem vnionis

vnionis, nam eductio vnionis humanæ est vnio ipsius vnionis: ergo his potius probaretur possibilis, & existens subsistentia absoluta, quam impossibilis.

Obiectio.
fi daretur
fubfiltentia
abfoluta, re
latiua effet
fisperflua.

Obiicies quintò, si daretur subsistentia absoluta, relatiua esset supersua; ergo non datur. Antecedens probatur, nam subsistentia relatiua necessaria tantum est, ve Persona diuina sit subsistentia, & incommunicabilis alteri: id haberet, etiam si relatio non esset subsistentia: ergo subsistentia relatiua supersua est. Minor probatur, nam per subsistentiam absolutam esset quælibet Persona subsistent, & per propriam relationem, etiam si subsistentia non esset, incommunicabilis esset alteri: ergo esset subsistentia relatiua reddit naturam persecte subsistentem, & completam: ergo supersua erit alia subsistentia absoluta, qua iterum compleatur, & subsistat.

Munus, & mecchicas
verinfine
inhilientia
aboluta, &
relativa

THE RESERVE

persecte subsistentem, & completam: ergo superstua erit alia subsistentia absoluta, qua iterum compleatur, & subsistat.

56. Resp. negans antecedens, subsistentia enim relativa necessaria est ad vitimo constituendum concretum Persona, quod nec præstare potest subsistentia absoluta nec præstaret relatio, si subsistentia non esset. Ad confirmationem concesso antecedenti, neganda est consequentia. Quia licet Paternitas reddar naturam divinam persecte subsistentem, non inde fir superstuam esse Filiationem eadem persectione naturam divinam complentem; quia necessaria est ad aliud concretum substantiuum personale constituendum. Subsistentia autem absoluta necessaria est ad concretum substantiuum Deus commune omnibus Personis constituendum, quod nulla relatio præstare potest, atque adeo superstua non erit, etiam si subsistentia relativa naturam divinam reddat persectissime subsistentia relativa naturam divinam reddat persectissime subsistentia relativa naturam divinam reddat persectissime subsistentia.

Obiectio
contra potiffmum
nostræ sententiæ fundamentum,
& cius solutio,

77. Obiicies sextò, si daretur subsistentia absoluta, maxime, vt omnes Personæ essent vnus, idemque Deus: ad id subsistentia absoluta necessaria non est: ergo reiicienda, Maior est vnicu sundamentum a nobis sect. præcedenti stabilitum. Mipor probatur. Nam vt omnes Personæ sint vnus, & idem Deus, satis est, vnam, & eandem Deitatem esse in omnibus, quamuis non sit vna, & eadem subsistentia, sed diuersa: ergo. Antecedens probatur. Nam concretum Deus principalius importat

### Disp.XIII. Sit-nein Deo subsist absol. Sect. VI. 321

importat Deitatem, quam subsistentiam, sicut concretum Persona principalius importat Personalitatem, quam naturam : ergo sicut homo, & Deus, quantumuis naturis distin-&is constituti, sunt in Christo vna, cademque, Persona, ab vnica Personalitate Verbi, quam concretum Persona principa. lius importat, ita omnes Diuinæ Personæ, quantumuis distinctis subustentiis constituta, erunt vnus, idemque Deus, ab vnica, eademque Deitate, quam concretum Deus principalius importatiergo ad id subsistetia absoluta superflua erit. 58. Respondes ex dictis sect. procedenti, subsistentiam absolutam necessariam non esse, vt omnes Personæsint vnus, & idem Deus ab vnica Deitate absoluta, sed vt tales sint ab vnica Deitate concreta, siue à concreto, Deus, secundum totam suam latitudinem omnibus Personis communi. Nam omnes; ita esse vnum, eumdemque Deum stabilitum est ex S.

59. Obiicit vltimo quidam Recentior, & fidenter satis. Recens ob-Nam si daretur subsistentia absoluta, procedendum esset in iestio proinfinitas subsistentias absolutas virtualiter distinctas, quarum cessum subsis vna esset alterius subsistentia, & altera istius, &c. id sine stentiarym dubio absurdum est : ergo non datur. Ad sequelæ probatio- intendens. nem ponit, subsistentiam, quæ in eius sententia est vltimus terminus præsupponens naturam, esse reslexiuam in naturam seu attingere illam, non vtcumque, sed vt præsuppositam ad subsistentiam. Quo posito, ita probat sequelam subsistentia absoluta reddit realiter formaliter naturam subsistentem : ergo natura sumpta realiter formaliter redditur subsistens per subfistentiam absolutam. Patet consequentia, nam si ob aliquam rationem natura eo modo sumpta non redderetur subsistens per subsistentiam absolutam, maxime, quia alicui, quod eft realiter formaliter natura, non conveniret reddi subsistens per subsistentiam absolutam id autem dici non potest : ergo. Minorem probat, quia omne prædicatum absolutum, quod conuenit naturæ, ca ratione, qua ipsi conuenit, conuenit etiam realiter formaliter cuilibet prædicato, tam absoluto, quam relatiuo, sic quia natura diuina est intelligens, Paternitas realiter formaliter est intelligens: ergo quia virtualitatem Šſ 1 naturæ

naturæ reddi subsistentem per subsistentiam absolutam totum est quid absolutum, debet realiter, formaliter conuenire cuilibet prædicato Dei; ergo natura divina sumpea realiter formaliter redditur subsistens per subsistentiam absolutam. Atqui non potest subsistentia absoluta ita reddere naturam subsistentem quin aliquo modo, saltem virtualiter, tanquam vltimus terminus reflectat, seu attingat naturam sumptam realiter formaliter : ergo com ex parte naturæsit sumptæ detur subsistentia absoluta, debet subsistentia attingens naturam sumptam realiter, attingere etiam subsistentiam absolutam : ergo in subsistentia absoluta debet dari aliquod prædicatum, quod per modum vnius virtualitatis reflectat supra subsistentiam absolutam :: ergo cum ista reflexio sit per modum vltimi termini. subsistentia erit; ergo concedenda esset vna virtualitas, que esset subsisistentia alterius subsistentia, & sic in infinitum, cum de qualibet idem procedat argumentum.

Balis & fut obie Sionis ditectum.

Hec est obiectio, sui authoris verbis proposita, pe quid roboris illi alienus calamus detrahat. In primis bass illius. & fundamentum, scilicet, subsistentiam esse vicimum terminum naturam præsupponens, negatur à nobis, quo totam argumenti machinam corruere, quis ambiget? Tota enim substantiarum distinctio in ea præsuppositione rei supsistentis à subsistentia nitebatur. In nostra autem sehtentia, subsistentia absoluta non aliter restectit, seu attingit naturam; quam in sententia obiicientis intellectio necessaria attingit, & reslectit in se ipsam. Sicut ergo ex reflexione intellectionis in se ipsam non sequitur processus infinitus intellectionum in tua sententia, ita neque subsistentiarum in nostra ex reflexione subsistentiz in naturam.

Deinde, ea basi, & fundamento relative donais, fundamento assumptum sequelæ non probari videtur clarum. "Nam donatis, al- vel subsistentia reddit realiter formaliter naturam authon no probatur subsistentem, vel non? si non ita reddit, cur subsistentia absoluta ita denominare debet. Si reddit realiter formaliter naturam

### Disp. XIII. Sit-ne in Deo subsistent absol. Sect. VI. 323

naturam diuinam subsistentem, Rogo, an ex hoc suo antecedenti bona sit hæc consequentia: ergo natura sumpta realiter formaliter redditur subsistens per subsistentiam relatinam. Si dicas bonam non esse, vnde hæc eadem consequentia tua in subsistentia absoluta ex eo antecedentibona probabitur. Si dicas, quod necesse est, bonam esse, stat tuum argumentum contra te in subsistentia relativa. Nam ideo absoluta reflectere deber in se ipsam, quia per modum vl timi termini reddit subsistentem naturam divinam realiter formaliter sumptam, qua ratione est ipsa subsistentia absoluta: sed natura divina realiter formaliter sumpta est ipsa subsissentia relativa: ergo cum ista denominat subsistentem naturam divinam realiter formaliter sumptam, reste-Aere debet in se ipsam per modum vltimi termini, non minus quam absoluta: ergo in veraque, vel in nulla, dari debet subsistentia in infinitum.

Ħ

Ň.

TZ

13.

(de

7

62. Confirmo, nam supposito arguentis fundamento, quod scilicet subsistentia debeat præsupponere naturam, subsistentia absoluta, si daretur, esset virtualitas à natura distineta, non minus quam relatiua: ergo non sequeretur-processus infinitus, atque adeo ex hoc inconvenienti non bene probatur impossibilis subsistentia absoluta. Consequentia probatur, ideo in subsistentia relativa non sequitur per te processus infinitus, quia licet denominet naturam sublistentem, non tamen denominat illam realiter formaliter sumpram, sed solam denominat subsistentem virtualitatem naturæ, idem autem præstaret subsistentia absoluta, si esset; cum non minus esset virtualitas à natura diuina distincta, quam relatiua: ergo non sequeretur processus infinitus; atque adeo ex hoc inconuenienti sequendo, non probatur impossibilis subsistentia absoluta; cum tale inconueniens non sequatur in mea sententia, negante, subsistentiam debere præsupponere naturam, nec in tua id affirmante: ergo in nulla.

63. Ad argumentum Respondeo, subsistentiam absolutam denominare virtualitatem naturæ realiter formaliter subsistentem

S s 3 Reptem

damento.

stentem, id est vere, & formaliter sublistentem, & non per Pit satis præ- æquiualentiam tantum; quod si subsistentia absoluta indistinda virtualiter sit à natura diuina, censeo etiam denominare se ipsam realiter formaliter subsistentem, non minus quam naturam, quidquid sit nostro modo concipiendi. Quia subsistentia intrinsece, & ex parte obiechi est ipsa natura, & natura ipsa subsistentia. Non secus, nec aliter ac in communi sententia in sola actuali intellectione naturam divinam constituente, intellectio actualis naturam, & se ipsam denominat realiter formaliter intelligentem, eo quod insa intellectio est natura, & ipsa natura est intellectio. Nec ex eo quod subsistentiaabsoluta in seipsam reslectat, inferri potest inter subsistentiam, & se ipsamdistinctio vlla virtualis; quia ea reflexio non majorem desiderat distinctionem, quam reflexio divinæ scientiæ necessariæ in se ipsam, quæ stat absque vlla distinctione virtuali. Idemque est 'de reflexione amoris neceffaria, ve ostendi tract. de Voluntate Dei disp. 3. sect. 1. Nam reconstat ex dictis sectione pracedenti de ratione subsistentiæ non est supponere naturam, sed cum illa concretum subfistantiuum constituere.

> Part do rossiam la de missaciera estade t Bir stadionale grafeste e era i kreanidas al x **DISPONT.**

Ashard and a take to a be found as a mange of the or

### DISPVTATIO

### De diuinis Personis in communi.



VM diuinæ Personæ, earumve Personalitates, variis nominibus vsurpentur à Patribus; scilicet hypostasis, suppoliti, & Perlonæ; cumque non om-

nes huiusmodi voces eandem omnibus temporibus significationem habuerit, vt constabit ex dicendis, opere pretium erit, earum significationes, tumantiquas, tum recentes exponere, vt constet qua ratione in Mysterio Trinitatis vsurpandæsint, ne aliquis earum ignarus indigne de Trinitate loquatur, tum etiam ne dissimilibus temporum vicissitudine Patrum testimoniis, aut mens perturbetur, aut eos existimet sinistre de Trinitate sensisse. Quæ omnia tum eruditioni nostræ: tum eorum venerandæ autho ritati conuenientissima sunt.

### SECTIO I.

Quid significent hypostasis, suppositum, Persona, es prima substantia.

VIIIs Arrianis antiquioribus, & modernis, qui nomen Nomen by? hypostasis, tanquam nouum, prophanum, & impro voucaum prium deridebant, quos noster Ruiz solita eruditione confutat Pro escentidisp. 31. sect. 1. & 2. Nomen hypostasis apud antiquos Patres

A thanasius
Bpiphanius
Mar:us
Concilium
Sardicense
Tiberius
Papa.

pro essentia vsurpari solitum est, vnde docebant vnam tantum esse hypostasim in Deo. Ita S. Athanasius orat, 5. contra Arrianos, & epist. ad Episcopos africanos. Epiphánius hæresi 69. fol. penult. Marius victorinus afer lib.de Homousio recipiendo (tomo 4. Bibliot.) Concilium Sardicense, qua parte catholicum, & approbatum est, epist. Synodali 3. Tiberius Papa in fragmento Epistolæ ad Athanasium, quæ in recentioribus Conciliorum editionibus est epist. 10, & inter opera Athanasij ponitur post expositionem Fidei Athanasij.

Hieronym. Augustinus Rusticus Fu'gentius.

Hieronimus epist. 57. ad Damasum his verbis. Tota sacularium litterarum schola, nihil aliud hypostasim, nist riam conit,
vude post pauca infert. Quisquis tria esse, hocest, tres esse hypostises, id est, rsias diest; sub nomine pietatis tres naturas
constur asserve, & paulo inferius. Taceantur tres hypostases, si
places, & una teneatur. Augustinus lib. 5. de Trinitate cap. 8.

Essentiam dico, qua usia grace dieitur, quam usiatius subsistentiam vogamus. Dieunt quidem, & illi hypostasim, sed nescioquid volunt interesse inter usiam, & hypostasim. Rusticus in
disputatione contra Acephalos. Fulgentius lib. de Incarnatione, & gratia cap. 3. Plures denique Philosophi, vt scribunt
Nicephorus lib. 10. historiæ cap 5. & Socrates lib. 3. cap. 5. in
Tripartita lib. 6. cap. 21.

None hypoflasis idem valet ac suppositum, & persona.

Concilium N cænum Ephefinum N cænum fecundum

4. Quamuis autem antiquioribus illis temporibus nomen hypostasis pro essentia, seu natura inualuisset, vnde vna tantum hypostasis asserebatur in Deo. Nunc tamen idem significare quod suppositum, siue persona, atque adeo in Deo tres esse hypostases, adeo certum est, vt oppositum absque erroris nota doceri non possit. Ita Concilium Nicænum apud Cyrillum nomen hypostasim frequenter vsurpans in plurali: Trinitatis hypostases non esse disjunctas, & iterum vna est divinitas vtriusque Persona sunta hypostasum considerationem. Ephesimum primum anathematismo 2. definit, Verbon carni s candum hypostasim vnitum. Vnde hypostasium fecundum, seu personalitate Verbi. Deniquial actione 3 in consessione Fidei Tharasij frequenter dicit tres sussessione ties.

### Disp.XIV. De divinis Pers. in comm. Sect. I. 327

tias. Et longe inferius in exemplari litterarum Theodori Patriarchæ Ierosolimitani sub initium, Tres hypostases pradicantur. Et damnat Sabellianos, quia Deum contrahebant in vnam

hypostalim.

Eandem vsurpationem hypostasis Patres disertissime Gregorius tradunt. Gregorius Nycenus lib. de Trinitate ad Eustachium Nycenus. aiens. Tres hypostases, sine Personas confiseamur. Idem inculcat orat. cateche. cap. 1. & lib. de differentia vsiæ, & hypostass indifferenter tanquam synonymis vticur nominibus, hypostasis subsistentiæ, & Personæ. Basilius epistol. 43. ad Gregorium Nycenum in cuius initio, hypostasim, subsistentiam, & Personam, tanquam synonyma vsurpat. Chrisostomus Homil. 5. de incomprehensibili Dei natura ait. Personam, sine hypostasim aliam esse Fily, quam Patris. Cyrillus Basilius. Alexandrinus lib. 2. Thefauri cap. 3. loquens de distinctione Chrisoft. Personarum inquit: Differentiam secundum relationemesse, per Alex. quam veriusque Persona in propria bypostasi constituitur. & post Theodoret. Damascenus pauca, Vt bypostasim, qua generat, & qua generatur, divina scriptura notionibus distingueret, Patris, & Filij nominibus vsa est. Theodoretus dialogo I. Hypostasim Personam, & propietatem idem significare dicimas, ea, qua à Santtis Patribus sunt definita, sequentes Damascenus lib. de decretis primæ institutionis cap. 1. 4, & 6. docet esse hypostases, Patrem, Filium, & Spiritum S.notans idem esse hypostasim, & Personam. 6. Circa latitudinem vero significationis huius nominis Latitudo, & restrictio hypoftas, notandum est cum P. Ruiz vocabulum hoc ex pri- nominis ma nominis impositione, atque ethymologia subsistendi, hypostasia. fuisse latum, & indifferens, vt acciperetur pro quocumque supposito, siue individuo substantiz, quantumcumque irrationali, vel infensibili. Communis tamen vsus Græcorum, latinorumque Patrum restrinxit vocabulum, vt solum modo supposita substantiarum intelligentium appellantur hypostases. Ita S. Thomas quæst. 29. art. 2. ad primum, ita habens. Hypostasis apud Gracos ex propria significatione nominis habet, quod significat quodeumque individuum substantia. Sed ex Vsu loquendi habet, quod sumatur proindiuiduo rationalis natuva, vatione sua excellentia. Idem tenet Boetius libro de duabus maturis.

naturis. Quare nunc idem valet hypostasis, ac Persona, & econtra.

Quid sit Perlona. Boërius

7. Persona autem ex Boëtio citato est. Rationalis natura individua substantia. Dicitur Rationalis, vnde irrationabilia, &insensibilia à ratione Persona poenitus excluduntur. Dicitur natura, non partialis, & incompletæ, sed totalis, & completa; vnde iure optimo ab omnibus Theologis reiiciuntur Hugo victorinus, & Magister, docentes, ille lib. 1. de Sacramentis part. 2. cap. 11. iste lib. 3. dist. 5. animam separatam esse Personam. Dicitur individua substantia. Non quia natura non rossit esse alteri communis, sed quia complexum ex natura, & subsistentia constituente Personam non debet esse commune alteri. Vnde subsistentia absoluta, nec personalitas est, nec Personam constituit, idemque est de relatione spiratoris si subsistentia sit, cum Patri Filioque sit communis.

Quid sup-

Suppositum latius patet, quam hypostasis, & Persona, dicitur enim de substantiis, non solum rationalibus, sed prima sub- etiam inanimatis; omnis enim substantia individua còmpleta suppositum est. Conuenit autem cum hypostasi, & Persona, eo quod cum natura constituat substantiam individuam; id est alteri minime communem. Vnde in Deo tria tantum supposita dabuntur, scilicet Patris, Filij, & Spiritus san&i. Deinde prima substantia est, substantia singularis completa quo nihil, difertà supposito; nisi nomine primæ substantiz intelligatur divina, sicut nomine primientis, & primæ causa, intelligitur Deus.

#### SECTIO

Sit-ne in Deo vera ratio suppositi hypostasis, & Persona.

In Deo est 9. Ssero primò, in Deo esse verissimam rationem Pervera ratio sonz. Conclusio est Catholica passimin Conciliis Persong. stabilita, dum tres in Deo Personæ contra hæreticos definiuntur

# Disp.XIV De diuinis Person. in comm. Sect. II. 329

untur. Id quod in symbolo semel, & iterum expressum est. Multiplex Alia est enim Persona Patris, alia Fily, alia Spiritus Sancti. uincens Tota tres Persona coaterna sibi sunt, & coaquales, Ratione Deumesse probatur conclusio primò. Quia Deus est rationalis substan- personam. tia, vt contra posita accidenti: non vniuersalis, sicut dici soler animal respectu hominis, & Leonis: ergo indiuidua: hoc est autem esse Personam, vi constat ex eius definitione: ergo. Confirmatur, nam vniuerfalia non existunt nisi in singularibus, & ratione illorum, vnde licet quis erraret existimans Deum esse naturam vniuersalem, sieut animal adhuc compelleretur concedere singulare indiuiduum vnum, aut multa, in quibus talis esset natura: ergo concedenda esset natura divina individua, & consequenter Persona divina. Secundò. Naturæ rationali debitum est complementum personale: essentia autem diuina est natura rationalis: ergo debitum illi est complementum personale. Maiorem qui negaperit contra se aget. Minor autem euidentissima est, quia natura rationalis est omnium perfectissima, atque adeo concedenda Deo, quo nihil melius esse potest. Confirmatur Primò, quia licet substantia rationalis possit sine complemeto personali divinitus existere, connaturaliter tamen sine illo existere impossibile est: ergo cum Deus sit substantia rationalis connaturaliter existens, concedendum est illi complementum personale. Secundo, quia vt ait S. Thomas hic art. 3. Persona significat id, quod in natura intellectuali perfectissimum est: ergo Deo concedenda. Tertiò, quia Deus probatur intelligens, eo quod sit causa nostræintellectionis, iuxta illud Propheræ Psalm. 93. Qui plantanit aurem non audiet; aut qui finxit occulum non considerat? ergo cum Deus sit causa nostræ personalitatis Persona erit. Quartò, quia substantia rationalis sine complemento personali impersecta est, & incompleta: ergo substantia diuina, ve pote summe persecta, completa erit.

Obiicies, nomen Persone numquam in sacris litteris sacris littetribuitur Deo: ergo tribuendum illi non est. Respondeo, con- ris non tricesso antecedenti, negans consequentiam. Quia licet in sa-bui Deo no-men persocris litteris nomen Personæ duo non tribuatur, tribuitur tamen ne.

cius Τt

eius significatum, dum Deus dicitur Pater, Filius, & Spiritus. Quod si de rebus divinis non esset agendum, nisi per eas santum voces, quas in Sacris Litteris reperimus, fieret, vt ait S. Thomas hicart. 3. ad primum de rebus diuinis loquendum non esse, aut scribendum, nisi ea tantum lingua, & charaeteribus, quibus primo ab Spiritu sancto dictata fuere. Vnde reisciendi sunt hæretici docentes, nouitatem esse profanam, nomen Personz tribuero Deo. Non enim profanum est, sed pium, atque laudabile, tribuere Deo nomen, cuius signisicatum in facris litteris continetur, maxime interposita Conciliorum, & Patrum authoritate.

In Deo eft vera ratio hypostalis.

Assero secundò, in Deo esse verissimam rationem hypostasis. Hæc conclusio infertur ex præcedenti. Nam hypostassi idem est, quod Persona, ve statutum est sect. 1. in Deo autem est verissima ratio Personæ: ergo & hypostasis. Idem dicendum est de supposito; nam licet non omne suppositum sit Persona, vt dictum est sect. 1. omnis tamen Persona suppositum est. Idemque de prima substantia sentiendum Jum nihil differat à supposito.

### SECTIO

An ratio formalis vitimo constitutiva Persons diuina sit quid positiuum santum, vel etiam negatiuum.

Ad constitutionem Personæ di-Cariam effe proprietate realem, & politivam cettum eft.

Ertum est apud omnes ad rationem Personædiuinæ necessariam esse propietatem realem, & positiuam uinz neces. distinguentem vnam Personam abalia, & non sufficere naturam diuinam, licet singularis, & individua sit. Nam Pater, Filius, & Spiritus sanctus sunt tres Personæ positiuæ, & realiter inter se distinctæ; atque adeo propietatibus positivis constitutæ. Difficultas ergo est, An vitra huiusmodi propietates ad constitutiuum formale Personæ pertineat aliqua negatio, non quæ Personam vltimo constitutam subsequetur, sed

Disp.XIV. De divinis Pers: in comm. Sect. III. 331 quæ vltimo, & formaliter Personam constituat in esse Perfonæ.

Et quidem diuinas Personas non constitui aliquo prædicato rationis, seu sicto, exploratum mihi est. Tum quia existunt à parte rei tres divinæ Personalitates constituentes Personas. Tum eriam quia distinctio Personarum est realis adæquate. Tum præterea, quia relationes constituentes Personas, easque distinguentes reales sunt. Tum denique quia Personalitas creata est realis: ergo & diuina, vt pote infinite perfectior.

Prior igitur sententia affirmat negationem communi- Prior sea-15. cabilitatis esse rationem formalem vitimo constitutiuam Per- scotus, ionæ, in esse Personæ. Ira Scotus 1. dist. 23. quæst. vnica S. ad Basolis. quastionem. & dist. 25. quæst. vnica. & 3. sent. dist. 1. quæst. 1. Canariensis art. 3. Basolis 3. dist. 1. quæst. 1. art. 1. Ocham. 3. dist. 1. art. 3. col. 2. Henricus. Canariensis hic quæst. 29. art. 4. ad 3. Henricus quodlib. 5. P Molina. Posterior quæst. 8. Noster Molina quæst. 29. art. 1. disp. 3. & art. 2. disp. 3. fententia. 16. Posterior sententia negat persinere ad constitutiuum S.Thomas formale Personæ diuinæ negationem vllam, quamuis ad per- Albertus. sonam integre, & formaliter constitutam subsequatur. Ita Bonauent. S. Thomas hic quæst. 29. art. 1. ad 3. & art. 2. corpore & 4. In- Ricardus.
Capreolus. super magisque ex professo quæst. 30. art. 4. & communiter Deza. expositores ibi- Alexander 1. parte quæst. 56. memb. 4. artic. 1. Marsilius. Argentinas & 2. Albertus 1. part. quæst. 44 memb. 1.2. & 3. S. Bonauen- P. Soarius tura 1. dist. 25. artic. 1. quæst. 1. & 2. & artic. 2 quæst. 1. Richar-P. Vasque P.Ruiz. dus ibidem art. 2. quæst. 2. Capreolus dist. 25. quæst. 1. artic. 1. P. Zuniga. Deza ibidem. Marsilius 1. dist. 18. artic. 2. Argentinas 1. dist. 23. quæst. vnica art. 1. Ex nostris P. Soarius lib. 11. de Trinitate cap. 3. & tom. 2. Metaph. disp. 34. sect-2. P. Vasquez 1. part. disp.130. P. Ruiz disp. 32. sect. 5. num. 13. P. Zuniga quæst. 30. disp. s. dub. 4. & communiter omnes nostri Doctores.

Asserendum est Personas diuinas nulla ratione consti- Persona tui in esse personæ adhuc inadæquate per negationem vllam, diuinæ solis sed per propietatem realem positivam. Probatur primò, quia tar proprienegatio communicabilitatis supponit in qualiber persona pro-tatibus popriam personalitatem positiuam, ex qua ipsa resultat; in Patre scilicet Paternitatem, in Filio Filiationem, & in Spiritu sancto

T t

3

spiratio.

spirationem passiuam: ergo antecedenter ad negationem communicabilitatis intelligitur quælibet diuina persona constituta in esse personæ. Antecedens probatur, nam illa negatio non resultat ex sola, est præcisa positione essentiæ, aliter cum sola essentia constitueret personam ergo supponit aliquid postiuum vltra essentiam:non absolutum : ergo relatiuum:ergo supponit Paternitatem in Patre, Filiationem in Filio, & spirationem passiuam in spiritu 'ancto: omnes autem huiusmodi relationes sunt subsistentia personales: ergo personalitates: ergo negatio communicabilitatis supponit in qualibet persona propiam personalitatem positivam; ex qua ipsa resultat, & potiori iure in radicem illam, quam in negationem, ratio personalitatis referenda videtur.

. Paternitas non constituicut nega neque perfon alitas:

Confirmatur. Nam Pater in esse Patris non minus est incommunicabilis Filio quam in esse personæ stamen in esse tione, ergo Patris non constituitur negatione, sed Paternitate positiua, ex qua negatio resultat : ergo etiam in esse Personæ. Minor probatur, quia Pater, in esse Patris, est principium generatiuum, quod in solo positiuo consistere necesse est. Sicut Filius, in esse Filij, eo quod sit genitus, & productus, in solo positiuo consistere potest; negationes enim nec physice producere, nec produci possunt. Declaratur amplius, Communi- nam sicu: Persona Patris est incommunicabilis Filio, ita natura, seu essentia Patris est communicabilis ipsi: natura constitutur autem Patris non constituitur in esse communicabilis per carentiam incommunicabilitatis: sed per solam radicem positiuam illius : ergo neque Persona Patris constituetur adhuc inadæquate, in esse incommunicabilis per negationem communicabilitatis, sed per solam radicem illius positiuam.

cabilitas esfentiz non negatione, ergo neque incommu. nicabi'itas Persong.

> Probatur secundò. Si Persona divina constitueretur ex proprietate positiua, & negatione communicabilitatis, Pater in esse Personæ (idemque est de Filto, & spiritu sancto) esset complexum ex positiuo, & negatiuo: atque adeo constitueretur extremis simpliciter inter se distinctis, & realiter identificari penitus repugnantibus, quæ omnia absurdissima sunt,maximè cum radix hulusmodi negationes per se ipsam sit positiue

## Disp. XIV. De diuinis Pers. in comm. Sect.III. 333

tiue repugnans, ve communicetur alteri: ergo erit positiva in communicabilitas. Ad quid ergo negatiua ad constitutionem Personæ diuinæ desiderabilis erit.

20, Confirmo, nam integra Personalitas Verbi terminat Idem vrgephysice humanitatem Christi: non autem terminat negatio: sonalitate ergo hæc non est de constitutivo Personalitatis Verbi. Minor Verbi terest certa, quia sicut carentize non possunt physice produci, minante hamanitate. ita neque possunt vniri. Maior probatur, quia si integra Personalitas Verbi non terminaret humanitatem, neque cum illa constitueret Personam integram, & persecte talem: non enim est Persona integra, & persecta vbi aliquid de sormali constitutiuo Personalitatis deest, vel non terminat naturam.

quod duplex esse videtur. Primum sumptum ex Philosophia directum, constituente subsistentiam creatam in sola negatione: & hoc in divinis non subsistit, nam si in creatis daretur modus, aut entitas positiua, à natura distincta, & quæ radix esset illius negationis, subsistentia creata integrè positiua esset: ergo cum id reperiatur in divinis, nullo fundamento donatur negationi locus. Secundum fundamentum, quia incommunicabilitas est prædicatum negatiuum, idemque valens ac non communicabilitas, siue negatio communicabilitatis: id autem falsum est : ergo. Minor probatur. Quia plura sunt prædicata Dei, quæ licet per negationem à nobis ex-

Probatur tertiò, auulio oppositæ sententiæ fundamento, Fundamenta

finitas: ergo eiusdem erit generis incommunicabilitas. Probatur quartò, quia diuinæ Personæ vltimò, & forma- Divinæ reliter constituuntur relationibus; Pater Paternitate, Filius Filia- lationes no tione, & Spiritus sancius spiratione passiua: relationes autem un regatio Junt adæquate quid reale positiuum: ergo & Personæ. Confir. ne, ergo. Non personalitates divinæ secundum se totas identificantur sonalitates. realiter essentiænulla auté negatio realiter idétificatur essentiæ ergo neque constituit Persona. Quod si dixeris negationem comunicabilitatis distinctam realiter non esse ab ipsa proprietate relatiua, atque adeò vna cum illa identificari realiter

plicentur, reuera tamen in se positiua sont, videlicet independentia, indefectibilitas, incomprehensibilitas, immensitas, in-

essentiæ

essentiæ. Si inquam hoc dicas das nobis intentum, nam negatio identificata enti politiuo, ens politiuum est,& non pura negatio, de qua loquimur. Nec ea negatio distingui potest virtualiter à Paternitate, aliter in ista darentur conceptus relatiui virtualiter distincti, atque adeo realiter, & virtualiter quid positiuum erit.

#### SECTIOIV.

An divina Persona constituantur propietatibus absolutis, vel relativis, & sub qua ratione.

Onstatex dictis sect. præcedenti, divinas Personas /constitui propietatibus realibus, & positiuis.Quzrimus nunc, an huiusmodi propietates sint absolutæ, vel relatiux, & sub quo conceptu divinas personas constituat. In primis autem certò suppono contra Propositum relatum à S. Thoma quæst. 40. artic. 4. & Gregorium, in diuinis vltra essentiam, seu naturam dari etiam propietates. Statuit lataranense cap. Firmiter his verbis. Hac santta Trinitas secundum communem effentiam individua, & secundum propietates Persenales discreta. Idem canit præfatio Missæ in festo Trinitatis. proprietates In essentia unitas, & in Personis propietas. Idemque Patribus frequentissimum, est familiarissimum est:ergo vitra essentiam Personis omnibus communem, propietates Personales admittendæ sunt & ratio est, quia cum Personæ divinæ sint realiter inter se distincta, vitra naturam omnibus communem, aliquid vniuscuiusque propium, quod propietatem vocamus, concedendum est.

Concilium lateramente Ratuens in Trinitate

Ripa constituentes Per-Sonas proprietatibus absolutis,

scotus, & 24. Scotus ergo in 1. dist. 26. quæst. 1. & Ioannes de Ripa, affirmant Personas diuinas constitui, & distingui propietatibus, non relatiuis, sed absolutis. Quorum vnicum fundamentum est, quia videlicet relatio inter extrema distincta. non facit, sed supponit distinctionem extremorum, & consequenter constitutionem corum supponit. Communis tamen fcre

## Disp.XIV. De divinis Pers. in comm. Sect. IV. 335

fere omnium Theologorum fententia oppositum confiamilslime wetur, videlicer, Personas divinas constitui, &distin-

gui, non propieratibus abfolutis, sed relativis.

Assero primo, Personas diuinas constitui propietatibus Diuina Personas diuinas constitui propietatibus Diuina Personas diuinas constitui propietatibus diuinas constitui d relatiuis, non absolutis. Probatur, quia nomina omnia,quitus sone non scriptura, Concilia, & Patres Personas divinas explicant acla- constituunsiua sunt, videlicet Pater, Filius, & Spiritus famans Sichean-tatibus abnes Theologus in Concilio Florentino sessas air. Sola relatio sola relatios. apud Gracos, & Latinos Dectores dinina processione multiplicat Personas : ergo solæ relationes illas constituunt. Nam vel illud absolutum esset commune vel proprium, & singulare vniuscuiusque Personz?si primum : ergo vnica tantum erit Persona tribus relationibus communis. Si secundu: ergo daretur distinctio realis inter aliquod relatiuum, & absolutum, nam absolutum propium Patris non essetin Filio: ergo distingueretur realiter à relatione Filij, imo & ababsoluto propio ipsius Filij, que tanquam absurdissima audienda non sunt.

Confirmatur, Porest relatio transcendentalis constituere Relatio trasrelatum:ergo nullum est fundamentum ad constituendas Per- constituit fonas propietatibus absolutis consequentia bena est ex aduer- relatum. sariorum doctrina. Antecedens probatur, num resatio, qua cognitio fertur in parietem constituit illam, & relatio, qua vnio fertur ad extrema illam confittuit, idemque eft de reiatione, qua omnipotentia ferturin creaturas, & qua homo fertur in creaturas, & qua homo sertur in suas operationes: ergo Amiliter relationes, quibus divine persona mutuo se respiciunt, poterunt illas constituere, maxime cum transcendentales sint.

27. Obiicies Prime, illus Proverbiorum 30. Qued nemen eius. & quod nomen Felijeius si nosti: ergo præter nomen Patris, & Filij, aliud latet nobis occultum, & propietatem indicans absolutam. Secundo Prius concipitor Pater generare, quamad Filium referri : ergo prius intelligium Persona generans confeituta, quam relata. Fertie, quia relatio non constituit extrema, sed supponit constituta: ergo neque relatio druina confrieuer Personas, sed supponit conscientas.

2.2. Respondeo, testimonium illud pronorbiorum solum contende

contendere, tantam esse divinarum personarum dignitatem, - rantamque ingenij nostri pusillitatem, vt ne nomen quidem earum plene explicare possimus & quamuis aliud nomen diuinarum Personarum lateret, vnde probabitur, significari illo propietatem absolutam, porius quam relatiuam, cum latente nomine, simul criam lateat significatio. Ad Secundum, negamusantecedens: idem enim omnino est, Patrem generare, Seu esse principium generatiuum, & ad Filium refferri. Ad Tertium, negandum est similiter ancecedens de relatione transcendentali, quales sunt divinz, hanc enim constituete relatum constat instantiis à nobis obiectis. Et quamuis relatio Spiratoris prædicamentalissie, Patris, & Filij ad Spiritum sanctum, vnde nullam personam formaliter constituit, camen nulla est Persona, que propia relatione transcendentali non constituatur, videlicet, Pater ad Filium, Filius ad Patrem, & Spiritus sanctus ad Spiratorem.

Corollarium 29 . ez diðis

Ex dictis collige, divinas Persona constitui relationibus, Patrem relatione Paternitatis, Filium relatione Filiationis, & Spiritum sanctum relatione Spirationis passiuz. An autem Pater, & Filius propiis relationibus Paternitatis, & Filiationis, quibus constituuntur, simul etiam ab spititu sancto realiter distinguantur, vel sola relatione Spiratoris, constabit suo loco - in controuer sia illa fatis crita An si Spiritus sanctus non procederer à Filio, distinguererur ab illo

Triplex coceprus dineilia.

30 Circa secundam sectionis partem, sub qua ratione profindus, & pietates relative constituent Personas. Triplex conceptus in duplex sen- divinis relationibus distingui solet. Primus est conceptus personalitatis, quatenus vna cum natura constituit Personam. "Secundus est conceptus originis, quatenus dicit rationem principi, aut termini. Tertius est conceptus relationis, qua vna Persona ad alteram refertur. De his omnibus conceptibus in duplici sensu potest agitari controuersia. Primus An, & sub quo illorum conceptuti propietates realitiuz constituant per-Ionas virtualiter, & obiective Secundus, An & qua ratione constituant in conceptu explicito, seu nostro modo concipiendi. Et quidem nullam Personam diuinam constitui virqualitor Spiratione actiua, & consequenter nec formainer nostro modo concipiendi, mihi certum est, cum Spiratio,

# Disp. XIV. De diuinis Pers. in comm. Sect. IV. 337.

actiua à Persona Spiritus sanctifit realiter distincta, & virtualiter à Persona Patris, & Filij. In conceptu ergo originis tantum comprehenditur virtus generativa in Patre, & processio passima

in Filio, & Spiritu Sancto.

Assero secundo, propietates personales sub omnibus illis Proprietates coceptibus virtualiter, & obiective constituere Personas, vide- personales sub triplici licet, Patré constitui conceptu personalitatis, conceptu virtutis, allo coceptu generatiuz, conceptu relationis, & etiam subsistentiz simi- personas liter Filium constitui conceptu personalitatis, conceptu termini geniti, conceptu relationis, & subsistentiæ. Pariter etiam. Spiritum sanctum constitui conceptu personalitatis, conceptu termini Spirati, conceptu relationis, & subsistentia. Ratio est quia illi conceptus in pulla Persona sunt virtualiter, aut obiectiue distincti: ergo cum aliquis virtualiter, & obiectiue constituat, omnes etiam virtualiter, & obiective constituent. Antecedens mihi certum est; quia illi conceptus nulla componunt prædicata contradictoria, ex quo capite distinctio virtualis in divinis haurienda est. Et quamuis illi conceptus virtualiter interse distinguerentur, cum tamen vnaquæque Per-, sona suos omnes illos conceptus vurtualiter includat, illis omnibus virtualiter constituendaest, sicut constituitur personalitate, & natura quamuis inter se virtualiter distinguantur.

Assero tertio Propietates personales sub eisdem omnibus, Similiter conceptibus constituere formaliter nostro modo concipiendi, stituunt no-Personas. Ratio est quia licer illi conceptus essent inter se no stro modo concipiendi stro modo concipiendi distincti, vnaquæque tamen Persona modo tame suos omnes illos conceptus adæquate considerara formaliter dissimili, imbibit, non minus, quam includat homo rationes entis, substatiæ, vinentis, & c.ergo sicut homo his omnibus formaliter co-, stituitur quantumuis inter se formaliter distinctis; ita Persona dinina illis omnibus formaliter constituetur. Diuersimode tamen, nam Persona diuina constituitur conceptu relationis, & subsistenuz tanquam ratione communi, etiam non Personis, sicut homo constituitur ratione animalis; conceptu vero Personalitatis, rangua vitimo determinariuo ad ratione Persona, conceptu virtutis generatiuzinfinitz, tanqua vltimo determi natiuo ad rationem Patris. Idemque respectu Filij, & Spiritus fanctide ratione termini geniti, & Spirati.

338

Exemplis
res vberius
declarara.

- Oonsiemo, nam ratio substantiæ diversimode constituit Deum, ac ratio intelligentis infinitæ: non ex alio capite, nisti quia ratio substantiæ formalitær ve præcise talis communis est etiam creaturis; ratio vero intelligentis infinite propia Dei, idemque est de ratione generica, & disserential cuinssiber speciei, aut individui constitutivo: ergo cum conceptus relationis, & subsistentiæ formalitær, ve præcise talis, sint communes, etiam non Personis, diversimode constituent, ac conceptus personalitatis: virtutis infinitæ generativæ, termini institute geniti, & spirati Dixi infinitæ, quia præcisa ratio termini geniti propia non est Filij divini, sed communes etiam creato.
  - Pices, de ratione Personæ non esse quemlibet conceptum relationis, & subsistentiæ, sed propium propietatis personalis; qui non Personis nulla ratione communis est. Fateor id veram esse de conceptu relationis, & subsistentiæ considerata iam in Persona diuina, velut se habet intrinsece, & exparte obiecti in illa. Id tamen non obstat, quominus conceptus relationis, & subsistentiæ, formaliter vt præcise talis, dicatur communis non personis, tum quia est ratio conveniendi cum illis, tum etiam quia non valet consequentia, est selatio, aut subsistentia; ergo persona, tum denique, quia conceptus substantiæ absolute dicitur communis, etiam si, quæ propia Dei est, non sit creaturæ communis; ergo idem dicendum est de conceptu præciso relationis, & subsistentiæ.
  - 35. Dices iterum, datur personalitas, quæ non includit sormaliter relationem ad aliam personalitatem, aut relationem, quæ sit illius principium, aut terminus, imo & Persona, vt patet in creatis: ergo Personalitas diuina non includit sormaliter, vt ptæcise personalitas est, relationem ad aliam personalitatem, aut relationem, quæ sit illius principium aut terminus productus. Respondeo me non dicere præcisum conceptum personalitatis, aut personæ dicere eam relationem, sed Personam diuinam sub vtroque conceptu, & Personæ, & diuinæ.

SECTIO

### SECTIO

Quid significes nomen Persona, & cur in Trinitate sint tres Persona, & vnus tantum Deus.

Ec controuersia grauis est, abilla enim pendet Dissimiles sendenda ratio Mysterij Trinitatis, in tribus Per- sirea signisonis, & vno solo Deo consistentis.. Prima sententia docet, ficationem Personam significare primario substantiam, & secundario persona. relationem, siue propietatem personalem, videtur autem Marsiliua substantiæ nomine essentiam intelligere. Ita Marsilius 1. p.Ruiz. quæst. 28. art. 2. & 3. Secunda, & communis sententia tenet, Capreolus. Personam de formali, & in recto, solam dicere personalita Canaricasis. tem, naturam autem in obliquo, siue de materiali. Ita sentire scous. videtur P. Vasquez disp. 127. cap. 2. aiens Personam dicere directe relationem, essentiam vero consequenter. Clarius cam tenet sententiam P. Ruiz. disp. 32. sect. 9. quem ex nostris sequuntur plurimi etiam ex recentioribus. Tertia. sententia asserit; Personam formaliter & in resto nec dicere naturam, nec relationem, sed quidabstractum ab vtraque, videlicet distin-&um subsistens in natura. Ita sentire videtur Capreolus dist.27. quæst.vnica art. 1. conclus. 3. Deza. dist. 29. art. 1. & 3. præsertim notabili 1. & 2. Canariensis 1. part. quæst. 29. art 4. sua conclus. Scotus dist. 25. quæst. vnica S. Si autem teneatur. Bonaucat. Aureolus 1. dist. 25. art. 3. propos. 3. Quarta sententia tuetur, Personam viramque dicere formaliter, & in recto. Ita sentire videtur Magister 1. dist 25. cap. Sciendum, & cap. Deinde ad mittens significationem Personz, non solum pro hypostasi, seu personalitate; sed etiam pro essentia, seu natura S. Bonauentura 1. dist. 25. art. 1.902, 1. & alij.

Assero primo, Personam formaliter, & in recto non Persona dicitin recto diceresolam personalitatem, nec solam naturam, sed vtram- na ut m que simul. Probacur primo, quia sola personalitas in recto, simul, & vel sola natura, mon est formaliter, & in recto Persona, sed pars,

Digitized by Google

spirationem passiuam: ergo antecedenter ad negationem communicabilitatis intelligitur quælibet diuina persona constituta in esse personæ. Antecedens probatur, nam illa negatio non resultat ex sola, est præcisa positione essentiæ, aliter cum sola essentia constitueret personam ergo supponit aliquid postiuum vltra essentiam:non absolutum: ergo relatiuum:ergo supponit Paternitatem in Patre, Filiationem in Filio, & spirationem passiuam in spiritu 'ancto: omnes autem huiusmodi relationes sunt subsistentiæ personales: ergo personalitates: ergo negatio communicabilitatis supponit in qualibet persona propiam personalitatem positivam; ex qua ipsa resultat, & potiori iure in radicem illam, quam in negationem, ratio personalitatis referenda videtur.

Paternitas . non constituicut nega neque perfonalitas:

Confirmatur. Nam Pater in esse Patris non minus est incommunicabilis Filio quam in esse personæ stamen in esse tione, ergo Patris non constituitur negatione, sed Paternitate positiua, ex qua negatio resultat : ergo etiam in esse Personæ. Minor probatur, quia Pater, in esse Patris, est principium generatiuum, quod in solo positiuo consistere necesse est. Sicut Filius, in esse Filij, eo quod sit genitus, & productus, in solo positivo consistere potest; negationes enim nec physice producere, nec produci possunt. Declaratur amplius, Communi- nam sicu: Persona Patris est incommunicabilis Filio, ita natura, seu essentia Patris est communicabilis ipsi: natura constitutur autem Patris non constituitur in esse communicabilis per carentiam incommunicabilitatis: sed per solam radicem positiuam illius : ergo neque Persona Patris constituetur adhuc inadequate, in esse incommunicabilis per negationem communicabilitatis, sed per solam radicem illius positiuam.

cabilitas esfentiz non negatione, ergo neque incommunicabi'itas Personz.

> Probatur secundò. Si Persona divina constitueretur ex proprietate positiua, & negatione communicabilitatis, Pater in esse Personæ (idemque est de Filto, & spiritu sancto) esset complexum ex positiuo, & negatiuo: atque adeo constitueretur extremis simpliciter inter se distinctis, & realizet identificari penitus repugnantibus, quæ omnia absurdissima sunt,maximè cum radix hulusmodi negationes per se ipsam sit positiue

### Disp. XIV. De diuinis Pers. in comm. Sect. III. 333

tiue repugnans, ve communicetur alteri: ergo erit positiua in communicabilitas. Ad quid ergo negatiua ad conftitutionem Personæ diuinæ de siderabilis erit.

20, Confirmo, nam integra Personalitas Verbi terminat Idem vrgephysice humanitatem Christi: non autem terminat negatio: sonalitate ergo hæc non est de constitutivo Personalitatis Verbi. Minor Verbi terest certa, quia sicut carentiz non possunt physice produci, minante hamanitate. ita neque possunt vniri. Maior probatur, quia si integra Personalitas Verbi non terminaret humanitatem, neque cum illa constitueret Personam integram, & persecte talem: non enim est Persona integra, & persecta vbi aliquid de sormali constitutiuo personalitatis deest, vel non terminat naturam.

Probatur tertio, auulso oppositæ sententiæ fundamento, Fundamenta quod duplex esse videtur. Primum sumptum ex Philosophia aduersariors constituente subsistentiam creatam in sola negatione: & hoc in divinis non subsistit, nam si in creatis daretur modus, aut entitas politiua, à natura distincta, & quæ radix esset illius negationis, subsistentia creata integrè positiua esset: ergo cum id reperiatur in diuinis, nullo fundamento donatur negationi locus. Secundum fundamentum, quia incommunicabilitas est prædicatum negatiuum, idemque valens ac non communicabilitas, siue negatio communicabilitatis: id autem falsum est : ergo. Minor probatur. Quia plura sunt prædicata Dei, quæ licet per negationem à nobis explicentur, reuera tamen in se positiua sunt, videlicet independentia, indefectibilitas, incomprehen sibilitas, immensitas, infinitas: ergo eiusdem erit generis incommunicabilitas.

Probatur quartò, quia diuinæ Personæ vltimò, & forma- Diuinæ reliter constituuntur relationibus; Pater Paternitate, Filius Filia- lationes no tione, & Spiritus sancius spiratione passiua: relationes autem constituunsunt adæquate quid reale positiuum: ergo & Personæ. Confir. ne, ergo Non personalitates divinæ secundum se totas identificantur neque personalitates. realiter essentiænulla auté negatio realiter idétificatur essentiæ:ergo neque constituit Persona. Quod si dixeris negationem comunicabilitatis distinctam realiter non esse ab ipsa proprierate relatiua, atque adeò vna cum illa identificari realiter essentiæ

essentiæ. Si inquam hoc dicas das nobis intentum, nam negatio identificata enti positiuo, ens positiuum est, & non pura negatio, de qua loquimur. Nec ea negatio distingui potest virtualiter à Paternitate, aliter in ista darentur conceptus relatiui virtualiter distincti, atque adeo realiter, & virtualiter quid positiuum erit.

#### SECTIOIV.

As divina Persona constituantur propietatibus absolutis, vel relativis, & sub qua ratione.

Onstatex dictis sect. præcedenti, diuinas Personas constitui propietatibus realibus, & positiuis.Quzrimus nunc, an huiusmodi propietates sint absolutæ, vel relatiuz, & sub quo conceptu divinas personas constituar. In primis autem certò suppono contra Propositum relatum à S. Thoma quæst. 40. artic. 4. & Gregorium, in divinis vitra essentiam, seu naturam dari etiam propietates. Statuit lataranense cap. Firmiter his verbis. Hac santta Trinitas secundum communem essentiam individua, & secundum propietates Persenales discreta. Idem canit præfatio Missa in festo Trinitatis. proprietates In essentia unitas, & in Personis propietas. Idemque Patribus frequentissimum, est familiarissimum est ergo vitra essentiam Personis omnibus communem, propietates Personales admittendæ sunt & ratio est, quia cum Personæ diuinæ sint realiter inter se distincta, vitra naturam omnibus communem. aliquid vniuscuiusque propium, quod propietatem vocamus, concedendum est.

Concilium lateranense Ratuens in Trinitate

Ripa constifonas proprictatibus absolutis,

Scotus, & 24. Scotus ergo in 1. dist. 26. quæst.1. & Ioannes de Ripa, affirmant Personas diuinas constitui, & distingui propietatibus, non relatiuis, sed absolutis. Quorum vnicum fundamentum est, quia videlicer relatio inter extrema distincta, non facit, sed supponit distinctionem extremorum, & consequenter constitutionem corum supponit. Communis tamen fcrç

## Disp.XIV. De divinis Pers. in comm. Sect. IV. 335

fere omnium Theologorum fententia oppositum constantissime tuetur, videlicet, Personas diuinas constitui, &distin-

gui, non propietatibus abfolutis, fed relatiuis.

25. Affero primo, Perfonas diuinas constitui propietatibus Diuing Perrelatiuis, non absolutis. Probatur, quia nomina omnia, quibus sonz non scriptura, Concilia, & Patres Personas diuinas explicant rela-tur proprietiua sunt, videlicet Pater, Filius, & Spiritus fandus. Sic loan-tatibus abnes Theologus in Concilio Florentino sess. Sola relatio foluris, sed apud Gracos, & Latinos Doctores dinina processione multiplicat Personas ; ergo solæ relationes illas constituunt. Nam vel illud absolutum esset commune vel proprium, & singulare vniuscuiusque Personæ?si primum : ergo vnica tantum erit Persona tribus relationibus communis. Si secundu: ergo daretur diftinctio realis inter aliquod relatiuum, & absolutum, nam absolutum propium Patris non esset in Filio : ergo distingueretur realiter à relatione Filij, imo & ababsoluto propio ipsius Filij, quæ tanquam absurdissima audienda non sunt.

26. Confirmatur, Potest relatio transcendentalis constituere Relatio trasrelatum:ergo nullum est fundamentum ad constituendas Per- constituit fonas propietatibus absolutis consequentia bona est ex aduer-relatum. sariorum doctrina. Antecedens probatur, nam resatio, qua cognitio fertur in parietem constituit illam, & relatio, qua vnio fertur ad extrema illam constituit, idemque est de relatione, qua omnipotentia fertur in creaturas, & qua homo fertur in creaturas, & qua homo fertur in suas operationes: ergo amiliter relationes, quibus diuinæ personæ mutuo se respiciunt, poterunt illas constituere, maximè:cum transcendentales fint.

27. Obiicies Prime, illus Prouerbiorum 30. Luci nomen eius. & quod nomen Felij eius si nosti: ergo præter nomen Patris, & Filij, aliud latet nobis occultum, & propietatem indicans absolutam. Secundo Prius concipitur Pater generare, quam.ad Filium referri : ergo prius intelligitur Persona genetans confeitata, quam relata. Fertie, quia relatio non confiituit extrema, sed supponit constituta: ergo neque relatio divina conftituet Personas, sed supponit constitutas.

28. Respondes, testimonium illud prouerbierum solum COMCHEC

contendere, tantam esse divinarum Personarum dignitatem, - rantamque ingenij nostri pusillitatem, vt ne nomen quidem earum plene explicare possimus & quamuis aliud nomen diuinarum Personarum lateret, vnde probabitur, significari illo propietatem absolutam, porius quam relatiuam, cum latente nomine, simul etiam lateat significatio. Ad Secundum, negamusantecedens; idem enim omnino est, Patrem generare, seu esse principium generatiuum, & ad Filium refferri. Ad Tertium, negandum est similiter ancecedens de relatione transcendentali, quales sunt divinz, hanc enim constituere relatum constat instantiis à nobis obiectis. Et quamuis relatio Spiratoris prædicamentalis sit, Patris, & Filij ad Spiritum sanctum, vnde nullam personam formaliter constituit, tamen nulla est Persona, que propia relatione transcendentali non constituatur, videlicet, Pater ad Filium, Filius ad Patrem, & Spiricus sanctus ad Spiratorem.

Corollarium 29 . ez diðis

Ex dictis collige, divinas Persona constitui relationibus, Patrem relatione Paternitatis, Filium relatione Filiationis, & Spiritum fanctum relatione Spirationis passiuz. An autem Pater, & Filius propiis relationibus Paternitatis, & Filiationis, quibus constituuntur, simul etiam ab spititu sancto realiter distinguantur, vel sola relatione Spiratoris, constabiz suo loco in controuer sia illa satis crita. An si Spiritus sanctus non procederer à Filio, distinguerem ab illo

Triplex coceprus dineilin.

30 Circa secundam sectionis partem, sub qua ratione prostindus, & pietates relative constituent Personas. Triplex conceptus in duplex sen-sus contro- divinis relationibus distingui solet. Primus est conceptus personalitatis, quatenus vna cum natura constituir Personam. "Secondus est conceptus originis, quatenus dicit rationem principij, aut termini. Tentius est conceptus relationis, qua vna Persona ad alteram refertur. De his omnibus conceptibus in duplici sensu potest agitari controuersia. Primus An, & sub quo illorum conceptuti propietates realitiuz constituant Per-Ionas virtualiter, & obiective Secundus, An, & qua ratione constituant in conceptu explicito, seu nostro modo concipiendi. Er quidem nullam Personam divinam constitui victualitor Spiratione actiua, & consequenter nec formaliter nostro modo concipiendi, mihi certum est, cum Spiratio,

### Disp.XIV. De divinis Pers. in comm. Sect.IV. 337.

activa à Persona Spiritus sanctifit realiter distincta, & virtua-. liter à Persona Patris, & Filiplin conceptuergo originis tantum comprehenditur virtus generativa in Patre, & processio passim

in Filio, & Spiritu Sancto.

Assero secundo, propietates personales sub omnibus illis Proprietates coceptibus virtualiter, & obiective constituere Personas, vide- personales sub triplici licet, Patré constitui conceptu personalitatis, conceptu virtutis alo coceptu generatina, conceptu relationis, & etiam subsistentia simi- personas liter Filium constitui conceptu personalitatis, conceptu ter-virtualiter constituunt mini geniti, conceptu relationis, & subsistentiæ. Pariter etiam, Spiritum fanctum constitui conceptu personalitatis, conceptu termini Spirati, conceptu relationis, & subsistentiæ. Ratio est quia illi conceptus in nulla Persona sunt virtualitet, aut obiective distincti : ergo cum aliquis virtualiter, & obiective constituat, omnes etiam virtualiter, & objective constituent. Antecedens mihi certum est; quia illi conceptus nulla componunt prædicata contradictoria, ex quo capite distinctio virtualis in divinis haurienda est. Et quamuis illi conceptus vir-, tualiter interse distinguerentur, cum tamen vnaquæque Per-, sona suos omnes illos conceptus vurtualiter includat, illis omnibus virtualiter constituendaest, sicut constituitur personalitate, & natura quamuis inter se virtualiter distinguantur.

Assero tertio Propietates personales sub eisdem omnibus, Similiter conceptibus constituere formaliter nostro modo concipiendi, situunt no-Personas.Ratio est quia licer illi conceptus essent inter se no, stro modo concipiendi stro modo concipiendi distincti, vnaquæque tamen Persona modo tame suos omnes illos conceptus adæquate considerara formaliter dissimili, imbibit, non minus, quam includat homo raziones entis, fubstatiæ, vinentis, & c. ergo sicut homo his omnibus formaliter costituitur quantumuis inter se formaliter distinctis; ita Persona dinina illis omnibus formaliter constituetur. Diuersimode tamen, nam Persona diuina constituitur conceptu relationis, & subsistenua, sanquam ratione communi, etiam non Personis, sieut homo constituitur ratione animalis; conceptu vero Personalitatis ganqua vlumo determinativo ad ratione Personas conceptu virtutis generatiuzinfinitz, tanqua vltimo determinatiuo ad rationem Patris. Idemque respectu Filij, & Spiritus fanctide ratione termini geniti, & Spirati.

Exemplis
res vberius
declarata.

- Onsiemo, nam ratio substantiæ diversimode constituit Deum, ac ratio intelligentis infinitæ: non ex alio capite, nistiquia ratio substantiæ formaliter ve præcife talis communis est etiam creaturis; ratio vero intelligentis infinite propia Dei, idemque est de ratione generica, & disserentiali cuinssibet speciei, aut individui constitutivo: ergo cum conceptus relationis, & subsistentiæ formaliter, ve præcise talis, sint communes, etiam non Personis, diversimode constituent, ac conceptus personalitatis: virtutis infinitæ generativæ, termini infinite geniti, & spirati Dixi infinite, quia præcisa ratio termini geniti propia non est Filij divini, sed communes etiam creato.
- Dices, de ratione Personæ non esse quemlibet conceptum relationis, & subsistentiæ, sed propium propietatis personalis; qui non Personis nulla ratione communis est. Fateor id verum esse de conceptu relationis, & subsistentiæ considerata iam in Persona diuina, velut se habet intrinsece, & exparte obiecti in illa. Id tamen non obstat, quominus conceptus relationis, & subsistentiæ, formaliter vt præcise talis, dicatur communis non personis, tum quia est ratio conveniendi cum illis, tum etiam quia non valet consequentia, est selatio, aut subsistentia: ergo persona, tum denique, quia conceptus substantiæ absolute dicitur communis, etiam si, quæ propia Dei est, non sit creaturæ communis; ergo idem dicendum est de conceptu præciso relationis, & subsistentiæ.
- 35. Dices iterum, datur personalitas, quæ non includit sormaliter relationem ad aliam personalitatem, aut relationem, quæ sit illius principium, aut terminus, imo & Persona, ve patet in creatis: ergo Personalitas diuina non includit sormaliter, ve præcise personalitas est, relationem ad aliam personalitatem, aut relationem, quæ sit illius principium aut terminus productus. Respondes me non dicere præcisum conceptum personalitatis, aut personæ dicere cam relationem, sed Personam diuinam sub veroque conceptu, & Persona, & diuinæ.

#### SECTIO

Quid significes nomen Persona, & cur in Trinitate sint tres Persona, & vnus tantum Deus.

Ec controuersia grauis est, abilla enim pendet Dissimiles sendenda ratio Mysterij Trinitatis, in tribus Per- circa signisonis, & vno solo Deo consistentis.. Prima sententia docet, ficationem Rersonam significare primario substantiam, & secundario Porsona. relationem, siue propietatem personalem, videtur autem Marsilina P. Valque z substantiæ nomine essentiam intelligere. Ita Marsilius 1. P.Ruiz. quæst. 28. art. 2. & 3. Secunda, & communis sententia tenet, Capreolus. Personam de formali, & in recto, solam dicere personalita Canariensia. tem, naturam autem in obliquo, siue de materiali. Ita sentire scotus. videtur P. Vasquez disp. 127. cap. 2. aiens Personam dicere directe relationem, essentiam vero consequenter. Clarius cam tenet sententiam P. Ruiz. disp. 32. sect. 9. quem ex nostris sequuntur plurimi etiam ex recentioribus. Tertia. sententia asserit; Personam formaliter & in resto nec dicere naturam, nec relationem, sed quidabstractum ab vtraque, videlicet distindum subsistens in natura. Ita sentire videtur Capreolus dilt.27. quæst. vnica art. 1. conclus. 3. Deza. dist. 29. art. 1. & 3. præsertim notabili 1. & 2. Canariensis 1. part. quæst. 29. art 4. sua conclus. 2. Scotus dist. 25. quæst. vnica S. Si autem teneatur. Bonaucus. Aureolus 1. dist. 25. art. 3. propos. 3. Quarta sententia tuetur, Personam vtramque dicere formaliter, & in recto. Ita sentire videtur Magister 1. dist 25.cap. Sciendum, & cap. Deinde ad. mittens significationem Personz, non solum pro hypostasi, seu personalitate; sed etiam pro essentia, seu natura S. Bonauentura 1. dift. 25. art. 1.90z. 1. & alij.

Assero primo, Personam formaliter, & in recto non Persona dicitin recto diceresolam personalitatem, nec solam naturam, sed vtram- na ut m que simul. Probatur primo, quia fola personalitas in recto, simul, & subsistentia. vel solanatura, non est formaliter, & in recto Persona, sed pars,

Digitized by Google

vel quasi pars illius; sicut sola materia in recto. vel sola forma non est formaliter, & in recto compositum, aut humanitas, sed pars illius: ergo Persona formaliter, & in recto, non est sola personalitas, nec sola natura, sed veraque simul. Patet consequentia, quia Persona illud dicit formaliter in recto, quod formaliter in recto est ipsa Persona: sola autem personalitas, vel sola natura formaliter, & in recto non est Persona, sicut fola materia non est homo: ergo personalitas formaliter,& in recto non est sola personalitas, nec sola natura, sed vtraque simul, sicut humanitas est anima simul, & materia. Confirm. quod est de formali constitutivo rei, importatur in recto à tali re: sed cam personalitas, quam natura sunt de formali constitutiuo Personæ, non minus quam anima, & corpus sunt de constitutiuo humanitatis : ergo importantur in resto.

Natura si**fonalitis** prædicantur in recto de Perloga.

mul, & per- 38. Probatur secundò. Illud dicitur in recto ab aliquo, quod in recto potest de illo prædicari : de Persona autem possunt in recto personalitas simul, & natura prædicari: ergo vtramque Persona dicit in recto. Minor probatur. Nam personalitas simul, & natura ex vno capite, & Persona ex alio, congertuntur ad inuicem; non minus quam homo, & animal rationale, ita ve non minus veræ sint prædicationes istæ, Natura simul, & personalitas est Persona. Persona est natura simul, & personalitas, quamista alia, homo est animal ra ionale, & animal ra ionale est homo: ergo de Persona, natura simul, & personalitas possunt in recto prædicari, non minus quam animal, & ratio-. nale prædicantur de homine. Id quod in Concilio Florentino seff.19. fine expressit Marcus aiens. Per sonam ex diuina substantia, propietateque constare, ita ve Persona nihil aliud, nifi substantia, propietas si. V bi verumque de Persona prædicatur in recto, scilicet substantia, seu natura, & propietas, siue personalitas.

S. Thomas obiectus & ex politus.

Obiicies, in difinitione Persona scilicet, Rationalis natura individus substantia, natura ponitur in obliquo, personalicas vero in recto: ergo Persona dicit personalitatem in recto, & naturam in obliquo, Confirmatur. Nam S. Thomas qualt. 34.art. 3. ad primum ait , Quod in nomine Persona includitur, etiam natura oblique. Nam Perfona est, Rationalis natura indiuidua substantia : ergo Persona non dicit naturam in recto.

Respon

### Disp.XIV De divinis Person. in comm. Sect. V. 341

Respondeo, concesso antecedente, negans consequentiam, quia in explicatione rerum aliquando ponuntur in casu oblique, quæ importantur in recto, maxime quando obliquus casus æquivalet recto, vt contingit in præsenti, vbi rationalis natura individua substantia, idem valet, ac rationalis natura, & individua substantia, nam vtraque simul, natura scilicet, & personalitas, sunt persona. Ac si quis diceret, compositum est materia, vna cum forma. Vbi casus obliquus in quo ponitur forma, æquiualet recto, nam æquè bene diceretur, compositum est materia, simul & forma. S. vero Thomas non contendit, Personam secundum se dicere naturam in obliquo. sed tantum in definitione Boetij, quam refert. Circa sectionis secundam partem, supponendum est de Pontifices. Fide, in Trinitate tres esse Personas, & omnes vnicum esse pro vnitate Deum. Ex illo Ioan 1. Tres sunt qui testsmonium dant in cælo, Dei, & Tri-Pater, Verbum, & Spiritus sanctus, & hi tres vnum sunt. In sonatum. qua veritate stabilienda scelicissimas nauarunt operas Pontisi-Nicenum ces, & Concilia. Nicænum I.lib. 2. de actis ante decretorum Calcedoconstitutionem col. 8. S. Santta & magna. Niccenum 2. quod nense. est generale septimum act. 3. Calcedonense, quod est gene- Papa. rale 4 actione 16. in professione Fidei. Damasus Papa in pro- Agatho fessione Fidei. Et Agato Papa in Sexta Synodo generaliactio- Leoi Magnus ne 4. epilt. 2. Laceranenle cap. Firmiter & cap. Damnamus. Leo Giegorius. Magnus epist. 93. alias 91. ad Turibium cap. 1. Gregorius Papa Florentinition Toletanum. in registrolib 1, epist. 41. Florentinum self. 18. & 19. Toletanum Lateranense 6.& 11. in professione Fidei, & alia.

Difficultas ergo est, Vnde in Deo sint tres personæ, & vous tantum Deus, Communis sententia docet concretti substantium multiplicati ad multiplicationem illius, quod dicit in recto, cumque Persona dicat in recto personalitatem, & hæc sit triplex in Deo, inde in eo sunt tres personæcum vero concretum Deusdicat in recto solam Deitatem, & hæc sit vnica inde vous tantum est Deus. Caterum doctrina hac recti, & obliqui in concretis substantiuis falsam esse constatiam ex hachenus dictis; quare, in hac difficultate vincenda, nova semita Cur in Deo incunda est.

42. Assero secundo, ideo esse tres personas, & vnum tantum fint Persona Deum, quia concretum substantiuum multiplicatur ad mul- vnieus.

tiplicationem illius, quod se habet inter forme tribuentis denominationem; cumque Personalitas se habeat instar forme tribuentis denominationem Persone, & illa sit triplex in Deo, inde sunt tres persone. Cum vero Deitas se habeat instar forme denominantis Deum, & hæc sit vnica, inde vnus est tantum Deus. Nec ab hac nostra sententia alieni sunt Recentiores docentes, concretum substantiuum multiplicari ad multiplicationem principalioris significati, etiam si minus principale dicatur etiam in recto. Quia nomine principalioris significati, intelligere non possunt, quod in se nobilius est, cum in persona nobilior sit natura, quam personalitas; atque adeo intelligi debet, quod se habet instar forme tribuentis denominationem, suxta superius dicta.

#### SECTIO VI.

An detur vna Persona absoluta tribus communis.

43. Ifficultas est, An detur vna Persona absoluta, & sungularis Patri, Filio, & Spiritui S. communis, sicut datur na essentia singularis illis omnibus communis, sicut insuper à nobis admissa est disp. præcedenti vna subsistentia absoluta, & singularis, personis omnibus communis. Affirmat Cajetanus 3. par. quæst. 2. art. 2. Nam admissa nobiscum subsistentia absoluta, existimat, eam esse personalitatem absolutam, & cum natura personam absolutam constituere; quam namen personam non vult esse plenam, & persectam, sod semi-personam non vult esse plenam, & persectam non vult esse plenam non vult e

Non datur 44. Assero, concedendam nullatenus esse vnam personam in Deo vna absolutam tribus communem. Hæc est communis fere ompersona absolutam tribus communem. Hæc est communis fere omfoluta tribus nium Theoslogorum sententia contra Cajetanum, Probatur communis primo ex S. Thomadist. 26. quæst. 1. art. 1. ita scribente: Ad quartum dicendum est, quod persona, vt dictum est, non distinguismo divinis ex parte natura, vel ex parte rasins esse. Sed solutions

## Disp.XIV. De dininis Pers. in comm. Sect. VI. 343

folum ex parte proprietatum unde illa nomina qua dicuntur secundum respectum ad proprietatem pluraliter pradicantar, sicus hypostasis. & persona. Ergo ex parte naturæ, seu essentiæ divinæ non correspondet persona absoluta. Nam ibi distinguit S. Doctor inter Personam, hypostasim, & essentiam seu naturam, & dum concedit naturam esse communem, idemque præstat de subsistentia absoluta, vi vidimus disp. 13 sect. 2 expresse negat personam, & hypostasim esse communem, aut singulariter prædicari sicut essentia, & subsistentia absoluta singulariter prædicantur: ergo ex mente S. Thomæ nulla stat persona absoluta.

45. Probatur secundo. Nam persona absoluta esset in Deo Persona abomnino otiosa & forte principiis sidei pernitiosa: ergo reiici- in Deo omenda est, & extirpanda. Antecedens probatur, quia persona nino otiosa illa vnica absoluta ad nullum alium effectum inseruire posser, nisi vt Pater, Filius, & Spiritus sanctus essent vna persona: id autem omnino otiosum est imo sidei principiis repugnans, docentibus non vnicam esse personam, sed tres; & aliam esse personam Patris, aliam Filij & aliam Spiritus sancti: subsistentia autem absoluta necessaria est ve omnes tres personæsint vnus, idemque Deus concrete: ergo etiam admissa subsistentia absoluta nullum est, vel leue fundamentum, ad personam abso-

lutam admittendam.

46. Tertio, de ratione personalitatis est, esse subsistentiam Implicat indiuiduam, id est, esse subsistentiam incommunicabilem personalitas - pluribus, siue distinctis: ergo implicat in terminis personalitas absoluta absoluta. Patet consequentia nam personalitas absoluta, hoc ipso esset, & non esset communicabilis; esset quidem, quia omne absolutum communicabile est omnibus personis, Non esset, quia incommunicabilitas est de ratione personalitatis: ergo. Confirmatur, nam personalitas absoluta constitueret personam virtualiter distinctam à Patre, Filio, & Spiritu - sancto : ergo constitueret quartam personam, sicut relatio Spiratoris constituit quartam relationem, etiamsi A Paternitate, & Filiatione virtualiter tantum distinguatur'

47. Dices incommunicabilitatem non esse deratione Per**fonalitatis**  $\mathbf{X} \mathbf{x}$ 

fonalitatis et fic, sed de ratione tantum personalitatis relatium sieur non est de ratione subsistentie ve sie, sed de ratione unrum sublistentiæ relativæ. Sieut ergo vlora sublistentias relatiuas admittitur à nobis absoluta, our etiam viera personalitates relativas admittenda non erit absoluta.

nicabilitas litatis.

Contra primò, quia de ratione personalitatis est, esse substantiam individuam, id eff, subsistentiam incommunicaest de ratio bilem, vt loquuntur omnes patres, à quibus in intelligentia nominum spectantium ad sidei mysteria recodere non licet. De ratione autem subsistentia id non esse, non nostra fulcimur authoritate, sed grauium Theologorum consensu, & expressiona S. Thomæ doctrina:non ergo idem ferendum est iudicium de subsistencia absoluta, & personalitate, maxime cum veriusque non sie eadem necessitas, ve vidimus. Secondo, quia si de ratione personalizatis non esset incommunicabiliras, relatio spiratoris cum subsistentia relativa sit, & Patri, Filioque communis, personalitas esset etiam relativa, verique communis, vnde non solum daretur persona absoluta omaibus communis, sed etiam relatiua Patri, Filioque communis, quod nec Cajetanus admittet, nec vilus alios.

> 49. Obiicies, Deitas, vt est vna entitas absoluta, est substantia completa, aliunde est incommunicabilis cuiuis alieno suppolito: ergo est persona absoluta. Patet consequentia, quia ad personam aliud non exigitur, quam substantia completa incommunicabilis alteri. Respondes, Deitatem, quatenus el vna entitas absoluta, & à relationibus distincta, esse subsistentiam completam subsistentia absoluta: & pluribus communi, non vero sobsistentia incommunicabili pluribus, siue distinclis. Ad rationem autem personalitatis non sat est incommunicabilitas alienofuppolito, quam ex suis prædicatis habet natura, sed viterius opus est incommunicabilitas pluribus suppofitis distinctis, etiam si propia sint, subsistentia autem absoluta pluribus distinctis incommunicabilis non est, & confequenter nec personalitas.

> Instabis in creatis, quælibet subsistentia naturæ rationalis est personalitas: ergo etiam in Deo: ergo subincentia absoluta personalitas erit absoluta. Respondes consessioantesedente

## Difp.XIV. De diuinis Pers. in comm. Sect. VII. 345

dente, negans viramque consequentiam disparitas est, quia in creatis nulla est subsistentia naturz rationalis, que sit communicabilis pluribus suppositis distinctis, inde quælibet personalitas est. In Deo autem subsistentia absoluta est communicabilis pluribus suppositis distinctis, ideoque personalitas esse non potest.

#### SECTIO VII.

### Dubia aliquot circa diuinas personas resoluumur.

Vbium primum. Cur în Trinitate plures sint per- debeant esse sonæ? Et quidem plures elle, Fide Sanctum est, ve Persone. constavex dictis, & contra Sabellianos, Trinitarios, aliofque sequaces hæreticos negantes Trinitatem, & pluritatem personarum, szpius definitum. Respondeo igitur, ideo plures elle personas in Deo, quia plenissima, & persectissima beasitudo, qualis est divina, exigir consortium plurium personarum in eodem bono aqualiter gaudentium. Tum etiam quia communicabilitas est de ratione bonitais, cumque bonitas divina sit infinita, debet esse infinite communicabilis: non ad caura, vbi omnis communicatio finica est: ergo ad intra distincta persona. Tum denique quia persasta charitas, & amicitia, est vnius ad alterum : ergo cum in Deo sit persecta charitas & amicitia, deber esse vnius persona adalteram.

52 Dubium secundum. Cur personz dining fint tres tang Cur Persotum? Respondent aliqui, ideo esso tres personas quia est du- ne dinine plex tantum processo, acque adeo duplex persona procedent, tantum. que supponere debentaliam improductam, cum procedentes le adinuicem producere non possint. Hæc tamen omnia licet reipsa certissima ex side sint, assumpti tamen rationem, quam inquirimus, reddere non videntur. Nam huiusmodi Recentiores duplicem tantum processionem ex triplici tantum persona colligebant, ve vidimus, disp. 4. soft. 2. : ergogolligere nunc triplicem rancum personam ex dupliei cantum processione,

Хx

circulus

Digitized by GOOGLO

tate pluces

circulus est. Respondes igitur, in Deo tres tantum esse personas certo nobis ex sola fide constare, ve in similidixi de duplici processione disp. 4. sect. 2. videas ibi dicta.

Quomodo in Deo con-

Dubium tertium. An in Deo concedendæ sint plures cedenda fint substantia? Ratio dubitandi est, quia relationes, vt distincta plures sub- ab essentia, sunt substantia, maxime mea opinione explicante substantiam : Ens de constitutiuo suppositi, quales sunt omnes relationes:ergo cum relationes sint plures; plures quoque substantiæ concedendæ in Deo erunt. Respondeo tamen cum communi sententia, simpliciter, & absolute concedendas non esse in Deo plures substantias, propter æquiuocationem nominis substantia cum essentia, sed cum addito tantum scilicet relativas.

Diuine Per- 54. niunt in tamuni.

Dubium quartum: An omnes divinæ personæ convesonz conue. niant in aliqua ratione communi, seu per nostros conceptus tione com præcisa. Duplex præcisio contingere posset circa divinas personas, aut personalitates, siue relationes. Prima ex parte objecti cum distinctione virtuali rationis præcisæ à differentiis. Secunda ex parte actus nullum exigens distinctionem intrinsecam in objectis, qua ratione communiter præseinditut ens à differentiis. Respondes ergo, divinas personas convenire in aliqua ratione communi, præcisa non ex parte objecti, quia nulla est necessitas distinctionis virtualis illius à differentiis, sed tantum ex parte actus, quia omnes cognosci possunt secundum rationem personæ inqua conueniunt.

Ratio Perfonz eft vniuoca.

55. Dubium quintum. An ratio personæ sit vnica in ordine ad tres personas? In primis æquiuocam non esse certum est eum diuinæ personæ non conveniant in solonomine. Deinde analogam non esse mihi certum est. Quia sola transcendentia non sufficit analogiæ, sed metaphora necessaria est, ex traditis in metaph. ratio autem personæ non metaphorice, sed propriissime conuenit Patri, Filio, & Spiritui sancio: enga analoga non est. Respondeo ergo vnicam esse quia propie,& fine vlla metaphora singulis conuenit personis.

An fit genus vel species.

Dubium sextum, An ratio vniuoca personæ, aut personalitatis, aut relationis &c. sit genus, vel species; Hic posset esse quæstio

## Disp.XIVDe divinis Person. in comm. Sect. IIV. 347

quæstio de voce. Quare Respondes cum distinctione si enim ad rationem generis desiderantur species multiplicabiles in pluribus individuis, ratio personalitatis ad Patrem, Filium, & Spiritum sanctum genus non erit, cum omnes diuinæ relatiotiones, & personalitates singulares sint. Si vero ad rationem generis necessariæ non sint differentiæ specificæ multiplicabiles in pluribus individuis, sed sufficiant singulares, ratio personalitatis poterit dici genus in ordine ad personalitates diuinas, vt pote specie distinctas inter se, cum vna sit Paternitas, altera Filiatio, & Spiratio passiua altera.

57. Dubium septimum, An tres personalitates sint tres vnita- Tres personalitates tes, & veritates transcendentales relatiux? Respondes affir- sunt tres matiue, Tum quia sunt tres perfectiones, vt vidimus disp. 12. vnitates, & sect. 7. de ratione autem cuiuslibet perfectionis est vnitas, & transcenveritas transcendentalis: ergo. Tum etiam, quia vnitas trans- dentales. cendentalis est, indivisio in se & divisio à quoliber alio; veritas autem est conformitas prædicatorum: quælibet autem personalitas, vt distincta ab essentia, est indivisa in se, & diuisa, siue distincta à qualiber alia, habet insuper conformitatem in suis prædicatis: ergo vnitatem, & veritatem transcendentalem. Tum denique quia Paternitas per se ipsam, & vi distincta ab essentia, est vna, & vera paternitas; idemque est de Filiatione, & Spiratione passiua : ergo quælibet propriam habet vnitatem, & veritatem transcendentalem relatiuam; atque adeo cum sint tres personalitates, tres quoque vnitates, & veritates erunt.

58. Dubium octauum, An personalitates habeant proprias Personalitaexistentias? Respondes affirmative. Nam vt dictum est disp. tes habent proprias 12. sect. 5. relationes diuinæ habent proprias existen- existentiasi tias.

Dubium nonum, An sicut Deus dicitur trinus; ita possit Deus dicitur dicitriplex. Respondeo negative, quia triplex Deus significat plex vero tres esse Deos strinus vero non ita sed trinitatem personarum, diei non sic ex comuni illius vocis vsurpatione dicitur Deustrinus, & potest. vnus. Inde licet Trinitas de Deo dicatur, non tamen triplicitas ob camdé rationé. Cum addito tamen significante propietates personarum  $\mathbf{X} \mathbf{x}$ 3

personarum dici poterit triplex persona; sicut S. Thomas quæst. 10. de potentia dicit duplicem processionem.

Filias dicitut alius à vero alind.

Dubium decimum, An sicut Filius absolute, & sine Patre, non addito dicitur alius à Patre, ita dici posset aliud ab illo. Respondeo negative cum S. Thoma quæst. 31. art. 2. Nam aliud in genere neutro denatat essentiam diuersam: alius vero solam personalitatem. Cum addito tamen una persona dici poterit aliud ab altera, scilicer relatiuum, similiter personz sine addito dicuntur plures masculine, non vero plura neutraliter ob candem rationem.

Quomodo uinæ dici pollint diffe. rentes & diuctiz.

61. Dubiú vndecimú. An sicut personædiuinæ, absolute & sine Personz di- addito dicuntur distinctæ, ita etiam dici possent differentes, & diversæ? Respondeo negative cum sancto Thoma citato, quia significant differentiam, & diversitatem in essentia. Cum addito tamen dici poterunt differentes; & diuer æ, videlicer quoad relationes. Quamuis in voce differentia, nullum esse periculum docent P. Soarius 1. part. tract. 3. lib. 3. cap. 13. quia Patres, quos citat vtuntur illa. Similiter dici non possunt diuisæ, nec separatæ, quia id denotat carentiam vnitatis. Possunt tamendici discretæ iuxta vsum Ecclesiæ,& Conciliorum.

Qua ratio- 62. de nomen folus vlur-Deo.

Dubium vitimum: qua ratione nomen solus vsurpandum strin Deo? Respondes primo, nomen solus addi posse pandum in termino essentiali dicendo, solus Dens est omnipotens aternus, &c. non vero dicendo, Deus est solus, quia denotat Deum este solitarium, & absque Personarum consortio. Respondes secundo , posse criam addi termino personali, quando de illo aliquid propium illius prædicatur, dicendo verbi gratia, solus Pacer gignit, solus Fisius generatur. Dici etiam potest, Patrem esse solum verum Deum, ita ve particula solum sit nomen, & non se teneat ex parte subjecti, sed ex parte prædicati, nam sensus est, Patrem esse verum Deum, vitra quem nonsit alius Deus Sic Christus Ioan. 7. ait ad Patrem, Ve cognoscat se solum verum Deum.

DISPVT.

### 

#### DISPVTATIO

## De prima Trinisatis Persona scalicet Patre.

Tatutis relationibus, & Personis in communi, ad eas in particulari descendimus, singulas Personas singulis disputationibus expensuri, & quod pro-

pium vniuscuiusque est declaraturi; vnde facilius ad diuinarum Personarum dignoscendas progrediemur. Prima ergo Trinitatis Persona dicitur Pater, Principium Filij, totius Diuinitatis fons, increatus, ingenitus, & improductus, verusque Deus, fatentibus etiam hæreticis, qui negabant Filium eiusdem esse substantia, natura, & essentia cum Patre; atque adeo Deum non esse. Quæ omnia hac disputatione librabuntur. Adsint nobis vtinam Deus Pater, Deus Filius; & Deus Spiritus Sanctus, dum hac, & sequentibus disputationibus res omnium suscipitur agenda.

#### SECTIO

. An , & quomodo prima Trinitatis Persona sit Pater, & principium Filij.

Omen Patris in diuinis tripliciter sumi potest Prime, quanam sit stricte, & propie pro principio Filium sibi in natura instituti. simi

Triplex 100-

similem generante. Secundo minus stricte pro attributo omnibus Personis communi respectu creaturarum rationalium, quas Deus per sanctificantem gratiam adoptat in Filios; qua ratione in oratione Dominica Deum vocamus Patrem. Terisò latissime pro causa cuiuscumque creaturæ etiam insensibilis, quo pacto apud sob dicitur Deus, Pater plunia, & de hac duplici vsurpatione nominis Patris, non procedit quæstio præsens, sed de prima tantum.

Prima Tri-Sona Stricte, & proprie Pater eft.

Assero primò, Primam Trinicatis Personam esse proprinitatis Per- issimè Patrem. Conclusio est de fide, ex innumeris scripturæ testimoniis, in quibus prima Trinitatis persona rigorose, & absque vlla impropietate, aut metaphora dicitur Pater, & ita perpetuo accipiuntur à Patribus, & Conciliis. Tum etiam ex alifs, in quibus Filius dicitur genitus à Patre. Quale est illud Psal. 2. in Persona Verbi, Dominus dixit ad me, Filius meus es su, ego hodie genui te, & illud Pfal. 109. Ex veero an'e Luciferum genui te Matth. 17. Hic est Filius meus delectas, in quo mibi bene complacui. Ioan. 1. Vnigenitus, quiest in sinu Patris, ipse enarrawit, Et aliis innumeris in quibus Filius primam Trinitatis Personam vocat Pater meus. Denique in Symbolo. Alia est enim persona Patris, alia Fili, alia Spiritus sancii. Et iterum. Filius à Patre folo est, non factus, nec creatus, sed genitus.

Duplex principij diffimillima viurpatio,

Circa secundam sectionis partem, an scilicet Pater st principium Filij, & similiter Spiritus sancti. Diligenter animaduertendum est, hoc nomen principium duo inter se distinctissima significare. Primò significat initium, seu inceptionem existentiæ in aliquo tempore. Sic Genes. 1. dicitur. In principio creauit Deus cœlum, & terram. Et ad Hæbreos 1. Et tu in principio Domine terram fun lasti. In quibus omnibus principium idem valet ac initium, seu incoeptio durationis. Secundò significat principium, virtutem productiuam alterius procedentis ab ipsa, Et in rationalibus denotat Personam productiuam alterius, & originem istius ab illa.

Paratest principium Filij, & cuia Spiritus Sancti.

Assero secundo cum omnibus Catholicis Parrem esse principium Filij, & etiam Spiritus sancti, quatenus principium denotat Personam productivam alterius procedentis ab illa. Probatur primo ex Concilio Lugdunensi relato cap.1. de sum-

m<sub>2</sub>

ma Trinitate: & Florentino sess. vltima in litteris vnionis, statuentibus, Spiritum sanctum procedere à Patre, & Filio tanquam ab vno principio. Vnde manifeste sequirur, Filium à Patre tanquam à principio procedere, nulla enim scintillare valet discriminis ratio, propter quam Filius non procedat à Patre tanquam à principio; cum spiritus ita procedens ab vtroque omnem imperfectionis formidinem depellar.

Probatur secundo ex Sacris litteris Psalm. 109. Tecum prin- Concilium cipium in die viriatis tue in splendoribus fanctorum, ex viere & Florensiante luciferum genui te. Vbi nomine principij Patrem intel- num. ligunt Nazianzenus, Cyrillus, Augustinus, Prosper, & Rupertus citati à P. Ruiz disp. 48. sect. 1. Insuper soannis 1. In principio erat Verbum. Hoc est in Patre, vt interpretantur Athanasius, Cyrillus, Alexandrinus, Gregorius Nicenus, Nazianzenus, Augustinus, Prosper, Beda, Clemens Alexandrinus, Origenes, Rupertus, & Thomas, allegati ab eodem Ruiz.

Probatur tertiò ex Patribus. Augustinus 5. de Trinitate Augustinus. cap.14. si gignens, ad id, quod gignitur principium est. & in fine Basilius. cap. Pater, & Filius relative ad Spiritum sanctum vnum prin- Athanasius. cipium. Basilius homil. 28. de Spiritu sancto contra Sabellianos. Sephronius. Ex principio Patris Filium subsistentem. Athanasius orat.2. contra Arrianos. Pater principium Fily, & genitor est. Cyrillus Alexandrinus lib.z. thesauri cap. 1. Alius est Pater, alius Filius, & alius oft principium, alius ex principio. Sophonias Patriarch. Constantinopol. in epist. profes. fidei. Sexta Synodo actio 11. col. 2. de Filio scribit, Non aliud principium, quam Patrem cognoscentem. Et ratio est, quia illud à quo aliquid procedit est principium illius: à Patre autem procedit Filius, & etiam Spiritus sanctus: ergo Pater est principium Filij, & etiam Spiritus sancti.

Assero tertio, Patrem non esse principium Filij quatenus Pater non hoc dicit initium, siue inceptionem durationis. Conclusio est principia est etiam Catholica. Nam omnes tres Personz cozternz sibi Fili, sumpto funt, & coæquales; atque adeo nulla habet principium du- pro initio rationis suz.

9. Obiicies illud Ecclesiast. 24. vbi sapientiam suam æternam

generationem ita commendat. Ab initio, & unte sacula creasa Tum.4. Quod imitantur Concilium Toletanum vndecimum, & Vormaciense, cum fidem ita profitentur: Filium de substantin Patris ab initio anté sacula natum : ergo Pater est initium Filij. Idemque erit de Patre, & Filio respectu Spiritus sancti. Respondes, initium ibi sumi pro principio productiuo, exclusa æquiuocatione temporalis durationis per illa verba ante sacula, id est ab æterno. Nec aliter toleranda est acceptio nominis inity in Trinitate. Imo nobis, qui authoritatem scripturæ non habemus, tutius, & præferendum Concilium est, ab ea voce abstinere, & observat Magister 1. disp. 29. cap. Deinde, & S. Thomas ibidem. Vel dicito initium ibi idem fignificare, quod ab zterno. Sicut Michez 5. de zterna Messizgeneratione dicitur. Egressus eius ab initio à diebus aternitatis.

Ais colliguntur obferuatione. digab.

Duo ex di- 10. Ex dictis colligo, nulla nota, siue reprehensione dignum esse, siue qui diceret, Filium non habere principium, siue qui diceret habere. Nam veraque propositio, iuxta diuersam nominis significationem sensum habet Catholicis auribus verum. Vna enim donotat Filium habere genitorem, alia vero non habere initium durationis. Tutius tamen erit, ad æquiuocationem audientis vitandum, dicere, Filium habere principium originis, non vero durationis. Colligo iterum Filium absolute dicendum non esse principatum. Nam licet apud aliquos Patres idem valeat, ac habens principium, qua ratione apud sane intelligentes concedi posset, frequenti tamen vsurpatione, non id denotat, sed initium durationis. Ita S. Thomas opus. 1. contra errores Græcorum cap.1. Et quæst. 33. art. 1. ad 2. & quæst. 10. de potentia art. 1. ad 9.

#### SECTIO II.

### An prima Trinitatis Persona sit principium, & fons totius diumitatis Author, & causa Fily.

Irca primam partem, negat Canariensis huic quæst. Sententa negans Pa-33, art. 1. Patrem absolute loquendo esse princi- trem esse pium. aut fontem totius diuinitatis. Tum quia Deitas non principium procedit à Patre, vt definitum est in lateranensi cap. Damna- totius diuimus de summa Trinitate: ergo cum Pater non sit principium nitatis. Deiratis, neque est totius divinitatis. Tum etiam quia Pater idem realiter est cum Deitate, atque adeo si esset principium Deitatis, esset principium sui ipsius. Tum denique quia si Pater ideo esset principium totius divinitatis, quia totam divimitatem communicat Filio, talis etiam esset Filius, qui totam diuinitatem communicat Spiritui sancto. Eidem sententiæ fauere videtur P. Vasquez disput. 139. cap. 3 Affirmat communis sententia cum Magistro 1. distinc. 29. cap. 1. & S. Thoma quælt.33.art. f.

Assero primò, Patrem absque vllo scrupulo, & impro- affirmans prietate, absolute dici posse, principium, & sontem totius di- vormacisse. uinitatis. Probatur. Nam Concilium Vormaciense in profer. Toletanum fidei de Patre ait: Fons, & origo est totius Trinitatis. Eumdeque Nicznum. fontem totius Deitatis, appellat Toleranum 6. & undecimum in Dionysius. profes. fidei. Insuper Florentinum sess. 23. refert, & approbat Ambrosius. Athanasij Verba aientis de Patre solas sons Deitaris. & Euge-, nius quartus in litteris vnionis dicit. Pater fens, & principium Deitatis. Et Nicænum lib. 2. ait. Patrem effe fontem visa, ex illo Psalm. 35. Apud se est fons vita. Eandem locutionem tenent communiter Patres. Dionisius cap. 2. de diuinis nominibus deribit, solum Patremesse fontem calestis diurnitatis, & inferius vocat illum, Fontanam divinitatis. & cap. 1. de cælesti hierar. Munere Patris Auf oft dininitatis fons of principium. Augusti-

. 1. .

nus tom, de Trinitate cap. 20. ad illud Ioan. 15. Quem-ege mittam vobis à Patre, ita scribit videlices oftendens quod totius dininitatis, vel si melius dicitur, Deitatis principium Paterest Ambrolius in symbol. Apost. Cap. 2. Pater origo est Deitatis, & bonitatis, & plures alij.

Explicatio afferti ad mentem S. Thoma.

Locutio ergo adeo frequens, & familiaris Patribus, timenda non est & multo minus repudianda maxime cum eius significatio sincara sit, & nullius erroris æquiuocationi subie-&a. Nam sensus est:Patremesse sontem, & principium communicans totam divinitatem omnibus Personis, easque producens. Nec ad veritarem huius afferti opus est, producidiuinitatem, vt est certum. Nec Patrem sibi illam communicare, aut se ipsum producere. Nam vt ait S. Thomas quast. 39. art. s. ad vlt. vt aliquis de populo, aut communitate dicatur rector, aut superior totius populi, aut communitatis, non opus est, quod sit rector aut superior sui ipsius, sed satis est, quod sit rector, aut superior cæterorum omnium in eo populo, aut communitate commorantium : ergo ve Pater dicatur principium totius Trinitatis aut divinitatis, necesse non erit, quod se principium sui ipsius, sed talis erit, esse principium cæterarum omnium Personarum, quæsunt in Trinitate.

Pater eft Author. Filij, & Filius Spiritus fancti.

١,

Circa secundam sectionis partem. Assero sucundo Patrem esse authorem Filij. Ita communiter Theologi cum Magistro 1. dist. 6. cap. dicimus, & sequenti, & S. Thoma qual. 33.art. 1. ad 2. & de potentia quæst. 10.art. 1. & 1.sent. referens Bonauenturam. Ratio est, quia author supra principium, vel solum addit, non produci ab alio, vnde infert Cajetanus hic quæst. 33. art. 1. cum S. Thoma, Filium non esse authorem Spiritus sancti vel nihil reipsa addit, vt sentiunt Canarienses, P. Molina hic disp. 1. P. Vasquez disp. 139. cap. 6. P. Ruiz disp. 49. sect. 1. num. 8. cum ab Athanasio, & Hilario ab ipso adductis, non minus afferatur Filius author Spiritus S. quam Pacer Filij.

Circa tertium, An Pater sit causa Filij maiorest difficultas. Nam eam locutionem nec Patres Græsi, necaliqui latini recusant, imo idem quod de authore, dicendum inquant de causa, dum has duas voces coniungunt, & quoties Patrem authorem

Digitized by GOOGLE

## Disp.XV De Persona Patris. Sect. II. 355

authorem Filijappelant, vocant etiam causam, & sepissime relicto nomine Authoris, causa vocem vsurpant, vt videre licet apud Patres quos magno numero refert P. Ruiz disp.49. sect. 1. & 2. ergo sicut Pater absolute dici potest author Filij, ita dici poterit causa ipsius. Ita sentit Aureolus 1 dist. 29 art. 20.

Assero tamen tertio cum communi sententia, vitandum Pater dicen? esse in diuinis nomé causa. Probatur prime, ex concilio Floren- dus non e causa Fili, tino sess. 26. vbi quamuis latini Patres quamdiu cum Grecis disputabant, more corum loquerentur dicentes causam, lite tamen, de processione Spiritus sancti à Filio, composita, Eugenius quartus in litteris vnionis, quibus omnes Patres concilij subscribunt, dece mit: Fibum quoque effe secundum Gracos causam, secundum vero Latinos principium subsistentia Spiritus sancti, sieut & Patrem. Quibus maniseste nomen causæ vsurpatum à Græcisassumendum à Latinis recusat, propter latentem sub co impersectionem apud latinos ve notauit Besarion Patriarcha Constantinopol. in oratione pro vnione (quæhabetur in concilio Florentino fine) cap. vlt. his verbis: Notandum qued Santt; Dettores erientales etiam in dininis veuntur nomine causa, & causati largo modo. Non quidem ve limitationem, & di pendensia importas productionem, & emanationem à principio eins qued est à principio significat.

Ex ratio est, quia Pater non potest esse causa materialis, nec formalis Filij, cum veraque causalitas impersectionibus potentialitatis, & compositionis scaturiat. Nec potest esse causa finalis, nam hæc intendit finem mediorum electione comparandum; alioqui vero causa finalis pro obiesto, seu motivo sumpta communis est omnibus Personis. Nec potest esse causa efficiens, cum hæc importet limitationem, causalitatem, dependentiam, & naturæ productionem, quæ omnia Deo penitus repugnare, ostensum à nobis est disp.4.sect. 5. Ideierce Cyrillus Alexandrinus in dialogis de Trinitate inter Hermiam, & Cyrillum in divinissait: Cansam & cansatum neque nomitare fas est. Et in Symbolo prohibemus dicere, FA

lium factum à Patre.

### SECTIO III.

### An prima Trinùatis Persona ingenita sit, seu improducta.

Daplez nominis Inge-

TNgenitus dupliciter summi potest Prime pro non ge-Lnito, seu per veram generationem non producto, & mitiaoceptio hoc pacto ingenitum esse, non est proprium solius Patris, cum Spiritus sanctus non sit genitus, nec eius processio generatio. Secundo Ingenitus idem valet, ac improductus, seu à nomine procedens, aut nullum habens principium, a quo realiter procedat : non enim de principio virtuali instruitur disputatio. In hoc secundo sensu inquiritur. An prima Trinitatis Persona, nempe Pater, ingenita sit, seu improducta. 19. Assereudum est primo, Patrem ingenitum esse, seu impro-

Rater ingeimprodu-Rus.

Toletanum

Concilium Nicenum

mieus est seu ductum. Conclusio est adeo cerca, ve oppositum iure optimo censeatur erroneum, & iuxta aliquos contra Fidem. Probatur Prime ex omnibus. Nicænum 26. sapenumere statuit. Vnus ingenitus Deus, & Pater, unus ex eo genitus, unigenitus Filius, Deus verbum. Toletanum sextum cap. 1. vocat Patrem ingenisum. & Toletanum vndecimum in profes. sidei subinit. In profitetur Patrem ingenitum, vt colum.2. doceat, Spiritus fantiu, necingenilus, nec genitus creditur ne aut si ingenitum dixerimus, dues Patres dicamus. V bi Spiritus sanctus dicitur futurus Pater si ingenitus: si autem genitus non idem valeret ac improdu-Aus, sed idem quod non genitus, non sieret Spiritum suturum patrem, cum de facto nec genitus sit, nec Pater: ergo esse ingenitum, siue improductum proprium est Patris. Similiter loquuntur omnes fere Patres, Duo pro cunctis sufficiant, Augustinus lib. 15 de Trinit. cap. 26., aiens: Pater solus non est. sh also, ideo solus appellesus appenious, & Nazianzenus orat.29. dogmate, & const. Episcop. Principium pescit Pater necenim

aluinde, nec a sei pso originem babes. Id est nec ab alio, nec à le

**∆**ugustians Nazianze-

ipso producitur.

Difficultas

Difficultas tamen est in assignanda Theologica ratione, Communis conveniente Patrem ingenitum esse, sui improductum, & 2 Pat er ingenemine procedere, Probari solet assertio. Namsi Pater produ- nitus sit seu Eus esset; vel produceretur realiter à Deitate, & hec non, cum Deitas realiter non sit à Paternitate, & realis distinctio inter producens, & productum necessario sit, ne idem sit principium sui ipsius. Vel produceretur abalia Persona à tribus distincta, & neque hoc, quia daretur quarta Persona cotra Fidem. vel produceretur à Filio aut Spiritu sancto, & hoc etiam implicat, nam si Pater produceret Filium & producentur ab ipso, daretur in divinis mutua productio, idemque esset, si Pater produceret Spiritum sandum, & produceretur ab ipso: mutua autem productio impossibilis est, nam idem respectu eiusdem esser prius, & posterius in codem genere causa, quod implicat : ergo.

Hæc tamen ratio visa est aliquibus insufficiens, eo quod mutua prioritas, & posterioritas in eodem genere cause, seu quod idem est, mutua duarum productio, non demonstraretur magis repugnans, quam mutua caufalitas in diuerfo genere causa. Nam mutua causalitas in codem genere ideo repugnat, quia idem esset prius, & posterius respectueins dem. Idem contingeret in mutua causalitate in diuerso genere cau-12, nec tamen repugnat : ergo neque in codem genere repugnabit Quod si tota implicantia mutuæ causalitatis consisteret in prioritate, & posterioritate respectu einsdem in codem genere, eam non sequi, probatur ita. Nam prioritas causæ respectu effectus stat in eo quod causa producat effectum,& non producatur ab illo, posterioritas insuper effectus respectu causa in eo, quod effectus producatur a causa, & cam non producat: ergo si causa, & effectus mutuo se producerent, nulla staret in ipso prioritas, & posterioritas in codem gonere causæ sed fimulias.

22 Confirmatur. Nam inter divinas personas nulla est possibilis prioritas temporis, cum omnes sint conternas neque prioritas naturæ cum vna non possit existere sine altera: ergo politoilis ratitum est prioritas realis a que, suo originis, & similis posterioritas. Prioritas autem originis à que stavince, quod

quod vna Persona producat alteram, quin vicissim producatur ab illa similiter posterioritas originis stat in eo, quod vna Persona producatur ab altera, quin ista producat illam: ergo si mutuo se producerent, neutra esset prior, neque posterior altera: ergo mutua prioritas, & posterioritas non probat impossibilem, inter diuinas Personas, mutuam productionem.

Communis ratio firma, & efficax declaratur,

His ramen non obstantibus, existimo rationem illam quoad substantiam efficaciter intentum euincere, suppositis Fidei principiis, quod tres tantum sint Personz diuinz, & quod ex illis, Filius, & Spiritus Sanctus à Patre procedant. Nam connaturaliter mutua duorum, aut trium ad inuicem productio impossibilis est, vndequaque hoc contingat, non minus quam idem producere se ipsum; quod principium nullus hactenus Theologorum, aut Philosophorum vocauit in dubium, quod autem illius probatio sit difficilis, non minuit cius veritatem, nam prima principia, si negarentur, difficillimam haberent probationem, & non semel quod verum est, difficilius probatur à nobis. Ratio autem illius principij est, quia naturaliter prius est rem esse, quam operari, vude quælibet operatio naturaliter præsupponere debent existens suum principium: existentia autem alicuius principij connaturaliter procedere non potest à præsupponente illam, quotidiana id experientia demonstrante: ergo cum Filius, & Spiritus san-Aus necessario connaturalissime procedant à Patre, necessario supponere debent existentem Patrem: ergo hic ab illis procedere non potest.

24. Dixi connaturaliter, vt præscinderem ab ea Philosophica quæstione, An idem se ipsum, & duo se mutuo possint divinitus producere. Nam licet in creatis pars assimmativa teneatur, eo quod de ratione creaturæ non sit, produci modo sibi connaturaliter debito. In divinis autem de ratione personæ procedentis est, vt producatur modo sibi connaturalissime debito; cumque iste præsupponat necessario principium existens, inde persona producens a produsta procedere non potest, quia principium non potest nisi connaturalissime producicere, & terminus non potest nisi connaturalissime produciconnaturalis autem produstio præsupponere debet principium

pium existens: ergo & omnis divina processio præsupponere debet Patrem existentem, & consequenter minime valentem

à persona ab illo procedente produci.

Asserendum est secundo, solum Patremin Trinitate per- solus Pater fonarum ingenitum esse, seu improductum conclusio est de- ingenitus est, seu imside quatenusasserens, Filium, & Spiritum sanctum à Patre productus. procedere, ex scripturæ, & Conciliorum testimoniis firmantibus viriusque personæprocessionem à Patre. Ratio est quia non est distinctio Personarum in Deo, ni si ratione oppositionis relatiuz producentis, & producti, exillo principio fidei saltem proximo, videlicet : In diuinis omnia sunt vnum, vbi non obniai oppositio relativa: Personæ autem improductæ non essent oppolitæ, cum neutra esser ab alia: ergo neque essert distinctæ, atque adeo neque plures. Confirmatur. Nam si in Deo darentur duo ingenita, seu improducta, distingui non possent sec cundum relationes, vt constat ex dictis: ergo distinguenda forent secundum essentias diuinas ve infere optime S. Thomas quæst. 33. art. 4 ad 4, id autem implicat : ergo.

26. Obiicies primo Spiritus sanctus distingueretur à Filio, etiamsi non procederet ab illo : ergo etiam si darentur duæ personæingenitæ, quarum neutra procederet ab alia, essent inter le distinctæ: ergo nonideo implicant, quia non distinguerentur. Confirmatur nam in creatis plures effectus eiusdem causæ distinguntur realiter inter se, etiam si vnus abaltero non procedat: ergo etiam in diuinis duæ personæ ingenitæ distingui possent inter se, eriam si vna ab altera non pro-

cederet.

Respondeo negans antecedens. Ad confirmationem vade impliconcesso antecedete neganda est consequentia Quia si à crea- cent in ditis ad diuina valeret initantia, probaretur distinctio realis na- ingenitu turarum, & intellectionis à volitione, sicut datur in creatis. seu impro-Ratio discriminis est, quia in divinis ratione distinctionis virtualis omnia sunt vnum, nisi vbi obuiat oppositio relativa producentis, & producti. In creatis autem cum ea distinctio non detur, ve pote componens prædicata realiter contradictoria, indeabsque relatione producentis, & producti, contingere potest distinctio realis, sola compositione prædicatorum contradictoriorum

tradictoriorum, quorum capax non est entitas finita & limitata,

Qua ratio ne Spiritus fanctus est ingenitus 28. Obiicies (ccundo Spiritus sanctus est ingenitus ergo in diuinis dantur duo ingenita. Antecedens probatur, quia Spiritus sanctus non est genitus, cum non sit Filius, vnde dicitur in symbolo, Non factus, nec creatus, nec genitus, sed procedens: ergo est ingenitus, sicut Pater est improductus, co quodà nullo producatur. Respondeo, Spiritum sanctum esse ingenitum quatenus idem est, ac non genitus, non vero quatenus idem est, ac non productus.

#### SECTIO IV.

# Quo constituatur Pater in ratione principii proxime generațiui

Quid fit principium proxime generatiou. Vm munus sit Patris, Filium sibi æqualem, eiusdemque naturæ, & substantiægenerare Quærimus, quo constituatur Pater in ratione principii proxime generatiui. Principium proximum generatiuum dicitur illud, in
quo nullum desideratur requisitum ad generandum Filium
necessarium. Dissicultas ergo est; quo constituatur hiusmodi principium. An sola Paternitate, & essentia. An etiam aliis
prædicatis, aut persectionibus absolutis Patri cum Filio communibus, qualia sunt omnia attributa absoluta, videlicet,
omnipotentia, volitio, intellectio. In qua controuersia, vt clarius
procedamus, & certa deuidantur à dubiis

Principlum proxime generation non confituitar Filiatione.

30. Certum mihi est primo, Principium proxime generatiuum in actu primo non constitui Filiatione, etiam si ad illam
tamquam ad terminum productum terminetur. Ratio est.
Quia terminus productus est actus secundus principii proxime productiui, ad quod tantum pertinent, virtus productiua,
& requisita ad producendum, non vero ipsa productio. Ve
patet in omnibus causis creatis; ignis enim in ratione principij proxime caloris productiui, non constituitur ipso calore
producendo

producendo sed innata & intrinseca virtute propria, & applica tione ipsius ad passum. Idemque est de causa materiali in actu primo proximo ad recipiendam formam præcincta, quæ non constituitur forma recipienda, sed virtute propria,&

dispositionibus.

31. Certum mihi est secundo, Principium proxime generati- Principium vum claudere virtutem productivam Filij, que consistit in nerativum sola Paternitate, vt statutum est disputatione. 6 sectione. 1. claudit vicetenim absque virtute productiva Filij, non datur principium ductivam generatium: sicut absque virtute productiva caloris non da- Filij. tur principium calefactiuum: ergo principium proxime generatiuum dicit virtutem productiuam Filij, est consequenter dicit Paternitatem tanquam virtutem productiuam, siue principium quo. Imo, qui virtutem productiuam in absoluto constituunt, nobis in hac parte aduersari minime possunt; quippe libenter admittentes principium proxime generatiuum dicere Paternitatem tamquam conditionem virtutis productiua, & tamquam partem intrinsece constituentem principium quod generatiuum.

Certum mihiest tertio principium generatiuum claude- claudit etif re naturam, siue essentiam divinam, tamquam principium naturam, seu essentiam communicatinum, iuxta dicta disp. 7. sect. 3. concl. 4. Ratio wam divin a est, quia principium proxime generatiuum, & dicit virtutem productivam, & commmunicativam respectu Filij: vna enim sine altera imcompleta est: nam processio diuina productione . & cómunicatione comp'etur: ergo principiú generatiuum proximum, siue vicimo completum preter virtutem productiuam, nempe Paternitatem, dicet etiam virtutem communicatiuam, nempe essentiam, sine naturam dininam.

. 33. Difficultas ergo est. 1. An principium proxime generatiuum includat etiam communicationem, quam disp. 7. sect. 2. diximus esse solam intellectionem respectu Filij. Ratio dubitandi esse potest. Quia excomunicatio, neque est constitutiua virturis productiuz, cum hæc in solo relativo con sistat; neque virtutis communicatiuæ, cum ista sola sit essentia con-, stituta à nobis in intellectu divino, ergo neque erit constitutiva principij Zz 2

Digitized by Google

principij proxime generatiui consistentis in virtute productiua, & communicatiua, maxime cum communicatio videatur actus secundus principij communicatiui, sicut productio est actus secundus principij productiui: sicut ergo productio constitutiua non est in nostra sententia virtutis productiuz, ita neque communicatio constitutiua erit virtutis communicatiuæ.

Claudit etia intellectionem tamquam com, municatio-Qu Filij

Assero tamen. 1. communicationem respectu Filij, sci-34. licet intellectionem esse de constitutiuo principii proximè generatiui. Ratio est, quia communicatio in Diuinis se habet instar applicationis virtutis productiuæ, qua in actu. 1. vltimo, nem respe- & proxime completur: ergo sicut applicatio in creatis, quantumuis distincta à virtute productiua est de constitutiuo principii proxime productiui, ita communicatio in diuinis quantumuisà virture productiua, & communicatiua distincta, erit de constitutiuo principij proxime generatiui. Confirmatur, Pater quousque intelligatur cum intellectione non intelligitur cum omnibus requisitis ad generandum Filium, cum illum non possit nisi per intellectionem generare: ergo intellectio erit vnum ex requisitis complentibus actum primum, siuc principium proxime generatiuum.

Secunda difficultas est. An principium proxime generatiuum includat preter intellectionem catera omnia attributa ab soluta, scilicet omnipotentiam volitionem, immensitátem: De volitione specialis est difficultas, nam posterior est intellectione: ergo cum Filius procedat à Patre per intellectionem, volitio intellectione posterior non poterir præsuponi in Patre ad generationem Filij : ergo neque constituere princi-Pium proxime generatiuum Filij, quod Filium præcedere de-

bet origine.

Principium 36. proxime generatiuum attributa absoluta.

Assero tamen 2. Principium proxime generatiuum dicere volitionem, & omnia attributa absoluta. Ratio est, quia dicit omaia principium proxime generatiuum tale esse non potest, quin intelligatur habens omnia, quæ generatione donare debet Filio: at Pater generatione donat Filio volitionem, & omniaattributa absoluta: ergo vt intelligatur principium proximegeneratiuum Filij debet intelligi vna cum volitione, & omnibus attributis

attributis absolutis. Major videtur certa, nemoenim dat, aut concipitur donare quod in se non habet, aut concipitur non habere. Min. probatur ex concilio Florentino in definitione Fidei post medium ita statuente. Quoniam omnia, qua Patris funt, Pateriple unigenito Filio suo gignendo dedit prater esse Patrem: Quid autem sibi vult gignendo dare, nisi ex vi generationis donare: ergo Pater, dempta Paternitate, generatione donat Filio amorem, & omnia attributa absoluta vtrique communia.

Hinc emergit. 3. difficultas, qua videlicet ratione prin-Dicunturea cipium proxime generatiuum dicat ea omnia? non enim po- attributa, ve test ea dicere ve virtutem productiuam, neque ve virtutem intellection communicatiuam, neque vt communicationem, cum sola nem comintellectio talis sit respectu Filij, qua ergo ratione dicet volitionem, & attributa absoluta? Respondeo, dicere ea omnia, tamquam terminos intellectione communicandos. Dixi terminos, seu tamquam terminos, quia licet principium generatiuum ea omnia exigat ad generandum Filium, illis tamen formaliter non constituitur in esse principij, sed sola natura divina, & intellectione; Qua autem ratione ad integritatem principij generatiui pertineant dixi satis disputatione 9. se-Ctione. 1.

38. Obiicies primo communicatio est actus secundus, vel communicatio. quasi actus secundus virtutis communicatiuæ: ergo non po- catio est test constituere principium generatioum, etiam in esse proxi- adus seconmi, & completi consequentia probatur, quia actus secundus inc udere nulla ratione constituit actum primum, etiam in esse proximi, non potest & completi; id enim sola præstant requisita ab actu secundo actus primus distincta, & ad illum necessaria, communicatio autem est actus secundus virtutis communicatiuæ: ergo non potest constituere principium generatiuum, etiam in esse proximi, Respondeo concesso Antecedente, negans consequentiam. Ad probationem distinguo Maiorem; actus secundus non porest constituere actum primum illius cuius est actus secundus, concedo: alterius, nego & similiter distinguo Minorem communicatio est actus secundus virtutis communicatiuz, concedo; ynde illam non constituit, sed supponit est actus

### SECTIO HL

# An prima Trinicatis Persona ingenita sit, seu improducta.

Duplex nominis Inge-

TNgenitus dupliciter summi potest Primo pro non ge-Lnito, seu per veram generationem non producto, & mini acceptio hoc pacto ingenitum esse, non est proprium solius Patris, cum Spiritus sanctus non sit genitus, nec eius processio generatio. Secundo Ingenitus idem valer, ac improductus, seu à nomine procedens, aut nullum habens principium, a quo realiter procedat : non enim de principio virtuali instruitur disputatio. In hoc secundo sensu inquiritur. An prima Trinitatis Persona, nempe Pater, ingenita sit, seu improducta.

Pater ingeimprodu-Aus.

Concilium Nicznum

Toletanum

19. Assereudum est primo, Patrem ingenitum esse, seu impronitus est seu ductum. Conclusio est adeo certa, ve oppositum iure optimo censeatur erroneum, & iuxta aliquos contra Fidem. Probatur Prime ex omnibus. Nicænum 26. Sapenumere statuit. Vnus ingenitus Deus, & Pater, unus ex eo genitus, unigenitus Eilius, Deus verbum. Toletanum sextum cap. 1. vocat Patrem ingenisum. & Toleranum vndecimum in profes. sidei subinit. In profitetur Patrem ingenitum, vt colum.2. doceat, Spiritus fanctus, nec ingenitus, nec genitus creditur ne aut si ingenitum dixerimus, dues Patres dicamus, V bi Spiritus sanctus dicitur futurus Pater si ingenitus: si autem genitus non idem valeret ac improdu-Aus, sed idem quod non genitus, non sierer Spiritum futurum patrem, cum de facto nec genitus sit, nec Pater: ergo esse ingenitum, siue improductum proprium est Patris. Similiter loquuntur omnes fere Patres, Duo pro cunclis sufficiant, Augustipus lib. 15 de Trinit. cap. 26., aiens: Pater solus man 4th. ab alio, ideo, folus appelletus ingenitus, & Nazianzenus orachodogmate, & const. Episcop. Principium passis Pater Pater aluinde, nec a sei pse originem habet. Id est nec ab alio, nec à se ipso producitur.

**∆**ugustians Nazianze-

Difficultas

Difficultas tamen est in assignanda Theologica ratione, Communis conveniente Patrem ingenitum esse, sui improductum. & a Pat er ingenemine procedere, Probari solet assertio. Nams Pater produ-nitus sie seu dus esset; vel produceretur realiter à Deitate, & hoc non, cum Deitas realiter non sit à Paternitate, & realis distinctio inter producens, & productum necessaria sit, ne idem sit prime cipium suimpsius. Vel produceretur abalia Persona à tribus distincta, & neque hoc, quia daretur quarta Persona cotra Fidem. vel produceretur à Filio aut Spiritu sancto, & hoc etiam implicat, nam si Pater produceret Filium & producentur ab ipso, daretur in divinis mutua productio, idemque effet, si Pater produceret Spiritum sandum, & produceretur ab ipso: mutua autem productio impossibilis est, nam idem respectu ciusdem esser prius, & posterius in codem genere causa, quod implicat : ergo.

Hæctamen ratio visa est aliquibus insufficiens, eo quod mutua prioritas, & posterioritas in eodem genere causæ, seu quod idem est, mutua duarum productio, non demonstraretur magis repugnans, quam mutua caufalitas in diuerfo genere causa. Nam mutua causalitas in codem genere ideo repugnat, quia idem esset prius, & posterius respectueius dem. Idem contingeret in mutua causalitate in diverso genere caufx, nec tamen repugnat: ergo neque in codem genere repugnabit Quod si tota implicantia mutuæ causalitatis consisteret in prioritate, & posterioritate respectu einsdemineodem genere, eam non sequi, probatur ita. Nam prioritas causæ respectu effectus stat in eo quod causa producat effectum,& non producatur ab illo, posterioritas insuper effectus respectu causæ in eo, quod effectus producatur a causa, & cam non producat: ergo si causa, & effectus mutuo se producerent, nulla staret in ipso prioritas, & posterioritas in codem genere causæ sed simultas.

22 Confirmatur. Nam inter divinas personas nulla est possibilis prioritas remporis, cum omnes sint coaterna; neque prioritas naturat cum vna non possit existere sine altera: ergo politifisment m est prioritas realis a que, suo originis, a similis politiforitas. Prioritas autem originis à que stavince, quod

quod vna Persona producat alteram, quin vicissim producatur ab illa similiter posterioritas originis stat in eo, quod vna Persona producatur ab altera, quin ista producat illam: ergo si mutuo se producerent, neutra esset prior, neque posterior altera: ergo mutua prioritas, & posterioritas non probat impossibilem, inter diuinas Personas, mutuam productionem.

Communis ratio firma, & efficax declaratur,

His tamen non obstantibus, existimo rationem illam quoad substantiam efficaciter intentum euincere, suppositis Fidei principiis, quod tres tantum sint Personæ divinæ, & quod ex illis, Filius, & Spiritus Sanctus à Patre procedant. Nam connaturaliter mutua duorum, aut trium ad inuicem productio impossibilis est, vndequaque hoc contingat, non minus quam idem producere se ipsum; quod principium nullus hactenus Theologorum, aut Philosophorum vocauit in dubium, quod autem illius probatio sit difficilis, non minuit eius veritatem, nam prima principia, si negarentur, difficillimam haberent probationem, & non semel quod verum est, difficilius probatur à nobis. Ratio autem illius principii est, quia naturaliter prius est rem esse, quam operari, vude quælibet operatio naturaliter præsupponere debent existens suum principium: existentia autem alicuius principij connaturaliter procedere non potest à præsupponente illam, quotidiana id experientia demonstrante: ergo cum Filius, & Spiritus san-Aus necessario connaturalissime procedant à Patre, necessario supponere debent existentem Patrem: ergo hic ab illis procedere non potest.

24. Dixi connaturaliter, vt præscinderem ab ea Philosophica quæstione, An idem se ipsum, & duo se mutuo possint diuinitus producere. Nam licet in creatis pars assirmativa teneatur, eo quod de ratione creaturæ non sit, produci modo
sibi connaturaliter debito. In divinis autem de ratione perso
næ procedentis est, vt producatur modo sibi connaturalissime
debito; cumque iste præsupponat necessario principium existens, inde persona producens a produsta procedere non potest, quia principium non potest nisi connaturalissime produci:
cere, & terminus non potest nisi connaturalissime produci:
connaturalis autem produstio præsupponere debet principium

pium existens: ergo & omnis divina processio præsupponere debet patrem existentem, & consequenter minime valentem à persona ab illo procedente produci.

Asserendum est secundo, solum Patremin Trinitate per- solus Pater fonarum ingenitum esse, seu improductum conclusio est de- ingenitus est, seu imside quatenus asserens, Filium, & Spiritum sanctum à Patre productus. procedere, ex scripturæ, & Conciliorum testimoniis firmantibus viriusque personæ processionem à Patre. Ratio est quia non est distinctio Personarum in Deo, nisi ratione oppositionis relatiuz producentis, & producti, exillo principio fidei saltem proximo, videlicet : In diuinis omnia funt vnum, vbi non obniat oppositio relativa: Persona autem improducta non essent oppolitæ, cum neutra esset ab alia: ergo neque essent distinctæ, atque adeo neque plures. Confirmatur. Nam si in Deo darentur duo ingenita, seu improducta, distingui non possent sec cundum relationes, ve constat ex dictis: ergo distinguenda forent secundum essentias diuinas ve infert optime S. Thomas quæst. 33 art. 4 ad 4, id autem implicat : ergo.

Obiicies primo Spiritus sanctus distingueretur à Filio, etiamsi non procederet ab illo : ergo etiam si darentur duæ personæingenitæ, quarum neutra procederet ab alia, essent inter le distinctæ: ergo nonideo implicant, quia non distinguerentur. Confirmatur nam in creatis plures effectus eiusdem causæ distinguntur realiter inter se, etiam si vnus abaltero non procedat : ergo etiam in diuinis duæ personæ ingenitæ distingui possent inter se, etiam si vna ab altera non pro-

cederet.

Respondeo negans antecedens. Ad confirmationem vinde implie concesso antecedete neganda est consequentia Quia si à crea- cent in ditis ad divina valeret initantia, probaretur distinctio realis na- ingenitu turarum, & intellectionis à volitione, sicut datur in creatis. seu impro-Ratio discriminis est, quia in divinis ratione distinctionis virtualis omnia sunt vnum, nisi vbi obuiat oppositio relativa producentis, & producti. In creatis autem cum ea distinctio non detur, ve pote componens prædicata realiter contradictoria, indeabsque relatione producentis, & producti, contingere potest distinctio realis, sola compositione prædicatorum contradictoriorum  $\mathbf{Z}_{\mathbf{z}}$ 

tradictoriorum, quorum capax non est entitas finita & limitata,

Qua ratio ne Spiritus fanctus est ingenirus 28. Obiicies secundo Spiritus sanctus est ingenitus ergo in diuinis dantur duo ingenita. Antecedens probatur, quia Spiritus sanctus non est genitus, cum non sit Filius, vnde dicitur in symbolo, Non factus, nec creatus, nec genisus, sed procedens: ergo est ingenitus, sicut Pater est improductus, eo quodà nullo producatur. Respondeo, Spiritum sanctum esse ingenitum quatenus idem est, ac non genitus, non vero quatenus idem est, ac non productus.

#### SECTIO IV.

# Quo constituatur Pater in ratione principii proxime generațiui

Quid fit principium proxime generativă, Vm munus sit Patris, Filium sibi æqualem, eiusdemque naturæ, & substantiæ generare Quærimus, quo constituatur Pater in ratione principii proxime generatiui. Principium proximum generatiuum dicitur illud, in
quo nullum desideratur requisitum ad generandum Filium
necessarium. Dissicultas ergo est; quo constituatur hiusmodi principium. An sola Paternitate, & essentia. An etiamaliis
prædicatis, aut persectionibus absolutis Patri cum Filio communibus, qualia sunt omnia attributa absoluta, videlicer,
omnipotentia, volitio, intellectio In qua controuersia, vt clarius
procedamus, & certa deuidantur à dubiis

Principium proxime generatiuú non con tratitar Filiatione.

30. Certum mihi est primo, Principium proxime generatiuum in actu primo non constitui Filiatione, etiam si ad illam
tamquam ad terminum productum terminetur. Ratio est.
Quia terminus productus est actus secundus principij proxime productiui, ad quod tantum pertinent, virtus productius,
& requisita ad producendum, non vero ipsa productio. Ve
patet in omnibus causis creatis; ignis enim in ratione principij proxime caloris productiui, non constituitur ipso calere
producendo

producendo sed innata & intrinseca virtute propria, & applica tione ipsius ad passum. Idemque est de causa materiali in actu primo proximo ad recipiendam formam præcincta, quæ non constituitur forma recipienda, sed virtute propria,& dispositionibus.

31. Certum mibi est secundo, Principium proxime generati- Principium vam claudere virtutem productiuam Filij, que consistit in neratiuum fola Paternitate, vt statutum est disputatione. 6 sectione. 1. claudit vitetenim absque virtute productiva Filij, non datur principium ductivam generatiuum: sicut absque virtute productiua caloris non da- Filij. tur principium calefactiuum : ergo principium proxime generatioum dicit virtutem productivam Filij, est consequenter dicit Paternitatem tanquam virtutem productiuam, siue principium quo. Imo, qui virtutem productiuam in absoluto constituunt, nobis in hac parte aduersari minime possunt; quippe libenter admittentes principium proxime generatiuum dicere Paternitatem tamquam conditionem virtutis productiuz, & tamquam partem intrinsece constituentem principium quod generatiuum.

32. Certum mihiest tertio principium generatiuum claude- claudit etis re naturam, siue essentiam divinam, tamquam principium naturam, communicatiuum, iuxta dica disp. 7. sect. 3. concl. 4. Ratio vam divin a est, quia principium proxime generatiuum, & dicit virtutem productivam, & commmunicativam respectu Filij: vna enim sine altera imcompleta est: nam processio diuina productione & cómunicatione comp'etur: ergo principiú generatiuum proximum, sive vitimo completum preter virtutem productiuam, nempe Paternitatem, dicet etiam virtutem communicatiuam, nempe essentiam, sue naturam divi-

. 33. Difficultas ergo est. 1. An principium proxime generatiuum includat etiam communicationem, quam disp. 7. sect. 2. diximus esse solam intellectionem respectu Filij. Ratio dubitandi esse potest. Quia excomunicatio, neque est constitutiua virturis productiuz, cum hæc in solo relativo con sistat; neque virtutis communicatiux, cum ista sola sit essentia con-, stituta à nobis in intellectu divino, ergo neque erit constitutiva  $Z_{z}$ principij

Digitized by Google

principii proxime generatiui consistentis in virtute productiua, & communicatiua, maxime cum communicatio videatur actus secundus principij communicatiui, sicut productio est actus secundus principij productiui : sicut ergo productio constitutiua non est in nostra sententia virtutis productiuz, ita neque communicatio constitutiva erit virtutis communicatiuæ.

Claudit etia 34. intellectionem tamquam com, municatio-**Au** Filij

Assero tamen. 1. communicationem respectu Filij, scilicet intellectionem esse de constitutiuo principii proxime generatiui. Ratio est, quia communicatio in Diuinis se habet instar applicationis virtutis productiuæ, qua in actu. 1. vitimo, nem respe- & proxime completur: ergo sicut applicatio in creatis, quantumuis distincta à virtute productiua est de constitutiuo principij proxime productiui, ita communicatio in divinis quantumuisà virtute productiua, & communicatiua distincta, erit de constitutiuo principij proxime generatiui. Confirmatur, Pater quousque intelligatur cum intellectione non intelligitur cum omnibus requisitis ad generandum Filium, cum illum non possit nisi per intellectionem generare: ergo intellectio erit vnum ex requisitis complentibus actum primum, siue principium proxime generatiuum.

Secunda difficultas est. An principium proxime generatiuum includat preter intellectionem catera omnia attributa ab soluta, scilicer omnipotentiam volitionem, immensiatem: De volitione specialis est difficultas, nam posterior est intellectione: ergo cum Filius procedat à Patre per intellectionem, volitio intellectione posterior non poterit præsuponi in Patre ad generationem Filij : ergo neque constituere princi-Pium proxime generatiuum Filij, quod Filium præcedere de-

bet origine.

Principium 36. proxime geperatiuum attributa absoluta.

Assero tamen 2. Principium proxime generatiuum dicere volitionem, & omnia attributa absoluta. Ratio est, quia dicit omaia principium proxime generatiuum tale esse non potest, quin intelligatur habens omnia, quæ generatione donare debet Filio : at Pater generatione donat Filio volitionem, & omnia attributa absoluta: ergo vt intelligatur principium proximegeneratiuum Filij debet intelligi vna cum volitione, & omnibus attributis

attributis absolutis. Major videtur certa, nemoenim dat, aut concipitur donare quod in se non habet, aut concipitur non habere. Min. probatur ex concilio Florentino in definitione Fidei post medium ita statuente. Quoniam omnia, qua Patris funt , Pateriple unigenito Filio suo gignendo dedit prater esse Patrem: Quid autem sibi vult gignendo dare, nisi ex vi generationis donare: ergo Pater, dempta Paternitate, genetatione donat Filio amorem, & omnia attributa absoluta vtrique communia.

Hinc emergit. 3. difficultas, qua videlicet ratione prin-Dicuntures cipium proxime generatiuum dicat ea omnia? non enim po- attributa, ve test ea dicere ve virtutem productivam, neque ve virtutem intellection communicativam, neque vt communicationem, cum sola nem comintellectio talis sit respectu Filij, qua ergo ratione dicet volitionem, & attributa absoluta? Respondeo, dicere ea omnia, tamquam terminos intellectione communicandos. Dixi terminos, seu tamquam terminos, quia licet principium generatiuum ea omnia exigat ad generandum Filium, illistamen formaliter non constituitur in esse principij, sed sola natura divina, & intellectione; Qua autem ratione ad integritatem principi generatiui pertineant dixi satis disputatione 9. setione. 1.

38. Obiicies primo communicatio est actus secundus, vel communicatio quasi actus secundus virtutis communicatiuæ: ergo non po- catio est test constituere principium generatioum, etiam in esse proxi- adus secunmi, & completi consequentia probatur, quia actus secundus includere nulla ratione constituit actum primum, etiam in esse proximi, non potest & completi; id enim sola præstant requisita ab actu secundo actus primus distincta, & ad illum necessaria, communicatio autem est actus secundus virtutis communicatiuæ: ergo non potest consituere principium generatiuum, etiam in esse proximi, Respondeo concesso Antecedente, negans consequentiam. Ad probationem distinguo Maiorem; actus secundus non potest constituere actum primum illius cuius est actus fe-

cundus, concedo: alterius, nego & similiter distinguo Minorem communicatio est actus secundus virtutis communicatiuæ, concedo; vnde illam non constituit, sed supponit est

actus

actus secundus virtutis productiuz, nego. Et nego consequentiam, quia communicatio non est actus secundus principij proxime generatiui, huius enim actus secundus est Filius, vnde communicatio poterit principium proxime generatinum constituere. Nec mirum est actum secundum virtutis communicativa constituere vna cum illa actum primum respectu Filij, cum respectu istius sit applicatio virtutis productiuz. Etenim signis haberet virtutem se applicandi ligno, applicatio esset actus secundus virtutis applicatiuz, & vna cum illa constitueret actum primum respectu ignis in ligno producendi.

Alia obiectio 40. se haberer instar applicationis **BOC** possei condituere Filium.

Obiicies 2. si intellectio divina se haberet instar applicafintellectio tionis virtutis productiuz, non posset constituere Filium: ergo non ita se habet, vnde nec constituet principium proxime generatiuum. Sequela probatur, quia applicatio virtutis productiux non costituit terminum productum, sic applicatio ignis ad lignum non constituit ignem in ligno productum : crgo si intellectio esset applicatio virtutis generatiuz, non posset terminum genitum constituere. Respondes negans sequelam. Ad probationem distinguo Antecedens pura appliratio virtutis productiuz non constituit terminum productum, concedo: applicatio, quæ simul sit vnio, vel quasi vnio interpartes, vel quasi partes termini producti, nego: vnde falsa est consequentia, quia intellectio ita est applicatio virtutis generatiuz, vt simul sit vnio, & communicatio, siue coniunctio naturæ diuinæ cum Filiatione: sicut ergo vnio est de constitutiuo torius ex partibus, & ipsa resultantibus, ita intellectio est de constitutiuo Filij resultantis ex natura diuina, & Filiatione intellectione conjunctis.

Obiicies. 3. contra tertium assertum. Amor est posterior Filio: ergo supponit illius generationem: ergo principium generatiuum dicere non potest amorem, etiam vt purum terminum; quidquid enim dicit principium generatiuum precedere debet terminum genitum. Antecedens probatur, nam-Bilius constituitur natura divina, intellectione, & Filiatione, que omnia generis intellectivi sunt, amor autem est generis volitiui: genus antem volitiuum posterius est ge-DCIC

# Disp.XVI. De Persona Filij. Sect.IV. 365

nere intellectivo: ergo etiam Filio, qui generis intellectivi eft.

Respondeo negans Antecedens de amore in Patre in Patre pres 42. illo enim præcedit Filium cum ca omnia Pater generatione cedit genei communicare debeat Filio. Ad probationem concessa Maio- ratio ri, distinguo Minorem, genus volitiuum est posterius genere intellectivo essentiali & absoluto, concedo, notionali nego. Quia cum istud producatur à Patre adiuncta communicatione omnium, quæ Patri cum Filio sunt communia, inde amor Patri cum Filio communis procedere debet in Patre productionem Filij vt illi à Patre communicetur, etiam si relatio Filij generis intellectiui sit. Alia, quæ hic obiici possunt solutaetiam à nobis sunt in superioribus maxime disp. 10. sect. 4. in fine.

# 森林·林林·林林·林林·林林·林林·林林·林林·林森

### DISPVTATIO XVI.

# De secunda Trinitatis Persona vempe Filio.

ECVNDA Trinitatis Persona dicitur Filius, Verbum, Imago, & sapientia Patris, verus Deus de Deo vero, eiusdemque substantiæ,naturæ, & essentiæ

cum Patre; atque adeo consubstantialis, & æqualis illi. Insuper cum Filius procedat per intellectionem à Patre, vt dictum est disp. 7. & 10. art. 8. præsentis instituti erit expendere, per quam intellectionem procedat. An videlicet per solam cognitionem essentiæ; an etiam attributorum, & relationum; vel etiam creaturarum possibilium, & impossibilium; aut etiam per cognitionem liberam suturorum, & existentium. Quæ omnia singillatim integra hæc & sequens disputatio declarabunt.

#### SECTIO I.

An secunda Trinitatis Persona sit proprie Filius, verusque Deus aqualis Patri.

Secunda Trinitatis Petiona vere, & preprie Filius eft.

2. A Sserendum est primo, secundam Trinitatis Personam esse vere, & proprie Filium, eiusdemque processionem esse veram & propriam generationem. Conclusio est de side. Psalm. 2. Filius meus es su, ego bodie genui se. Quod testimonium Paulus, ad sirmandam Christi dininita-

tem,

rem, sic ponderat ad Hæbreos. 1. Cui enim Angelorum dixis Deus , Filius meus es tu, ego hodie genui te. Pfalm. 109. Ex vtero ante luciferum genuite. Ilaiæ 53. Generationim eius quis enarrabit ? Matth. 16. Tu es Christus Filius Dei viui. Luca 1. Filius Altissimi vecabitur. Ioan.1. Vnigenitus qui est in sinu Patris. Et cap.3. Filium suum vnigenitum daret. Et iterum In nomine vnigeniti Filij Dei. 1. Ioan. 4. Filium fuum Vnigenitum mifit Deus. & cap. 5. Ve simus in vero Filio eius. Quæ omnia, & alia innumera scripturæ testimonia, apertissime conuincunt, secundam Trinitatis Personam esse vere, & proprie Filium eiusque processionem à Patre veram, & propriam generationem Conciliis, & Patribus vno ore, vnoque Spiritu hanc veritatem contestantibus.

3. Confirmatur primo, Nam si segunda Trinitatis Persona non esset vere, & proprie Filius, neque prima esset vere, & proprie Pater ; cum Pater & Filius correlata sint : ergo cum prima sit proprie Pater, ve vidimus disp. præcedenti, secunda erit proprie Filius. Confirmatur secundo, nam Christus Dominus acculatus fuit, quod se prædicaret Filium Dei loan io. Nos legem habemus , & scoundam legem debat more , quia Estique Dei se feat. Non autem suit accusatus, quia secisset se Filium Dei adoptiuum ; nec quia fecisset se modo aliquo im+ proprio Filium, ve pater dum interroganti facerdoti Marci 14: Tu es Christus Dei benedicti? Iesus dixit : Ego sum : ergo accufatus est, quia faciebat se Filium Dei naturalem, vera & propria generatione procedentem à Patte : ergo cum Christus Dominus affirmet, Ego fum; naturalis vera generatione proecdens, tenendus est Filius. . . . di auamair muilmood

4. Circa secundam sectionis partem, vix numerari possunt errores circa hæreticorum errores negantium Filij divinitatem, æqualita- divinitatem temque cum Patre. Potissima huius hydræ venenata capita Filij. fuerunt. Arriani docentes Verbum minoris esse dignitatis, inferiorisque naturæ cum Patre, hujusque libera voluntate factum, & consequenter non Deum, sed creaturam esse. Insuper Maniehaus, & Apollinaris, qui verbo tenus farebantur, Filium eiusdem esse substantiæ cum Patre, re ipso tamen minorem afferebant. Præterea Donatiani & Donaitstæ agout a referente AAa

reference Augustino lib. de hæresibus, hæresi 69. Denique Illi omnes, qui Christum Dominum, non Deum, sed purum hominem esse putabant, cuiusmodi suerunt Ebionitæ, Cerinthus, Carpocrates, Theodoretus Berillus, Marcellus, Photinus. Nestorius, Georgius dauid, Seruetus, Caluinus, & Alij.

Divinitas Fili Conpturis, & Conciliis stabilita.

Asserendum est secundo, secundam Trinitatis personam, nempe Filium, esse verum Deum. Conclusio est de fide. Ioan, 10. Ego & Pater vum sum sumus & 1. Ioan. 5. Tres sant qui testimonium dant in calo Paser , Verbum , & Spiri:us sanctus , & hi tres vnum sunt. Non autem sunt vnum in relationibus: ergo in effentia, seu natura divina; atque adeo vnus idemque Deus. Insuper Ioan. 14. Creditis in Deum, & in me credite. Ac si diceret Christus si creditis in Deum in me credite, quia Deus, in quem vos creditis, ego sum. Ioan. 10. Dominus meus, & Deus mens. Vbi Thomas alioqui incredulus Christum Dominum, ac Deum confitetur. Idem clarissime intonat Ioannes cap. 1. In principio erat Verbum, & Verbum eras apud Deum, & Deus eras Verbum. Eandemque veritatem ex circuminsessione divinarum personarum, iuxta illud Ioan. 14. Egoin Patre, & Pater in me est, & 17 sicut in Pater in me, & ego in te, colligunt Concilium Nicanum lib. 2. S. illud, & innumeri Patres. 1. Ican. 5. ul simus in vero Filio eius, hic est verus Deus.

Athanafius Hilarius Ambrofius Thomas.

Confirmatur ex Apostolo Roman. 9. Ex quibes eff Chri-Les Magnus fins secundum carnem , qui est super omnia Dens benedictus in secula: Vnde Filij diuinitatem colligunt Prima synodus Antiochena in professione fidei missa ad Paulum Antiochenum. Concilium Nicænum lib. 2. § que mede. Et omnes Patres. Insuperad Philip. 2. Quid cum in forma Dei effer, non rapinam arbieratus est, esse se aqualem Deo. Vbi forma Dei idem est ac diuinitas contestantibus Patribus. Augustinus lib. 1. de Trinit. cap.7. & II. Leo Magnus serm. 3. de Nativitate Domini cap. 2 Athanasius dialogo 1 de Trinit. Hilarius lib. 12 de Trinit. col 3. Ambrosius lib. 2. de side cap. 4. col. 2. S. Thomas Philip. 2. sectione 2. & innumerialij, ex eo Pauli testimonio Filijdiuinitatem colligentes.

The Et ratio est prime, quia Filius proprie talis, veraque generations ratione procedens à Patre, debet accipere aliquid proprium Primit ratio Patris, & procedere in similitudinem naturæ Filius autem ac- pro divinicipere non potest à Patre Paternitatem; ergo accipit divinita- sumpta ex tem qua veruselt Deus. Insuper, non potest procedere in simi- processione. litudinem naturæ, nisi habeat eandem cum Patre naturam: ergo debet esse verus deus non minus quam Pater.

Secunda, quia solius Dei proprium est authoritate pro- secunda repria miracula patrate iuxta illud Psam. 17. (Qui facit mirabi- tiosumpta lia solus.) Psam. 75. (faciens mirabilia tu es Deus solus.) Et ex authori-Psalm. 135. (Quia facit mirabilia magna solus.) Videlicet au- patrandi thoritate propria Christum autem id præstitisse, certum est, miracula, Tum quia nomine & authoriate propria dominabatur creaturis. Marci 9. (Surde & mute Spiritus, ego præcipiotibi: exi ab eo ) Lucæ 4. (Imperauit febri, & dimit siillam. ) Matth. 8. (Imperauit ventis, & facta est tranquillitas magna.) Tum etiam quia concessit aliis potestatem miracula patrandi. Math. 10. & Lucæ 10. (Ecce dedi vobis potestatem calcandi super serpentes & super omnem virtutem inimici.) Tum præterea, quia eius nomine Apostoli miracula faciebant Luca 10. (domine etiam demonia subiiciuntur nobis in nomine tuo. Actorum 3. (In nomine Ielu Christi Nazareni surge & ambula. ) Tum denique, quia propria authoritate Christus instituit nouæ legis sacramenta.

Tertia, quia intima cordium penetratio, futurorumque fumpta ex prædictio, non ab alio participata, sed à se ipso habita, & non penetration indignes alterius reuelantis testimonio, argumentum est di- ne cordium, se prædi uinitatis. Hieremiæ. 17. (Prauum est cor hominis, & inscru- aione suratabile, quis cognoscet illud? Ego Dominus scrutans corda, & torum. probans renes.) 3. Regum 8. (Tu folus nosti omnia corda Filio. rum hominum) Isaiz 41. (Annunciate quæ ventura sunt in futurum, & sciemus quia dicitis vos.) Hæc autem Christo Domino conuenire testatur ipse Apoc.2. (Ego sum scrutans corda & probans renes.) Et loan. 2. (eoquod ipsa nosset omnes, & quia ei opus non erat, ve quis testimoni u perhiberet de homine; ipse enim sciebat, quid esset in homine. ) Quod nullus Prophetaru de te dicere poterat, imo nulla pura creatura quantuuis sanctissima, vipote indigens testimonio alterius reuelantis secreta cordium,& futura prædicentis. AAa

Impta'à creatione tione.

Quarta, Nam creatio ordis, ciusdemque conservatio. divinitatis etiam argumentum est. Isaia 44. Ego sum Dominus. orbis , ciuli extendens extes folus , fabiliens terram , de nullus mecam. Iab.g. con versa. Ani extendit eules solus. Hac autem Filio convenire certum est. Ioan. 1. Omnin per ipsum facta sunt & sine ipso factum est nihil. Iterum, Mandus per ipfum factus est. & cap.5. Descumque. Parer facis, & Filius similiter facis. Ad Colos. 1. Omnia per ipsume creata funt. Ad Hebrecos L. Tu Domine initio tarann fundafii. spiens manuam tuarum funt suli. 1. Corinch. 8. Fras Damians Iesas, Christus, per quencamnia, Confirmatur, nam de Persona · Verbi dicum est Psalm. 31. Verbo Domini ce li firmati suns. Ez-Proverb, 8. Quando athera firmabat sarsum, &c. cum co eram enntta camponen). Et Ecclefiastici 24. Ego fici in calis, va oriresur lumen indeficiens. Ergo creatio orbis non minus est. Filis. quam Patris, & consequenter iste non minus Deus, quamille.

Filius eft lis Patri.

Asserendum est terrio, Filium esse Deum zqualem Pa-Deus aqua tri. Conclusio est etiam de fide contra Arrianos aliosque hay reticos superius recensitos. Tum ex Symbolo, Tota tres Per, ena coaterna fibi suns: & coaquales. Et iterum de Christo. Aqua. lis Patri secundum divinitatem, minor Patre secundum humanis satem. Apostolus ad Philip, 2. Quicum in forma Des effes nen rapinam arbitratus est, esse se aqualem Deo. V bi forma Dei, ident est ac divinitas, seu essentia divina. Ita omnes Patres cum Athanasio dialogo L de Sansta Trinit. contra Anomæum. Es disputatione contra Arrium habita in Concilio Niczno. Et orat. 2. contra Arrianos Es alibi frequenter. Si ergo Christus eandem divinitatem habet cum Patre, consequens est æqualent esse illi. Insuper si rapina non est æqualitas cum Patres ergo propria est Filij, & non aliena, qualis ad rapinam no cellaria crat.

Evrillus. Augustiaus. Balling.

Confirmatur. Nam Ioan 5. Iudæi quærebant interficere Christum, Quia non folum foluebat fabbatum, fed etiam Pagrem suum dicebat Deum , aqualem se faciens Deo. Vbi Ioannes observat, non falsam existimationem Iudzorum, sed veram intelligentiam verborum Christi, quam etiam inimici oius perceperunt, scientes, Filium Dei naturalem non posse non allam & furnia pradi . . . . . . . . . . . . . BAA

esse Patrizqualem. Quocirca prædictis Verbis Euangolista Ambrosus simul refert; Christum Dominum virtualiter saltem; & im-Athanasius. plicite dixisse suam æqualitatem, & Iudæos intellexisse, non clem. Rom. tamen credidisse. Ita sentiunt eius loci expositores Cyrillus, Marcellus Augustinus, Basilius, Ambrosius, Hilarius, Athanasius, & Gaius. alij. Insuper, æqualitatem Filij cum Patre tradiderunt ex-Nicani presse Clemens Romanus epist, 1. ad Iacobum fratrem Do-Patres, mini col. 10. Marcellus Papa epist. 1. ad Salomonem. Gaius Papa epist. vnica col.3. Damasus in professione Fidei ad Paulinum Tesal Patres Nicenilib. 1. Concilij Nicæni S. ne quaras. Et innumeri Patres, quos videas apud eruditissimum Ruiz. dilp.44.1c.4.7.

Ratio vt Prima, quia cum vnus tantum sit Deus, Filius Mal tiplex hoc ipso non potest esse Deus minor Patre, aliter duo essent equalitate Dij, vnus altero maior : ergo crit Deus æqualis Patri. Secunda, Patris, & quia in co, in quo Pater, & Filius funt vnum, & idem, nulla Filip porest esse inæqualitas: Pater autem, & Filius sunt vnus idemque Deus: eademque divinitas; ergo Filius non potest esse inæqualis Patri. Terria, Nam in creatis inæqualitas Filiorum prouenit ex defectu principij generatiui; vel ex defectu rei corruptibilis quæ per incrementum debet successive perfici. Hæcautem omnia manifestissime pugnant in divinis: ergo & inæqualitas Filij cum Patre. Vnde celebre est illud Basilij lib.4. contra Eunomium paulo post initium. Si genitus miner est co, qui genusi, non est culpa geniti. sed genitoris imbecillitas. Atque adeo inæqualitas Filij contumelia potius, & oppro-

# SECTIO IL

brium osset Parris, quam gloria.

An secunda Trinitatis Persona est vere, & proprie Verbum.

TEgarunt, Valentinus referente Irenzo lib. 1. c.t. Pau- negantes lus Lamosatensis, Marcellus, & Photinus referente Filium esse Epiphanio hæresi 71. & 73. Porphyrius Gentilis referente prie Verbum A A a 3 Theophy

Theophylacto in Ioan.cap. 1. ad illud. Hoc erat In principio apud Deum. Arriani referente Athanasio, orat. 5. contra Arrianos. Leuissima hareticorum fundamenta, corumque contra diuini Verbi veritatem delirantia somnia videas, vt rideas, apud Ruiz disp. 5 s sect. 2. Parum, aut nihilab his distat Origenes tomo; seu lib. r. commentariorum ad Euangelium Ioannis docens, Christum Dominum non proprie, sed metaphorica dici logon, seu Verbum. sicut appellatur lux, leo agnus, lapis, &c.

vere & protestante" loanne.

Asserendum est, secundam Trinitatis Personam, nempe prie Verbu, Filium, absque vlla improprietate, aut metaphora, vere & proprie esse Verbum. Hanc conclusionem existimat P. Ruiz disp.55. lect 4 ita esse cum side Catholica coniunctam, ve error sit, meraphoram, aut improprietatem in Verbo concedere. Probatur primo ex Ioan.1. In principio erat Veibum, & Verbam erat apud Deum, & Deus en at Verbum. Vbi cum potissima cu. 2 Ioannis, euangelium exordientis esset, manisestare secundam Trinitatis Personam, eiusque divinitatem; alienum à ratione prorsus foret, nomé improprium, vel metaphoricum assumere ad manifestandam Personam, quam potissimum prædicare volebat; maxime cum nomen Verbi toties, tantaque constantia à loanne inculcatum sit, nec aliud assumptum quo innueret meraphoram, & rem nomine proprio declararet. Ad rem est illud Cyrilli lib 1. thesauri cap. 1. Frustra miramur Enangelistä & qu'si magnum quid proprium tonasset, conitrui Filium appells mus, nist Verbum quasi proprium, mitabile, & inausitum pre-Bunciaffet.

Cytillus zem expli-CADS.

> Probatur secundo ex 1. Ioan.5. Tres sunt qui testimonium dant in calo, Pater: Verbum, & Spiritus Sanctus. Vbi non poneretur Verbum inter Patrem & Spiritum sanctum, nistanta proprietate foret Verbum quanta Pater est Pater, & quanta Spiritus S. est Spiritus S. Maxime cum ea dictione Tres lignificeter Personarum numerus, & distinctio, vnde opportunum erat singulis personistribuere proprium nomen, quo vicissia distinguntur inter se. Confirmatur, nam omnia, quæ in co testimonio continentur propriissima sunt, & quæ subsequentut scilicer, Hitres voum suntiergo nvllum stat fundamentum ad impingendam metaphoram, & improprietatem soli Verbo.

> > 17. Probatut

# Disp.XVI. De Persona Filij. Sect.IV. 373

17. Probaturtertio ex Patribus Clemens Romanus epist. 1. Patres idem ad Iacobum Fratrem Domini. (Patris vere Filius est Verbum.) Clement, Vbi aduerbium vere nam solum ad Filium, sed etiam ad Ver- Athanasius, bum referri debet. Athanasius orat. 2. contra Arrianos, (Ver-Anselmus, Cyrillus, bum verum & vnicum Dei.) Anselmus in monal.cap. 45. Augustiaus, (Liquet Filium esse verum Verbum) Cyrillus lib, 7. thesauri c. 1. (Vt hoc nomen, quasi proprium Filij elegisse videatur, /In principio inquit: erat Verbum, & yerbum erat apud Deum,) &c. Vides quomodo iplum elle Filij secundum naturam hoc nomen significat. Denique Augustinus lib.15. de Ciuitate c.11. (Verburn quod foris sonat, signum est Verbi, quod intus later, cui magis Verbi competit nomen. Nam illud, quod præfertur carnis ore, vox Verbi est ) vbisanctus Doctor clarissime docer, yerbum mentis proprius & verius Verbum esse, quam verbum oris; atque adeo verbum eo proprius tale esse, que perfectius intus ex mente procedir : verbum autem diuinum perfectissime intus, seu ad intra, ex mente procedit:ergo perfectissime, & propriissime verbum erit.

18. Ratio oft prima. Nam quidditas verbi oft, quod sit terminus Filium esse intelligendo productus, Teu per intellectionem sibi reali iden- vere & protitate immediate conjunctam procedens: Filius autem verissime & propriissime est terminus intelligendo productus, blicut. seu per intellectionem sibi reali identitate immediate ioniun-& propriistime verbum. Secunda, quia si Filius metaphorice tantum esset verbum, non esset proprie verbum; atque adeo absolute negate posset, esse verbum. Tertia, quia nihil prohibet, locutiones sacras, Filium toties appellantes verbum, vsurpari stricte & proprie: ergo ita viurpandæ funt, ex regula Augustini, scripturas sacras in rigoroso, & proprio verborum sensu accipiendas esse,

quandiu ita possint vsurpari. Sed difficultas est prima, an solus Filius sit verbum. Solus Filius Ratio dubitandi est eadem illa, quam proposuimus disp. 10. pro est cur. generatione Filij potius quam Spiritus. Respondeo ergo ex

ibi dictis sect. 8. solam secundam Trinitatis Personam esse Verbum, seut sola illa Filius est. Quia cadem est veriusque

ratio

flatio bi à nobis ex professo tradita, videlicer, quia solus Filius procedit per intellectionem ranquam rationem formalem 5 communicandi, eique reali identitate immediate conjungitur, inquo non minus stat ratio Verbi divini, quam Filipatque adeo sicut sola secunda Trinitaris Persona Filius est, sola eriam illa Verbum erit.

Paleus proprie dicitar lermo Da.

Secunda difficultas, An sicut Filius proprie dicitur Verbum Dei,ita etiam appellari possit sermo Dei? Respondeo affirmatiue. Nam nomen logos aquod græce ponitur ab Euangelista verumque proprie significat & Verbum, & sermonem sic Hebraorum 4. viuns est sermo dei & efficax,, grace dicitur logos, quod loan. 1. vertitur Verbum. Et de Verbo divino eum locum Pauli principalius intelligendum, censent Concilium "Nicænum lib. 2. S. cum sis copiosa. Athanasius oratione 3. contra Arrianos, Cyrillus lib. 2. in Ioan. cap. 47. Theodoretus, & Oecumenius Hebræorum 4. Ambrosius lib 4. de side vel Gratianum cap. 3. Cyprianus lib. 2. contra Iudxos. cap. 3 & 5. Augustinus tract. 108. in Ioan. Lysra & Cajetanus Hebræor.4. similiter interpretantur Patres illud sapient. 8. Omnipotens sermo tuus existens de calo à regalibus sedibus venis. Et illud Ioan. 17. seime tuus veritas est. Er sæpius pro verbo legunt aliqui fermonem. fic Tertullianus Pfal. 44 Eruet auit cor meum fermenem bonum. Quod idem legit Cyprianus lib. 2. contra Iudzos cap. 3. & cap. 6. legit. In principio erat sermo, & sermo erat &c. Maix 10. dicto cap. 3. legit sermonemabreniatum faciet Dominus super serram. Et Psal. 32, sermone dominicali simati sunt.

An Verbum Deilit prola. ciatiuum, pronunciatiunm, aut Probola

مهدتن

Tertia difficultas, An Verbum Dei sit prolatiuum, enunriuum, caua ciaciuum, pronunciaciuum, aut probola, seu prolatio? Respondeo negative contrà Valentinum, Paulum Lomofatensem, Marcellum, Photinum allosque hæreticos supra affirmantes. Ita Concilium Nicznum lib. 1. in responsione que incipit, Cum sie copiosa. Et innumeri patres. Ratio est quia ea omnia nomina significant Verbum vocale, siue sonum vocis corporeum, & sensibilem, quale non est divinum: sed porius substantiale, subsistens, viuens, & Aternum. Ideirco, quandin voces illa non explicenturiuxta catholicam veritatem nunquam viutpandæ, sunt necabsolute, & fine addito, propter latens sub SECTIO illis hereticorum venenum, pronunciande.

#### SECTIO III.

# An rasio Verbi sit essentialis, seu absoluta vel potius personalis seu notionalis

Rior sententiaest Durandi I. dist. 7. quæst. 2. num. 18. Prior sente. & dist. 27. quæst. 3. num. 6. & 10. existimantis,ver- tia docens bum diuinum proprie sumptum, esse prædicatum essentiale, rationem & tribus omnibus Personis commune, appropriatione tamen quid absolutrahi ad personale, vt sapientia. Vnde colligit Personale Fi- tum & lij non esse proprie Verbum, sed appropriatione; similiterque personale Spiritussancti esse amorom. Durando consentiunt aliqui Recentiores apud P. Ruiz disp. 57. sect. 1. docentes Verbum divinum nihil esse distinctum re, aut ratione à Deitate. Hanc sententiam erroris damnar P. Soarius lib.9. de Trinitate. cap. 1. num. 7. & cap. 1. num. 6. P. Torres. quæst. 27. art. 1. disp. 6. quæst. 3. P. Molina quæst. 34. art. 1. P. Ruiz disp. 57. sect. 4. num 5. existimans non excessive Carthusianum appellantem ea quæ scripsis Durandus, Inepta, frimola, & claisssime reprobata à scripturis, & dictis sancto-Tum.

23. Posterior sententia asserit, Verbum à scripturis, & Pa- Posterior tribus personaliter, seu notionaliter accipi, & hoc modo acci-assers esse quid motion piendum à Theologis, & de eo loquendum. Addit tamen at-nale tenta virtute vocabuli, posse Verbum accipi essentialiter. Ita S. Thomas Sanctus Thomas 1. dift. 27. quæst. 2. art. 2. corpore. Et de ve- Ferratiensis sitate quæst. 4. art. 2. corpore. Sequintur Capreolus dist. 27. P. Valentia, P. Ruiz. quæst. 2. art. 1, conclus. 4. Ferrariensis 4. contra gentes cap. 13. P. Valentia in controuersiis lib-1 de Trinit-cap.3-P. Ruiz disp. 57-se&.2-vbi ait Verbum no essentialiter sed notionaliter accipiendum, sect tamen 4. ait, aliquomodo Verbum posse sumi essentialiter: pro imperio immanente in Deo, qui est actus intellectionis divinæ, præsupponens liberam volitione aliquid faciendi, & applicans omnipotentiam, & immediate exequens. Affero

ВВЬ

# Tract de Mysterio Trinitatis.

Cenlura ptiotis lententiæ, 24. Assero primo. Verbum esse aliquid absolutum, seu commune, ratione cuius omnes personæ sint proprie Verbum; sicut ratione intellectionis communis omnes sunt proprie intelligentis, & ratione Deitatis sunt Deus, esse erroneum, & temeratium. Ratio, est quia verbum in scripturis & Patribus perpetuo denotat aliquid proprium Filij, Ioan. 1. Verbum care factum est, & habitabit in nobis, que propria sunt Filij, & nulli alteri personæ communia, sola enim persona Filij caro facta est, & habitauit in nobis incarnata. Insuper, Vidimus glorium eius, gloriam quasi unigeniti à Patre. Vnigenitus autem Patris folus est Filius. Præterca, In propria venit, & sui eum non receperunt; sed crucifigentes in ligno suspenderunt, quæ solius Filij incarnati propria sunt. Similiter expendenda sunt, quæ habentur 1. Ioan. 1. 2 nod fuit ab initio, quod audiumus, quod vidimus oeulis nostris, quod perspeximus, & manus nostra contrutauerunt de Verbo vita. Et cap. 5. Tres sunt qui testimonium daatt in calo Pater, Verbum, & Spiritus fanttus. Vbi Verbum assumitur tamquam proprium Filij.

25. Et ratio est, quia cum à scripturis, & Patribus solus Filius constanter appelletur verbum, & nunquam Pater, aut Spitus sanctus hoe nomine donentur; signum est jeuidentissimum, quidditatem Verbi non esse ita communem, vt omnes personæ æque sint, & propriæ verbum,: ergo Verbum non potest esse quid its commune, vt omnes

Personæ eadem proprietate dicipossint Verbum.

Quid si di-Verbum asse intellectionem respe Aiue tantu ad Filium.

Sed quid, si diceret aliquis, verbum esse intellectioceret aliquis nem absolutam, non quidem respectiue ad Patrem, & ad Spiritum sanctum, sed respective tantum ad Filium; vnde solus iste verbum esset. Sicut in communi grauium theologorum sententia, licet principium quo proxime generatiuum sit quid absolutum; quia tamen illud absolutum non est principium quo generatiuum respective ad Filium, necad Spiritum sanctum, cum neuter genitoresse possit, sed respective tantum ad Patrem; inde solus Pater dicitur generans, & genitor, seu principium generatiuum, & talis non est, nec dici potest Filius, nec Spiritus sanctus. Insuper, quia quia natura diuina est fœcunda ad spirandum respective ad Patrem & Filium & non ad Spiritum fandum; Pater & Filius funt your Spirator, quin talis sit, aut dico possit Spiritus san-Aus. Denique in nostra sententia, quia intellectio absoluta est communicatio respectu Filij, & non Spiritus sanctis, solus Filius dicitur procedens per intellectionem non vero Spiritus sanctus. Idemque est in communi sententia de termino formali communicationis, qui respectu Filij sola est intellectio absoluta : ergo si eadem intellectio absoluta esset verbum respective tantum ad Filium non vero ad Patrem, nec ad Spiritum sanctum, solus Filius esset Verbum.

27. Assero secundo, neque hac ratione Verbum esse ali- Naque eo quid absolutum tantum & essentiale, sed relatiuum simul, pacto Ver-& notionale; ita vt secunda Persona eo pacto sit Fisius, quo quid abso-Verbum, & co Verbum, quo Filius, ve loquitur Augu effentiale stinus. Ratio est, quia scripturarum, & Patrum testimoniis supra, Verbum assumitur pro Filio, pro eoque substituitur: ergo sicut Filius non est solum absolutum, sed illud vna cum relatiuo, & notionali, ita & Verbum: ergo sicut sola intellectio absolura, quantumuis respective ad Filium, non est formaliter Filius, ita neque respective ad Verbum erit formaliter Verbum; cum Verbum sit quid intelligendo productum, non minus quam Filius, & nihil absolutum possir elle productum.

28. Obiicit primo durandus. Verbum in quocunque intelletu, siue creato, siue increato, est actus intelligendi: actus au Durandi tem intelligendi est essentialis, & communis omnibus per- sit satie sonis : ergo & Verbum. Confirmatur, verbo constituitur formaliter intelligens Persona, quo loquitur: Pater autem, & Spiritus sanctus sunt essentialiter, & formaliter intelligenets: ergo includentes verbum, quo formaliter constituantur intelligentes, Respondeo, negans maiorem. Verbum enim in divinis non est formaliter intellectio, sed terminus intelligendo productus, non enim exigitur ad intelligendum, sed potius ex sœcunditate intelligendi procedit.

ВВЬ

Digitized by Google

Ad confirmationem, neganda est maior. Nam persona, quæ loquisur non constituitur intelligens formaliter per Verbum,

imo præsupponitur intelligens ad verbum.

29. Obiient secundo, cuiustibet intellectionis persectæ terminus est Verbum: intellectio autem essentialis Dei ve infinite persecta: ergo terminus illius debet esse Verbum. Confirmatur, omnis Persona intelligens intelligendo concipit Verbum: sed Spiritus sanctus est persona intelligens: ergo concipit Verbum. Respondeo, intellectionem realem divinam hebere terminum Verbum non tamen Verbum essentiale, & commune, sed notionale, & personale. Ad confirmationem, distinguenda est maior: omnis Persona intelligens concipit Verbum, si non supponatillud iam conceptum, concedo: supponat, ergo: Et concessa minori neganda est consequentia. Quia Spiritus sanctus, quantumnis intelligens supponit iam verbum conceptum à Patre.

Si Deus foret vna persona solitaria Verbum pon esset,

- Obiicies tertiò. Etiam si Deus foret vna Persona solitaria, Verbum haberet; non realiter productum, sed realiter identificatum essentiæ suæ, alioqui nec intelligeret, nec loqueretur, nec imperaret : ergo ratio verbi continetur in solo, & præsciso conceptu essentiæ divinæ, sine personali subsistentia producta, & distincta. Confirmatur, Actus notionalis non reflectit supra personam producentem, nec transit ad creaturasy Pater enim generando. Filium non generat seipsum, nec cresturas: Pater autem dicit & loquitur se ipsum, & creaturas: erge actus loquendi seu dicendi, in quo stat verbum notionalis non est. Respondeo, negans maiorem. Deus enim, si esser persona solitaria, verbum non haberer, sicut nec Filium, sed intelligeret sine verbo. Ad confirmationem, dicimus verbum non reflectere supra Personam producentem producendo illam, bona vero manisestando illam; sicut locutio, qua Petrus de se ipso loquitur, reflectit in Petrum, non producendo Petrum, sed manifestando illum. Idemque est de cognitione, qua quis le ipfum cognoscit.
- 31. Obiicies quartò. Pater loquitur ad Filium, Píalmo 2. Dominus dixit ad me: Filius meus es tu, & c. ergo Filius non est verbum. Probatur consequentia, quia verbum debet esse mediú

inter

Obiicies quinto plures patres, quorum alij, est Athanasius? & Irenæus essentiam divinam appellant Verbum. Alij Explicantur ve Ambrosius lib. vnico de Filij diuinitate cap. 5. cum appellat Patres Verbum de Verbo, atque adeo supponit Patrem esse Verbum. Ambrosius Alij ve Basilius lib. 5. contra Eunomium cap. 11. Spiritum san- Dionysus. Etum appellat Verbum, aiens Dei quidem Verbum Filius est, Filis autem Verbum Spiritus. Denique Dionysius de divinis nominibus cap. 1, inter plurima nomina essentialia, ve vitam sapientiam, & mentem, enumerar verbum: ergo ratio Verbi propria nonett folius Filij. Respondeo, eos Patres vsurpasse Verbum late, & improprie, pro intellectione absoluta, à qua cum ellentia, & omnes personæ dicantur intelligentes, inde late dicentur concipientes Verbum.

Obiicies vitimo, Eadem ve ratio de Verbo comparatione Diffimilis Filij, ac de amore comparatione Spiritus sancti: Amorautem amorem, & accipitur non modo personaliter, sed etiam essentialiterabsque Verbum. vila improprietate: ergo & Verbum. Patet consequentia, quia non minus Spiritus sanctus est terminus amando productus, quam Filius intelligendo: ergo non minus Verbum quam amor essentialiter vsurpari poterit. Respondeo, negans maiorem. Nam vox Amer limitata non est ad significandum terminum amando productum, imo attenta significatione nominis magis inclinatad significandam volitionem, seu amore absolutum. Idcirco promiscue sumitur à Scripturis, Conciliis Patribus, & Theologis pro amore essentiali, & notionali. Vox autem Verbi limitata est ad significandum terminum intelligendo produ-Aum cum nunquam in scripturis alteri, quam Filio tribuatur, vi constat ex dictis.

SECTIO.

#### SECTIO

# Quidsit dicere, Vbi de locutione diuinarum Personarum.

Prima fenrentia durandi.

DRima sententia est Durandi 1. dist. 17. quæst. 2. num.29. docentis, dicere aliud non esse, quam habere notitiam essentialem, quam solam apud illum esse Verbum, constat sect. przeedenti. Quod si admittat, Filium & Spiritum sanstum dicere, & loqui, non minus proprie, quam, Patrem; & Patrem speciali aliquo modo non dicere, aut loqui, sed communi omnibus. Eodem modo carpitur ab omnibus Theologis, quo supra circa Verbum essentiale tantum, & commune. Secund 1 sententia ait. Divinum dicere seu loqui, divinamque dictionem seu locutionem esse omnino idem cum persona Verbi, scilicet Filio ; atque adeo productionem

Secunda fenrentia P. Valquez.

Tettia, & communis sentent a.

S. Thomas. Magister. Alexander. Albertus. Bouauent. Henricus. Scotus. Richardus Gabriel, Carthufian. Aureo'us. Caietanus P. Soarius.

Verbi dictionem non esse, nec locutionem, sed productionem locutionis, & dictionis, Ita P. Vasquez 1. part. disp. 141. 36. cap. 4. à num. 22. Tersia, & communis sententia tenet, dicere seu loqui proprie & rigorose, esse producere Verbum, atque adeo proprium esse solius Patris. Minus vero proprie idem esfe, ac cognoscere obiectum, vel signo aliquo externo illud manifestare, & hac ratione quid commune esse omnibus Personis. Ita S. Thomas hic quæst. 34. artic. 1. ad 3. Magister 1. distinct. 39. cap. 1. Alexander. 1. part. quæst. 42. membr. 2. & quæstion. 62. membr. 3. Albertus 1. part. quæst. 30. membr. 2. & quæst. 35. membr. 3. artic. 3. & 4. S. Bonauentura 1. dist. 27. part. 2. artic. 1. quæst. 1. Henricus in summa artic. 40. quæst. 7. Scotus 1. distinc. 32. §. 41 Ferrariensis. quaftionem versic. ad propositum. Richardus 1. dist. 27. artic. 2. quæst. 2. ad tertium argumentum Gabriel ibidem.quæst. 3. artic.2. notab.2. Carthusianus dist. 32. quæst. 2. Auteolus 1.

> dist. 27. artic. 3. dub. 3. Ferrariensis 4. contra gentes cap. 13. Caieranus cum suis ad quæst. 34. artic. 1. & ad quæst. 27.

artic.

# Disp.XVI. De Persona Filij. Sect.IV. 381

artic. 1. Eandem sententiam tenent doctores nostri cum P-Molina P. Suario lib. 1. de Trinit. cap. 6. & lib. 9. caput 3. numer. 7. p. Fonseca. P. Molina quæst. 27. artic. 1. disput. 7. fine, & disput. 8. P. Ruiz, membr. 2. P. Torres ibidem, disp.6. quæst. 3. P. Fonseca 7. Metaphis. cap. 8. quæst. 3. P. Ruiz disp. 60. sect. 1. & sequentibus, & plures alij cum ipsis.

Assero primò, dicere, seu loqui ad extra, reuelando, dicere ad vel præcipiendo aliquid creaturis, esse commune omnibus extra ek personis. Probatur. Nam in Genesi millies repetitur, dixis omnibus Dominus, ad Adam; ad Cain, ad Noë, ad Habraham; & in personis. cæteris libris ad Moisen aliosque Prophetas. Quæ dictio, seu locutio Dei, cum fiat signo aliquo creato, necesse est, vt sit communis omnibus personis, tale signum per omnipotentiam producentibus; quod commune est omnibus effectibus crearis: ergo locutio Dei ad extra communis est omnibus personis.

Assero secundò, divinum dicere, seu loqui ad intra, Arbanasus. proprie, & stricte sumptum, idem esse, ac producere Ver- Antelmul. bum ; atque adeo proprium esse, & notionale solius Patris. Richardus. Probatur primo ex Patribus. Athanasius agir. de decretis Nicænæ Synodi. Si concesserint, Deum uon nist semel Verbum proferre, fiere non potest, quin agnoscant, eumita laquentem Verbi sui Patrem esse. Vbi idem est, proferre verbum, & loqui, & vtrumque adscribitur soli Patri. Gregorius lib. 23. moral.cap. 11. Loqui Dei, est Verbum gennisse. Et lib. 32. c. 6.de Filio aic. Ipse vox, quia eum Pater gignendo, dixis: Filins meus es tu, ego hodie genui se. Anselmus in Menelog, cap. 32. de Patre ait. Quis neges, summam sapientiam, com se dicendo" intelligat, gignere consubstantialemsibi similitadinem fuam, id est Verbum suum? Denique Richardus victorinus lib. 6. de Trinit.cap. 12, Interna locutio agi ur authore solo Patre. Nam solus Pater dicit.

39. Probatur secundò ratione, quia loqui, seu dicere, est proferre verbum, internum si locutio sit interna, & externum si externa, solus autem Pater prosert, seu producit Verbum ad intra: ergo solus ille stricte, & proprie loquitur ad intra. Confirmatur. Nam apud authores sacros & profanos, loqui

loqui & verba facere, seu producere, sunt idem : ergo loqui in divinis erit producere verbum divinum: solus autem Pater producit illud: ergo folus loquitur. Confirmatur secundo. Quia si solummodo intelligere, & in se habere Verbum, esset dicere proprie sumptum ; Spiritus sandus proprie diceret ad intra, non minus quam Pater; cum Verbum non minus sit in Spiritu sancto, quam in Patre, & vterque sit equaliter intelligens: id autem fallum est: ergo

Dieina di-& o cft pro ductio Verbi.

Assero tertio, divinam dictionem, seu locutionem stri-& propriè sumptam, idem esse, ac pruductionem Verbi. Probatur, Nam dictio, & locutio, est actio, seu quasi actio loquentis; sicut calesactio calesacientis: ergo sicut dicere. & loqui est producere Verbum, ita dictio: & locutio, erit produ-&io Verbi. Cum autem productio tam actiua, quam passiua Verbi: sit idem realiter, & formaliter cum Verbo vt dictum est disp. 5. vbi ostendimus processionem actiuam, & passuam esse inter se, & cum termino producto. Consequens est, dictionem, seu locutionem esse idem cum Verbo, & distingui realiter à Patre; istumque loqui per verbum à se produ-Aum.

aione Verbi loquitar Fil:o Aug iftinus Cyrillus.

Quod sit inquiras. Cui loquatur Pater productione Paterprodus Verbi? Respondeo primo, loqui cum Filio. Iuxta illud Psalm. 2. Dominus dixit adme, Filius meus es tu, ego bodie genui se. Etillud Ioannis 12. sicut dixit mihi Pater sic loquer. Vbi Augustinus trad. 54. Non accipiamus dixis mihi quafi Pater Verba locususfit unico Perbo, aut egeat Dei verbis Dei Verbum. dixit ergo Patt Filio, sicut dedit vi am Filio. Et post pauca. dixit veritas, quia genuit veritatem. Firmat Cyrillus lib.7.thesauri cap. 3. Loquisur Pater ineffabiliter ad Filium. Habet enim Filius naturaliter perfection Paterna voluntatis cogniti nem, N. c Verbum expectar, cum ipse est Verbum Dei. Nec obstat Richardus victorinus lib.6. de Trinit-cap. 12. aiens . solus Pater dicit, Solus Spiritus S. audit, quasi Pater soli Spiritui sancto loquatur. Tantum enim contendit, Spiritum sandum solum audire, quin dicat, nec locutio sit. Filius autem audit, cum tamen sit locutio Patris-

Loquitur etiam Pater 42. Spiritui

Respondeo secundo, Patrem loqui cum spiritu santo productione Verbi- Iuxta illud Ioan- 16. Cum autem venerit ille Spiritus

Spiritus veritatis, docebit vos omnem veritatem, non enim loquesur à semetipso, sed quacumque audies loquesur. Ratio est, quia productio Verbi dirigitur ad Spiritum Sanctum, cuius Pater & Filius sunt voum principium, cum co autem quis loquitur, ad quem Verba eius diriguntur : ergo cum productio Verbi dirigatur ad Spiritum sanctum, ea Pater cum Spiritu sancto loquetur. Quod si inquiras, quid cum Filio, & Spiritu sancto loquatur Pater productione Verbi? Respondeo, loqui ca omnia ex quorum scientia procedit Verbum, quia ea omnia manifestantur ab isto. Que autem hec sint constabit infra, dum ex qua scientia Verbum procedat disputabitur.

Loquitur

Respondeo tertiò, Patrem loqui ad ad se ipsum produ- ettam Pator aione Verbi. Ita S. Augustinus lib. 15. de Trinit. cap. 21. aiens. Omnia qua substantialiter hebet (scilict Pater) in coaterno sibi Verbo suo dixit quodammodo. Et ratio est, quia Pater productione Verbi manifestat, non solum Filio, & Spiritui sancto, sed etiam sibi omnia illa, ex quorum scientia. Verbum procedit, cum omnia illa à Patre cognoscantur in verbo : ergo Pater productione Verbiea omnia loquitur ad se ipsum, nam ea omnia sicut vnica cognitione cognoscuntur, ita vnico V erbo declarantur, & dicuntur à Patre. Ha ctenus de locutione propriè sumpta dicente productionem Verbi.

Asserotertio, sumpta locutione minus stricte, Totam etè tota Trinitatem loqui ad intra, ita est quælibet Persona ad alias di- loquitur cens, & ad se ipsam loquatur. Id colligunt aliqui Patres ex ad intra. Genes. 1, Faciamus &c. Vbi Cyrillus Alexandrinus lib. 1. contra Iulianum de Moyse ait ipsumdixit sanctam Trinitatem sibi ipfilocutam: Faciamus bominem. Ratio est quia dicere, seu loqui ad intra minus stricte, aliud non est, quam habere scientiam verbo terminatam, per quam quælibet Persona, se, & alias cognoscat: Quælibet autem persona diuina habet scientiam Verbo terminatam, per quam, se, & alias personas cognoscit: ergo quælibet persona diuina sibi, & aliis loquitur ad intra. Tenet expresse Anselmus in Monolog.cap. 60. quæstionem ita proponens. Dubinm esse non debet, que Pater, & Fslius, & cor u Spiritus, vansquisque se ipsu, & alios ambos dicit, seus se, &

Minus ftri-

C Cc

alles intelligit. Qued si ita est, quemodo non sunt in summa essentia, tot verba, quot sunt dicentes, & quot sunt que dicuntur? Et respondet. Vna sapientia est , qua in illis dicit, & una sub-Rantja qua dicitur, consequitur, non ibi esse plura verba sed unum. Licetigieur vnufquifque feipfum , & omnes onnicem fe dicant , im+ possibile eft, in summa essentia esse Verbum aliud, prater illud, de quo iam conflat, quod fic nafcitur ex co, cuius est Verbum, vi ciiam vera eins dici poffit imago.

Quid sie hec locutio minus fricta.

Assero quarto, locutionem hanc minus strictam consistere in scientia absoluta dicente in obliquo relationem verbi. Prima pars probatur ex dictis, quia huiusmodilocutio est communis toti Trinitati: ergo debet esse aliquid absolutum: nihil autem aptius est ad manifestandum obiectum quam scientia diuina: imo id proprium est scientiæ: ergo scientia absoluta erit locutio minus stricta. Secunda pars ostenditur, quia locutio stricta est conceptio & productio verbi : ergo minus stricta debet saltem esse connotatio Verbi manentis in loquente qua ratione Verbum per circuminsessionem existit in Patre,& in Spiritu sancto.

An tres per- 46. fonz dici posint tres loquentes.

Sed quæres, An tres personæsint tres dicentes, vel vnus dicens. Ratio dubitandi est, quia est vnica omnium didicentes, aut Aio, seu locutio, videlicet scientia absoluta: ergo sicut tres person non sunt tres Dei, nec tres omnipotentes, sed vous Deus, & vnus omnipotens, quia vna est omnium Deitas, & vna omnipotentia; ita neque erunt tres dicentes, aut tres loquentes, cum vna sit omnium dictio, & locutio. P.Ruiz disp.60 sect. 6. num. 9. ait, Tres personas posse dici tres dicentes, aut loquentes adiectine, cum sint tres habentes locutionem seu dictionem, non vero posse dici substantiue tressoquentes, co quod vnica est omniú locutio. An autem hæc doærina cohæreat cum altera eiusdem authorisdisp. 53. de voluntate Dei. set 5. numero 1. negante tres personas esse tres amicos, quis vaicus est omnium amor amicitiæ, sicut dici non possumeres Dei.tu videas.

Non vero, disp. 4. de voluntate Dei, sect. 4. diximus, Tres diving 47. Personz sút tres personas esse tres amicos, quantumuis una sit omnium amicitia, quia amicus adiectiue sumendus est proprer distinctio-

nem

nem personarum quam exigit, nam amicus alterius debet esse amicus, non sui. Et quamuis, quælibet diuina persona loquatur sibi, in quo locutio ab amictia discrepar, non tamen potest loqui sibi, quin cadem locutione loquatur etiam aliis, ex quo capitenon minorem distinctionem personarum exigit loquens, aut dicens, quam amicus. Vnde sicut tres personæ sunt tres amici pariter etiam erunt tres dicentes. Similis autem necessitas sumendi Deum adiectiue non apparet, cum Deus non exigat alium Deum, vt Deus sit, sicut loquens exigit alterum ad quem loquatur.

48. Obiicies primo contra primam assertionem in qua di- Obiechio. ximus, dicere idem esse, ac producere Verbum. Nam si id ve- nos dicere rum esser, fieret, nos dicere Verbum repræsentatiuum equi, quando pre, quando tale Verbum mente producimus : id falsum est : ergo. ducimus. Minor probatur, nam interroganti, Quid dixisti mente tua? Nemo respondebit, se dixisse Verbum equi, sed ipsum equum: ergo nostra mente non dicimus Verbum quod producimus, sed Verbo dicimus objectum repræsentatum per illud

Respondeo, concessa maiori, negans minorem, cuius probatio efficax non est. Nam interroganti, quid dixisti mente tua? ideo nemo respondet, se dixisse Verbum equi, quia interrogatio non est de verbo, sed de obiecto per illud manifestato; quod si mens interrogantis erit de eo omni quod vere dicitur, optime responderetur, dixi Verbu equi, vel dixi equum, quia id sufficienter exprimit Verbum ipsius equi. Et quamuis in creatis plena non esset responsibilia, co quod verbum nostrom, cum personale non sit, nec capax videatur, vt dicens cumeo colloquatur, & verbum suum dicat illi. In diuinis tamen Verbum est Persona distincta à dicente, atque adeo ista potest colloqui cumilla, & dicere illi Verbum suum.

50. Obiicies secundo aliquos Patres asserentes cum Anselmo Bxplicantus supra, dicere esse quid absolutum, & non relatiuum : ergo di- centes, dicecere non est producere Verbum. Respondes eos Patres locutos re esse quid de dictione minus stricta, quam non negamus esse quid absolu-

tum, vt constat ex dictis assertione 4.

SECTIO. CCc

#### SECTIO V.

#### Qua ratione Verbum sit sapientia genita, es imago Patris, vbi quomodo per Verbum facta sint omnia.

Qua ratione 5 I. Verbum dicatur sapientia genita

ssero primo, verbum dici sapientiam genitam, , sumpta sapientia, non abstracte, & quatenus distincta est virtualiter ab omni relativo, hoc enim pacto est quid absolutum, & commune omnibus Personis, & sapientia ve sic nec genita est, nec producta. Dicitur ergo Verbum seu Filius sapientia genita, sumpta sapientia in concreto Filij, seu verbi, cuius est ratio formalis communicandi; non quia generatio quatenus productio est ad sapientiam terminetur; sed quia coniunctum ex sapientia & Filiatione, vere genitum est. Similiter intelligendi sunt Patres frequentissime docentes. Verbum, seu Filium esse sapientiam Patris. Vnde colliges, Patrem non denominari formaliter sapientem à sapientia genita, ve genita est. Quia sapientia quatenus genita dicit quid notionale, & relatiuum, quod formaliter sapientia non est, ve constat disp. 8. ergo nec poterit denominare formalier sapientem. Pater ergo denominatur sapiens à sapienta abstracte sumpra, seu quatenus distincta ab omni relatiuo. quo pacto etiam Filius, & Spiritus sanctus sapientes denominantur.

Triplex distinguitur imago.

53. Circa secundam sectionis partem, qualiter Verbum, seu Filius, sit imago Patris. Aduertendum est, triplicem esse imaginem. Prima est artificialis, qualis dicitur pictura, aut statua alicuius. Secunda est intentionalis, qualis est cognitio obiecti. Et neutra istarum imago vera est; prima quidem, quia sola repræsentat accida eius, cuius est imago: secunda ero, quia vel non producitur à repræsentato, vel casu quo preducatur, diuerse nature est cum illo, nam anima, que est principium intellectionis repræsentantis ipsam, substan

### Disp.XVI. De Persona Filij. Sect. V. 387

substantia est, repræsentatio vero accidens. Tertia est imago naturalis, quæ definitur ab Aristotele: Cnius generatio est per imitationem. Idest, cuius processio est à principio coniuncto in

similitudinem naturæ. Quibus positis.

Assero secundo solum verbum, seu Filium esse proprie solus Filius imaginem naturalem Patris, ita vt de nulla alia Persona nomen est imago 'naturalis imaginis proprie sumptum dici possit, non enim est quid es- Patris. sentiale, sed notionale proprium verbi. Ita Magister. 1. dist. 27, cap. 5. & 6. & distint. 28. & 31. S. Thomas quæst. 35. art. 1. & 2. & 4. contra gentes cap. 11. & 1. sentent. distin. 28. quæst. 2. art. 2. S. Bonauentura 1. distin. 31. art. 1. quæst. 1. & 2. Scotus 1. dist. 10. quæst. vnica ad. 1. & dist. 31. quæst. vnica P. Soarius lib. 9. de Trinit. cap. 8. & 9. P. Vasquez 1. part disp. 145. P. Ruiz de Trinit. disp. 64. sect. 4. & communiter omnes scholastici contra Durandum 1. distin. 28. quæst. 3. art. 2. asservatem, imaginem in divinis non vsurpari proprie nec magis Filio, quam Spiritui sanctò-conuenire Quam sententiam Durandi Carthusianus eadem distin. 28. quæst. 4. appellat, erroneum, & periculosum. Et p. Ruiz. sect. 7. vocat illam, vt minimum temeritati, & errori proximum.

Probatur primo ex Patribus. Athanasius epist. de decre-Athanasius tis Nicænæ synodi, de Spiritu sancto scribit. Quod sicum ima- Alex. ginem nomines, Filium hocipso eum esciudicaueris. Ac si dicerer. Augustinus Ita propria est Filij ratio imaginis, vt qui Spiritum sanctum dixerit imaginem, hocipso diceret Filium. Cyrillus Alexandrinus lib. 5.cap. 1. col. 5. Propter hot Filius Verbum est image Dei est, quia ex ipso Paire vere, ac proprie genitus est. Vbi idem, quod de verbo dicendum vult de imagine, & vtrumque soli Filio adscribit, quia proprie genitus est: ergo cum solus Filius sit proprie genitus, solus quoque propria erit imago. Augustinus lib. 5 de Trinit cap. 13. Relatine dicitur Filius , relatine dicitur & Verbum, & imago. Et in omnibus his vocabulis ad Pa--trem refertur. Et lib. 6. cap. 2. sic Verbuin quomo do imago: non autem Pater & Filius simul ambo image, sed Filius solus imago Patris. Et lib. 7. cap. 1. Relatine dicitur Filins , & imazo; CCc 3 56 Quam

Seripturz, vnde folus gitat imago

Testimonia 6. Quam veritatem colligumt Patres ex pluribus scriptura. testimoniis, in quibus solus Filius dicitur imago Patris. Sae. Bilius colli- pientiæ 7. Candor est lucis aterna speculum si e macula, & imago. bonitatis illius: Ivan. 4. Qui videt me videt & Puttem meum. Rationem reddente Cytillo lib.2. Thesauri cap. 2 his verbis Imago Pairi: Filius est, & in se ipso Pairem oftendis. Roman. & Quos prascinit, & pradestinanit conformes sieri imaginis Fily sui. Et quamuis hoc argumentum negatiuum est, eo quod in. scripturis, nec Pater nec Spiritus sanctus dicitur imago, interposita tamen Patrum authoritate rationem imaginis soli Filiotribuente, magni est momenti.

Circa rationem, cur solus Filius est imago naturalis, & propria Patris, eadem est sententiarum varietas quæ pro generatione Filij, nam eandem existimant communiter doctores, esse rationem Filij, verbi, & imaginis naturalis. Quare vnusquisque præsentem disimit controuersiam ex traditis pro generatione Filij. Sic docentes, ideo secundam Personam esse Filium, non verosertiam, quia secunda, & non tertia, communicatur ex vi formalis processionis essentia, consistens in actuali intellectione, eardem pro ratione imaginis rationem substituunt. Pariter asserentes, ideo secundam personam esse Filium potius quam tertiam, quia evadit sœcunda ad communicandam alteri naturam. Eadem ratione defendant, esse imaginem naturalem, Idemque est exteris.

Cur folus

Assero tertiò, ideo solum filium, seu verbum, esse mago natu- imaginem naturalem Patris, quia cius processio est per imiralis Petris, tationem, seu per veram generationem à Patre. Est autem per veram generationem à Patre, quia procedit abillo per intellectionem tanquam rationem formalem communicandi essentiam, seu naturam diuinam, dictum est disp to. sect. 8. Spiritus vero sanctus non ita procedit à Patre & Filio, sed per volitionem, quæ sola est ratio communicandi respectu illius ve ibidem ostensum est, & insuper disp.7. sect. 3. Id circo Spiritus sanctus non est imago naturalis Patris, & Filij, quia non oritur ab illis modo generationi, seu assimilationi naturali, destinato, qualis est solus modus procedendi per intellectionem, proprius solius Filij.

**Obilcies** 

Obiicies primo, plures Patres apud P. Ruiz disp. 64, Explicantur sect. 6. alios asserentes Patremesse imaginem Filij, alios dicentes, Spiritum sanctum esse imaginem Filij; alios denique esse imagine affirmantes, essentiam diuinam esse imaginem: ergo ratio imaginis non est propria Filij. Respondeo eos Patres vsurpare nomen imaginis, non proprie, & stricte, sed late, Nam ad rationem imaginis proprie sumptæ, duo inter alia necessaria sunt Primum, ve producatur à repræsentante seu exemplari, secundum, ve procedat à repræsentato in similitudinem naturæ: seu modo propriæ generationi destinato; aliter enim · imago non potest esse. Cuius generatio est per imitationem, vi explicuit Aristoteles. Inde Pater, aut essentia diuina non possunt esse imago, quia à nullo produci valent. Nec Spiritus sanctus, quia non procedit per generationem à Patre, & Filio. Cum tamen quælibet persona sit medium cognoscendi alteram, indelato modo dicta est imago alterius.

60. Obiicit secundo Durandus. De ratione imaginis est similitudo realis inter divinas personas non est similitudo realis; ergo neque realis imago. Minor probatur, quia similitudo est in essentia, in qua porius est identitas, quæ non potest esse fundamentum relationis realis ad realem similitudinem requisitæ: ergo inter diuinas personas non est similitudo realis. Confirmat, quoniam imago imitatur exemplar: vna autem Persona non imitatur aliam in essentia, sed potius est idem : ergo vna Persona non est realis imago alterius. Respondeo negans minorem, eiusque probationem. Similitudo enim realis non stat formaliter in effentia, sed in modo procedendi veræ generationi destinato; qui in solo Filio reperitur. In quo etiam stat imitatio imaginis ad exemplar; vnde patet ad Confirmationem.

61. Obiicit tertiò, Verbum non est repræsentatiuum Patris, Similitudo nisi propter imbibitam intellectionem diuinam : hæc autem realis imanon est proprie imago, cum non distinguatur à Patre : ergo il sufficiens neque Verbum erit imago. Respondeo negans majorem. Ver- & necessabum enim est repræsentatiuum Patris, non tam ratione intellectionis, quam ratione suæ processionis à Patre in similitudinem naturæ, eo quod realiter procedat ab illo exigens intellectio

intellectionem tanquam rationem formalem communicandi.

Diftindio specifica in personalita. te non ob stec imagini naturali.

Obiicit quartò, Imago requirit similitudinem in specie: Filius autem in ratione Personalitatis specie distinguitur à Patre ergo in ratione Personalitatis non est imago Patris. Aliunde non est imago in ratione essentix : ergo nulla ratione est imago. Respondeo, distinctionem specificam in Personalitate non obstare rationi imaginis, sicut in sententia Durandi non obstat rationi Filij; dummodo sit eadem specie, & numero natura Patris, distinctio Personalitatum nihil obstat, quo minus personalitas Filij sit imago Patris.

Qua ratio. ne dicatur homo fa-Aus ad ima-

Quæres, quomodo Genes. 1. dicatur homo factus ad imaginem, & similitudinem Dei? Respondeo, Nomen imaginis non esse ibi tricte sumptum, sed late, tum quia homo non ginem Dei dicitur genitus sed factus. Tumetiam quia similitudo, & imago, non plus valent quam participatio diuini esse, quoad vim intelligendi & amandi, quamuis modo infinite diuerso sint in Deo, & creatura, ista enim manifestare quidem valet diuinas perfectiones absolutas intelligendi, & amandi, non vero relatiuas; vnde licet ratione talis manifestationis dicatur imago Dei late sumpta, non tamen dicitur imago Patris, nec Filio, nec Spiritus sancti: Quad dona vero gratiz sanctissicantis, ratione cuius dicitur homo Filius Dei adoptiuus dici etiam late poterit imago Dei, ratione participationis divinz sanctitatis.

obom ouQ dicantur fada effe omnia per Verbuin.

Circa tertiam sectionis partem, videlicer, quomodo dicantur facta esse omnia per Verbum, iuxta illud Ioann. 1. Omnia peripsum, scilicet Verbum, facta sunt. Aliqui existimant, ideo id dici, quoniam, Verbum est quasi idea Patris, seu exemplar, quo condidit mundum; vt cum ignem dicimus per calorem calefacere, & architectum per artem fabricare. Cui opinioni consentire videtur Cyrillus, quem Doctus P. Maldonatus citat, & sequitur Ioan. 1. num. 63. Ideo scilicet, dici omnia facta per Verbum, quia istud est sapientia Patris, cui melius accommodatur præpositio per, quam propositio A. Alij rem magis declarantes afferunt, ideo dici, Facta esse omnia per Verbum, quia facta sunt per scientiam possibilem ex qu2 qua procedit Verbum, & dirigitur omnium creaturarum operatio.

Assero quarto, ideo dici omnia per verbum sactaesse, quia nihil eorum, quæ sacta sunt, sactum est à solo Patre sine verbo illud etiam operante. Vnde per Verbum, id est, à Verbo sacta sunt omnia, quæ sacta sunt etiam à Patre. Si dicas id proprium non esse verbi, cum etiam ab Spiritu sancto sacta sint omnia. Fateor id verum esse, nec mirum, cum operari ad extra non est proprium alicuius Personæ, sed commune toti trinitati. Idcirco Ioannes postquam dixit, omnia per ipsum sacta sunt, statim subiunxit. Et sineipso sactum est nihil. Vbi particula. Et vim causalis haber, ac si diceretur, Omnia per Verbum sacta sunt quia sine ipso nihil sactum est. Vnde Augustinus tract. 1. in Ioan infert contra Arrium, Verbum non esse sactum à Patre, quia omnia sacta sunt per Verbum, id est à Verbo, à quo non potuit sieri ipsum Verbum, aliter idem causaret se ipsum.

## 

#### DISPYTATIO XVII.

# Ex qua cognitione divina procedat Verbum.

ERBYM procedere ex aliqua cognitione diuina, non hic disputo, sed vt certum suppono. Non autem procedere per illam tanquam principium quo productiuum

seu virtutem productiuam, aut rationem sormalem producendi, diximus iam disp. 6. Verbum autem procedere per intellectionem tanquam rationem sormalem communicandi essentiam diuinam & artributa, ostendimus disp. 7. Cum tamen cognitio diuina alia sit contingens, scilicet Futurorum, & existentium; alia necessaria, scilicet, essentiam, sumbutorum, relationum, & creaturarum possibilium, si Deus cum illis connectatur. Quarimus nuncex qua earum cognitione procedat Verbum.

#### SECTIO I.

An Verbum procedat ex cognitione omnis pradicati diuini necessary tam absoluti, quam relativi.

Verbum procedere ex cognitione procedere ex cognitione proceder ex cognitione necessial est procedere ex cognitione necessial est procedere ex cognitione necessial procedere ex cognitione necessial procedere ex cognitione necessial nece

## Disp. XVII. Ex qua cog.proced. Verb. Sect. I. 393

quia Verbum procedit ex aliqua cognitione divina: cognitio autem essentiæ est omnium aptissima processioni Verbi: ergo. Minor probatur. Tum quia processo verbi debet esse in similitudinem naturæ, siue essentiæ. Tum etiam quia essentia diuina est primarium obiectum diuina intellectionis. Tum præterea, quia cognitio essentia est ratio formalis communicandi essentiam. Cum denique, quia quocumque titulo per aliam intellectionem procedat Verbum excludi non potest cognitio esentiæ.

eognition<sub>a</sub>

Assero secundo, Verbum procedere etiam ex cognitione Procedit omnis attributi absoluti. Communis etiam est conclusio, & otiam ex ex nostris fundamentis ratio facilis. Nam' verbum ex ea co- omnis attrignitione procedit, quæ est ratio formalis communicandi suum buti absoluobicatum Filio:talis est cognitio omnis attributi absoluti:ergo. Minor probatur, quia illa cognitio est ratio formalis communicandi suum obiectum Filio, cuius obiectum non opponitur Filio: obiectum autem cognicionis attingentis attributa non opponitur, immo identificatur realiter Filio; cum attributa absoluta à nullo relativo distinguantur : ergo. Nec refert aliquod attributum absolutum, scilicet volitionem, esse intellectione posteriorem à quo : quia id non impedit in volitione rationem termini per intellectionem communicandi vt diximus disp. 10. sect. 4. obiectione 2. & disp. 7. sect. 1. & 2. atque adeo neque impedier, intellectionem esse rationem formalem communicandi Filio volitionem.

Grauis tamen difficultas est. An Verbum procedat ex cognitione diuinarum Personarum. Prima sententia negat, quam tuetur illustris Scotorum familia cum suo duce in 2.dist. 1. quæst. 1. art. 2.& quodlib. 14.

Secunda sententia affirmat procedere quidem Verbum ex sententis cognitione Patris & Filij, non vero Spiritus sancti. In P. Vas- circa process quez 1. part, disp. 142. cap. 3. & 4.

Tertia denique sententia docet, Verbum procedere ex cognitione cognitione intuitiua, & comprehensiua omnium personarum, Patris, Filij, & Spiritus sancti. Ita Caietanus quæst. 34. P. Vasquez. art. 3. respondens ad primam, & tertiam obiectionem. Cana-Canasiensis, riensis, quæst. 27. artic. 5. disp. vnica part. 3. Bañez quæst. 34. Beñez.

7

Verbi ex

: 14

` PARI Soarius. → Molina. Ruiz. Valentia, Tortes. Zuniga, Atriaga. Percz.

art. 3. Zumel ibid. quæst- 1. conclus. 4. Eandem sententiars tenent communiter omnes nostri doctores. P. Soarius libes. de Trinit. cap. 4. n.4.& c. 5. n.8. P. Molina hic art. 3. P. Ruzz, disp.61. à sect.2. P. valemia 2. part q-7. de Trinitate punct. 2. P. Torres i.partidisp. 17. P. Zuniga q. 34. dub. 3.n 3. P. Arriaga, 1. part. disp. 52. sect. 4. subiect. 1. P. Martianus Perez, de Trinit. disp. 14. sect. 5. Et plures alij, quibus communiter adhærent Receptiores, tum nostri, tum Thomistæ.

Verbum in. 7. trinsece, & ex parte odiccti pro cedit ex cognitione muiamo personarum

Asserbum intrinsece, & ex parte obiecti procedere ex cognitione omnium Personarum, secundum intrinsecum quod dicit eo cognitio Ratio est, quia cognitió diuina necessaria essentia, & personalitatum, omnisque prædicati-diuini, est intrinsece ex parte obiecti, & virtualiter omnino indivisibilis non minus quam amor essentiæ, & personalitatum, omnisque prædicati divini necessarij, ve ostendi tract. de voluntate disp.3. sect. 4. dub.2. orgo impossibile est, verbum intrin-. sece, & ex parte obiecti-procedere exaliquo illius cognitionis, & non procedere ex alio, hoc enim ipso illud aliquid, & hoc aliud essent virtualiter distincta : ergo verbum intrinsece, & ex parte obiecti procedit ex tota illa cognitione: est autem cognitio essentia, & Personalitatum: ergo procedit ex cognitione personalitatum, secundum totum, quod intrinsection ex parte obiecti dicit ea cognitio. Quid foret autem si cognitiones illæ essent virtualiter distinetæ, constabit infra.

z ca cogaitione formaliffquatenus est ratio formunicandi effentiam.

Assero quarto, Verbum formalissime procedere extron illa cognitione divina necessaria quatenus est ratio formalis me procedit communicandi essentiam, & nullatenus ab illa procedere, tanquam ratione communicandi personalitates. Paiss & Spimalis com ritus sancti. Ratioest. Quia Verbum non alia ratione procedie. ex ea cognitione, nisi quatenus est ratio formalis communicandi personalitates Filio, bene vero essentiam: ergo quadrisi procedat ex illa considerata in ordine ad essentiant non anticonfiderata in ordine ad personalitates. Nec contradicate est Verbum oriri per candem cognitionem consideration ordine ad essentiam, & nullatenus oriri per candem andine ad personalitates, sicut nulla est contradictio luce per mailem actionem oriri à sole, & non absque; quia respectiu diucisorum

## Disp.XVII. Fx qua cog.proced.Verb.Sect.II. 395

rum cessat omnis contradictio; & quamuis essentia & personalitates sint realiter idem, cum tamen virtualiter distinguantur,

æquivalent distinctis.

9. Assero quinto, neque procedere Verbum ex ea cognitione tamquam tatione communicandi personalitatem Filij seu verbi. Ratio est, Quia personalitas Filij, seu Verbi non communicatur ipsi à Patre, sed producitur : ergo neque intellectio diuina erit ratio formalis communicandi Filio feu Verbo personalitatem propriam ipsius. Tantum enim Filio per intellectionem communicantur à Patre ca, quæ, communia sunt, quæque præcedunt in Patre productionem Filij qualis non sit ipsa Filiatio. V nde nec intellectio poterit esse ratio formalis communicandi respectu illius.

Assero sexto, Verbum procedere ex cognitione relatio- Verbum pro nis Spiratoris, quatenus est ratio formalis? communicandi il- cedit ex colam Filio. Ratio sumitur ex dicendis disp. sequenti. Nam re- gaitione relatio Spiratoris præcedit in Patre productionem Filij tamquam tatoris. terminus realiter per intellectionem communicandus à Patre, & pertinens ad materiale constitutiuum Filij. Quidquid

enim commune est Patri cum Filio, siue est de formali constitu tiuo Filij, vt essentia; siue de integrali, vt attributa, siue de materiali, ve relatio Spiratoris, communicatur illi à Pa-

tre per intellectionem : ergo intellectio eritratio formalis communicandi Filio relationem Spiratoris, vipote communem Pa-

tri cum Filio.

11. Ex dictis colligo. Verbum procedere quidem ex cognitione omnis prædicati diuini necessarij tam absoluti, quam relatiui, non tamen, procedere ab illa, vt præcise cognitio est, seu repræsentatio obiecti; id enim sufficiens non est verbo consubstanciali, & Filio naturali. Procedit ergo ab ea intellectione, quatenus est ratio formalis communicandi physice seu quatenus est physica communicatio essentiæ, & attributorum. Vnde Verbum euadet consubstantiale Patri, & imago naturalis illius.

14. Quid autem dicendum si cognitio personalitatum di- Quiddicen. stincta virtualiter esset à cognitione essentiz, & attribute- gnitio perrum? Resest in nostra sententia alicuius difficultatis. Nam sonalitatum cognitio

diffincta virtualicet effet à cognitione effenciæ

cognitio non potest esse ratio formalis communicandi obiectum , quod non exprimit : cognitio autem personalitarum non exprimeret escentiam , nec attributa : ergo neque effet ratio formalis communicandi illa. Aliunde non posser esse ratio formalis communicandi personalitates, quas repræsentat, cum incommunicabiles sint ergo cognitio personalitatum nul-Hus effet ratio formalis communicandi; atque adeonec poffet verbum ex illa procedere, cum tantum procedere valeat ex cognitione, quatenus continente rationem formalem commu-

Verbum coguitione personalita tum,ctiam fi diftincta victual ter effet à cogn tione cilcatiz.

Assero tamen septimo, Permissa virtuali earum cogniprocedit ex tionum distinctione, verbum procedere ex cognitione divinarum personalitatum. Probatur primo ex Patribus. Cyrillus Alexan Irinus lib. 2. de Trinit. Quoniam est mens, quia Verbum habes, & iterum Verbum, quia refertum est mente. Quibus denotat, Verbum procedere à Patre tota plenitudine cognitionis, quod fallum esset, si ex cognitione personarum non procederer. Augustinuslib. 15. de Trinit. cap. 14. Nouis omnia Pater in se ipso, nouit & in Filio : sed in se ipso tamquam se ipsum, m Filio to nquam Verbum fuum, qued est de his omnibus, que funt in Patre: ergo Verbum est de omni notitia, seu cognitione Patris: cognitio autem personarum est aliqua notitia Patris etgo Verbum est ex illa. Fulgentius lib. 3. ad Maximum cap. 7. Sicut enim de tota mente nascitur Perbum , sie intra totam permamet natum. Et quia cogi:ante mente, non est cius aiiquid, vbit ea Verbum non sit , ideo Verbum tantum est , quarta est mens ipsale

Cyrillus Augustinus. Fu gentius.

Affertum iterum tatione (tabilitum.

tione Patris.

14. Probatur secundo ratione. Verbum necessario procedit ex cognitione obiecti, quod dicitur, & exprimitur per Verbum; quod etiam nobis commune est, qui nihil loqui possumus, nisi locutio, seu verbum, ex cognitione obiecti per illud significaei procedat : Verbum autem diuinum dicit, & exprimit omnes divinas personalitates: ergo necessario procedit ex cognitione illarum. Minor probatur, quia Verbum diuinum est infinieum in ratione verbi : ergo per illud dicitur, & exprimituromnis diuina veritas necellaria, & consequenter veritas omnium personalitatum.

qua est. Ergo Verbum procedit ex adzquata mente, seu coga-

Dilp. XVII. Ex qua cog. proced. Verb. Sect. I. 397 personalitatum. Probatur consequemia, nam eo ipso quod Verbum dinimum non diceret, aut exprimeret aliquam veritatem, hoc ipso infinitum non esset in ratione verbi; sieut hoc ipso, qued scientiam Dei aliqua veritas præteritet, infinita non esset in ratione scientiæ; & hoc ipso quod omnipotentia aliquod possibile producere non posset: infinita non esset in ratione potentiæ productiuæ: ergo cum Verbum diuinum sit infinitum in ratione verbi, non minus quam Pater in ratione Patris, & Spiritus sanctus in ratione Spiritus sancti, dicere debet, & exprimere omnem veritatem. Hinc colligo Verbum procedere ex cognitione intuitiua omnium personalitatum; nam cum Verbum diuinum, non solum dicat, & exprimat persomil malitates, sed id præstet modo omnium persectissimo, consena quens est, ve ex cognitione personalitatum persectissima proce-

15. Probat tertio citatus Arriaga, aliorum rationibus depul- Fundamensis. Nam Verbum procedit ex cognitione comprehensiua Dei, sum P. Ar. vt comprehensiua est: ergo procedit ex cognitione persona- riaga librarum; nam cognitio comprehensiua, vt talis extendi debet ad omnia que sunt in obiecto. Hec tamen ratio sacillime eluditur, si teneas, eam extensionem necessariam non esse ad comprehensionem intensiuam, ex qua sola procedat Verbum, sed ad extensiuam tantum, de quo nobis tract. de visione agen-

dat, qualis est intuitiua.

15

أناوا

2

dum. 16. Quand probant alij, Quia tum sœcundæ sunt divinæ persanalitates, ve per modum obiecti producant Verbum, quam ipfa essentia: ergo non minus producent, quam essentia. Hoc tamen ratiofalso supponit, essentiam divinam producere realiter Verbum per modum obie&i. Nec producit per modum obiecti, nec vlla ratione; constat enim ex disp.6. principium quo productiuum verbi, solam esse relationem Patris. Addo, quamuis concussus ille per modum obiesti possibilis esser in diuinis, soli Patri concedendum, cum solius illius Verbum dininum sit imago propria, vi vidimus disp præcedenti, & de tatione imaginis tantum sit produciab illo cuius cst vera,& propria imago: Verbum autem non est propria imago sui ipsius ? nec Spiritus sancti : ergo ab illis nullo modo procedat etiam

Digitized by Google

398

per modum obiecti, aliter Verbum procederetà seipso & inter ipsum, & Spiritum sanctum daretur mutua productio,quz omnia manifestissima implicant.

Solutio 12. tionis dubitandi pro-

Ad rationem dubitandi num. 12. propositam, dicimus, admissa distinctione virtuali inter cognitionem essentiæ, & Politz 11.12. Personalitatum, vtramque complere rationem formalem communicandi essentiam, sicut veraque complet gradum intelli-Et quamuis cognitio personalitatum nonattingeret directe essentiam, attingeret indirecte, & id sufficit, vt sit immediata communicatio illius; nam ratio communicandi non commensuratur cum modo cognoscendi, sed cum modo coniungendi, seu idétificandi essentia Filiationi, & iste immediatus est in omni cognitione, eo quod omnis cognitio immediate idemtificetur essentiæ, & relationi Filij?

#### SECTIO

### Obiectionum solutione sirmantur asserta nestra.

Prima obiectio Cognisancti est posterior Verbo; atque adeo istud ex illa procedere; nequit.

Biicies primo, Spiritus sanctus est posterior Ver-18. bo, cum procedat ab illo: ergo Verbum procedere non potest ex cognitione Spiritus sancti. Probatur consetto spiritus quentia, nam cognitio Spiritus sancti est posterior verbo, non minus, quam ipse Spiritus sanctus : ergo Verbum ab illa procedere non potest, sicurab Spiritu sancto, eo quod posterior sit, procedere non potest, Antecedens probatur, Tum quia cognitio Spiritus sancti est intuitiua, quæ priores senon potest suo obiesto, cum sit repræsentatio illius quatenus existentis: ergo cognitio Spiritus sancti, vel erit posterior Spiritu sancto, & consequenter posterior etiam Verbo; vel simul cum Spiritu sancto, asque adeo posterior verbo, sicutipse Spiritus sanctus. Tum etia quia nulla diuina cognitio potest esse priorsuo obiesto, sed vel posterior, vel ad summum simul cum illo: ergo cognitio Spiritus sancti vel erit posterior, vel simul cum illo. viroque modo est posterior Verbo; ergo. Confi

## Disp.XVII. Fx qua cog.proced.Verb.Sect.II. 399

Confirmatur, cognitio oritur ab obiecto, nam ex obie. Cofirmatio to, & potentia paritur notitia: ergo cognitio Spiritus sancti spriontate oriturab Spiritu sancto: ergo est posterior ipso, vel saltem obiecti & prior esse non poterit, sed simul cum illo : ergo sicut Spiritus posterioritate cognisanctus est posterior Filio, talis etiam erit cognitio illius. Fir-tionis. mo iterum, nam etiamsi cognitio Spiritus sancti esset prior Spiritu sancto, non tamen esset prior Filio: ergo iste abilla procedere non potest. Probatur consequentia, quia Verbum procedere non potest, nisi ex cognitione, quæ est prior ipso,quæque præcedat in Patre productionem ipsius: cognitio autem Spiritus sancti neque potest esse prior verbo, nec præcedere in Patre productionem illius; ergo.

Hoc argumentum nihiliuuare potest sententiam P. Vas- Przeedens qui, negantis Verbum procedere ex cognitione Spirititus san- argumentu nihil iuuare &i, & concedentis procedere ex cognitione ipsius verbi. Nam poiest sen-Verbum procedere non potest ex cognitione, quæsit poste-tentiam rior ipso, neque ex cognitione, que non sit prior ipso verbo, quæque non procedat in Patre productionem illius cognitio autem Filij rel est posterior verbo cum intuitiua est, vel saltem non prior verbo, sed simul cum illo: ergo Verbum exilla procedere non potest. Id ipsum vtraque vrget confirmatio. Nam si cognitio oritur ab obiecto, & inde est posterior illo: ergo cognitio verbi oritur à verbo, & inde posterior crit illo.

Vt ergo facilius occurramus argumento, & omnis æqui- Duplex tiocationi locus præcludatur, duplex prioritas diligenter atten- prioritas denda est, vna in quo, altera à quo. Prioritas in quo est prioritas existentiæ, quando existentia vnius antecedit existetia alterius temporealiquo reali, vel signo rationis, in quo verum est, vnum existere, & aliud non est existere, sed ex stituru postea. Huiusmodi autem prioritatem impossibilem esse in Deo: ostendimus satis tract. de voluntate. disp. 10. expungentes suturitione virtualem dininorum decretoru. Et quamuis ea prioritas inter prædicata libera & necessaria admitteretur, concedenda non esset prædicatis necessariis interse, cũ omnia vicissim inter se conexa sint. Prioritas àquo est duplex, vna naturæ, cosistens in indepedentia seu inconexione vnius ab altero dependenti seu conexa

& hæc licet reperiaturinter prædicata diuina necessaria & libera, admittenda nullatenus est intra prædicata necessaria cum nullum sine altero existere valeat. Altera est originis dicens tantum vnum esse principium alterius non verò econtra, que prioritas stat cum simultaneo veriusque existentia pro quocumque instanti reali, & signo rationis. His positis.

Cognitio Spiritus lan-Ai prior est aoa cup k tu lando Ad ctiam Terbo

22' Respondeo cognitionem Spiritus sancti esse priorem origineaquo, non solum Spiritu sancto, sed etiam verbo, & præcedere in Patre eadem prioritate productionem Filij: Nec spiris id impedire rationem cognitionis intuitiuz, quia ca proritas non excludit simultatem existendi omnium necessariorum, nec permittisprioritatemnaturæ vnius ad aliud; quod sufficit, vt cognitio Spiritus sancti perfectissime intuitiua sit, & obiecti quatenus existentis patet ad secundam confirmationem. Ad primam vero negandum est antecedens, videlicet, cognitionem diuinam oriri ab obiecto, vt tali, quod etiam in creatis forte verum est. Et quamis in creatis obiectum produceret sui cognitionem, cum tamen id contingat ex indifferentia, & limitatione potentiæ, id Deo concedendum non est, cuius natura est summe determinata & infinite fœcunda ad omnes veritates cognoscendas eo ipso, quod sint, & eo præcise, quod dentur. Aliter cognitio qua Pater cognoscit Spiritum lan-Aum produceretur in Patre à Spiritu sancto, quod nullos concedit.

Secunda ob. Verbum existit. quia Spiritus lan-

بر ج

23. Obiicies secundo, si Verbum procederet ex cognition ieaio. hac Spiritus sancti, hac causalis vera esset, scilicet, ideo verbum causaits ve-ra effer, ideo existit, quia Spiritus sanctus existit: id falsum est, nam ideo existic Spiritus sanctus, quia Verbum existit : ergo Verbum non procedit ex cognitione Spiritus sancti. Maior probatur, Aus existit, nam ideo existeret Verbum, si procederet per cognitionem Spiritus sancti, quia existeret cognitio Spiritus sancti: ideoautem existeret ea cognitio, quia existeret Spiritus sanctus: ergo ideo existeret Verbum, quia Spiritus sanctus existeret Neque hoc argumentum iuuare potest sententiam Patris Valquez, concedentis Verbum procedere ex cognitione suiipsius, imo eam fortius impetere videtur. Nam si ea quod Verbum procedat Disp. XVII. Ex qua cog.proced. Verb. Sect. II. 401

cedat ex cognitione Spiritus sancti, vera est hæc causalis, ideo Verbum existit, quia Spiritus sanctus existit: ergo cum Verbum procedat ex cognitione ipsius verbi, vera etiam erit causalis ista, ideo Verbum existit, quia Verbum existit; quod si hæc indecens non sit, vnde probabitur illa abfurda.

Respondeo, cam causalem veram esse non tamenà prio- Qua rassori, sed à posteriori. Etenim casu, quo causa & effectus mu- lis vera sira tuo inter le convertentur, optime inferretur causa ex effectu, vel falsa. & effectus ex causa; hoc tamen discrimine, quod effectus colligeretur ex causa à priori, causa vero ex effectu à posterio-1i. Similiter cum Verbum & Spiritus sanctus sint mutuo essentialiter connexi, optime infertur à posteriori, ideo Verbum existere quia Spiritus sanctus existit; & econtra optime infertur à priori, ideo Spiritus sanctus existit, quia existit Verbum, cum hoc sit principium illius. Et ratio omnium est, quia particula ideo in propositione causali tantum denotat bonitatem consequentiæ, ad quam sufficit connexio antecedentis rum consequenti, siue ea sit principij ad terminum, siue termini ad principium.

古一四四五五四

1

Ø

25. Obiicies tertio, si Verbum procederet ex cognitione Filius non est imago Spiritus sancti esset imago illius: non autem est imago Spiritus spiritus sancti sancti : ergo neque procedit ex cognitione illius Maior pro- dictians batur, quia verbum illius est imago ex cuius cognitione prognitione cedit : ergo si procederet ex cognitione Spiritus sancti, esset procedet. illius imago. Neque hoc argumentum assumi potest in sententia P. Vasquij, probat enim contra ipsum, Verbum non procedere, ex cognitione sui ipsius, nam si procederet esset imago sui ipsius quod est impossibile. Respondes igitur negans maiorem, eiusque probationem; nam Verbum non est imago illius, ex cuius cognitione procedit, sicut non est imago creaturarum etiam si ex earum cognitione procedat; Verbum ergo illius tantum est imago à quo, & ex cuius cognitione procedit, vt dictum est disp. præcedenti: ita autem à solo Patre procedit, vnde solius est Patris imago.

Obiicies quarto. Petrusprocedere non potest à Deo ex scientia intuitiua, seu visionis ipsius Petri: ergo neque EEc 2

Filius procedere poterit à Patre ex scientia intuitiua ipsus Filij. Probatur consequentia, quia tam necessaria est Deo cognitio Petri ad illum producendum, quam necessaria est Patri cognitio Filij ad producendum Filium : & tamen ad producendum Petrum necessaria non est cognitio intuitiua Petri: ergo neque ad producendum Filium necessaria erit cognitio intuitiua Filij, sed sufficiens erit cognitio possibilitatis Filij, sicut ad producendum Petrum sufficiens est cognitio possibilitatis illius.

Filius prora, & cur.

27. Respondeo, concesso antecedente, negans consegnitione in- quentiam. Disparitas est, quia productio Petri est Deo simpliciter libera, & pendens à decreto divino libere decernenveto creatu. te existentiam Petri, quod decretum ratione sua libertatis pendere non potest à scientia visionis, seu intuitiua Petri, vt pote connexa cum illius existentia, & inconiungibili cum non existentia; vnde decretum pendere tantum potest à simplici intelligentia possibilitatis Petri, de se coniungibili tam cum existentia, quam cum non existentia Petri. Productio autem Verbi libera Patri non est, sed summe necessaria; vnde nihil obstat, quominus procedat Verbum ex scientia intuitiua sui ipsius: eo autem ipso, quod id non implicet necessario de sacto concedendum est, tum ratione perse-Aionis infinitz Verbi exigentis procedere ex cognitione perfectissima qualis est inevitiua; tum etiam quia in necessariis, omne quod possibile est, hoc ipso actu est, nec potest non esse.

Obiicies quintò, quamuis Pater non intelligeret Spiritum sanctum, so præcise quod se ipsum, & Filium cognosceret, produceret Verbum: ergo cognitio Spiritus sancti non est per se requisita ad productionem Verbi. Respondes distinguens antecedens. Pater producere posset Verbum integrum & omnino perfectum, nego: mutilum, & mocatum concedo, Et nego consequentiam. Quia cum vabum sit vndequaque persectum in ratione verbi, ex omni diuina, & perfectissima cognitione procedere postular. Sicut natura divina ex eo quod sit infinite intellectiva, postulat omnes veritates cognoscere, quod si aliqua illam præteriret, hoc

### Disp..XVII. Ex quo cogn.preced. Verb. Sect. II. 403

hocipso mutila, & imperfecta esset.

29. Obiicies vltimò, magis necessarium est Verbum, verbum quam Spiritus sanctus, ergo verbum procedere non potest magis necessarium ex cognitione Spiritus sancti, cum ista, sicut nec Spiritus non est, sanctus, tam 'necessaria esse non possit, quam ipsum Verquam Spiritus sancti necessarium sancti per voluntatem, non præstat vnam maiorem habere necessiratem existendi, quam alteram; quia volitio, ex qua procedit Spiritus sanctus libera seu euitabilis Deo non est, sed summe necessario existens. Alia, quæ hic obiici possent, soluta manent disp. 8. sect, r. videas ibid.

#### SECTIO III.

#### An Verbum procedatex cognitione creaturarum possibilium.

PRior sententia absolute negat Ita Scotus 2. dist. 1. Sententia negaus. quæst. 1. P. Vasquez, disp. 143. cap. 3. num. 12. & Scotus, cap. 6. num. 26. concedens Verbum exprimere creaturas, & P. Vasquez negans procedere ex principio illas repræsentante. Posterior affirmans. sententia affirmat. Ita P. Soarius lib. 8. de Trinitate cap. 6. P. Molina, & P. valentia, quos citat, & sequitur P. Arriaga P. Molina. disp. 52. sea. 4. subsect. 2. P. Ruiz disp. 62. de Trinit. P. Zuniga P. Valentia. quæst. 34. disp. 9. dub. 6. P. Martinus Perez. disp. 14. sect. 8. PAtriaga. Fandem sententiam tuentur Bonaventura 1. dist. 17. artic. 1. P Zuniga. quæstion. 2. Richardus artic. 2. quæst. 3. & Thomitæ quæst. P. Perez. 34. artic. 1. Aliqui vero Recentiores distingunt inter cognitionem divinam quoad sufficientiam, & quoad efficaciam respectu possibilium, asseruntque Verbum procedere ex sentetina cognitione possibilium quoad sufficientiam, non vero quoad distinguens, efficaciam, quia illa, & non ista, est simpliciter Deo necessaria, eo quod Deus non sit cum creaturis possibilibus connexus. 31 Assero EEe 3

Digitized by Google

Acthum biles. S. Thomas.

Assero primò, Verbum divinum. secundum proprieeicit & ex-primit etea- tatem personalem, exprimere saltem quoad sufficientiam creturas possi- aturas possibiles, & etiam quoad essicaciam, si Deus cum illis connectatur. Hæc conclusio conceditur à P. Vasquez, & est expressissimo S. Thomæ. 1. part. quæst. 34. artic. 3. aientis. Responded dicendum, quod in Verbo importatur respectus ad creaturam. Deus enim cognoscendo se, cognoscit omnem creaturams. Verbum igitur in mente conceptum est raprasentatiuum omnis eins, qued actu intelligitur, Vnde in nobis sunt diversa verba, secundum diuer a, que intelligimus, sed quia Deus uno actu & sest amnia intelligit, vnicum Verbam eins est exprestuum, non solum Patris, sed etiam creaturarum. Et sicut Dei scientia, Dei quidem est cognoscitina tantum, creaturarum autem cognoscitina. & factina : ita Verbum Dei eius quod in Deo Patre est, est expressumm tantum, creaturarum vero expresiuum, & operatinum. Vbi S. Doctor comparat scientiam divinam absolutam cum proprietate personali Verbi, & vtramque docet esse expressiuam creaturarum.

Ratio cur Verbum exbiles.

Et ratio est, quia sicut de ratione scientiæ est cognoscere, primateiea ita de ratione Verbi est dicere : de ratione autem diuinæ scienturas possis tiæ, en quod in ratione scientiæ infinita sit, est, non solum cognoscere omnia, quæ in Deo sunt, sed ctiam creaturas possibiles: ergo cum verbum sit infinitum in ratione verbi, de ratione illius erit, non folum dicere omnia, quæ sunt in Dee, sed etiam creaturas possibiles; atque adeo si scientia divine necessaria, quoad sufficientiam tantum, creaturas possibiles cognoscat, eodem pacto dicet illas Verbum. Idemque dicendum si scientia divina necessaria, quoad essicaciam creaturas possibiles cognoscat.

Verbum procedit ex leientia nemuraruse possibilium.

33. Assero secundo, Verbum procedere ex scientia creaturarum possibilium necessaria, siue tantum quoad sufficiencessaria creatiam, sine etiam quoad essicaciam eas creaturas repræsentes Probatur. Nam locutio, seu productio Verbi ex ea cognitione procedit, que representat obiectum, quod dicitur per verbum: per Verbum autem diuinum dicuntur creaturæ pollibiles, siue quoad sufficientiam tantum, siue etiam quoad essicaciam: ergo Verbum diuinum ex simili carundem cognitione

### Dilp. XVII. Ex qua cog. proced. Verb. Sect. III 405

cognitione procedet. Minor constat ex dictis, & conceditur à P. Vasquio. Maior autem videtur certa, nam omnis ratio. nalis, & persecta locutio procedit ex cognitione obiecti, quod dicitur per illam, iuxta illud Christi Ioan. 3. Amen, amen dicotibi, quia qued semus, loquimur, & quod vidimus testamur.ldcirco ignorantes quæ loquentur, vel ad terminos religantur, vel irridentur vt fatui.

34. Assero tertiò, Verbum diuinum procedere ex scientia Quomodo Verbum necessaria creaturarum possibilium tanquam ratione formali procedat ex communicandi essentiam divinam, non creaturas, viporte scientia ne realiter à Verbo distinctas, & consequenter incommunicabilis ipsi. Ratio est, ; quia mea opinione tota diuina scientia ne- possibilium. cessaria est una indiuisibilis virtualitas: ergo & una indiuisibilis communicatio essentiz, vt dictum est sect. præcedenci. Et quamuis plures essent virtualitates, omnes vnam communionem integrarent respectu Verbi, eo quod istud omnia ea dicat obiecta, & communicatio infinita sit in genere intelligentis necessario, & scientia creaturarum possibilium saltem indirecte in essentiam reflecteret; vt ibidem de cognitione personalitatum dictum est.

Obiicies primo; scientia possibilium nihil addit scientiæ Respectus Deitatisac personarum, nisi respectum rationis: ergo Verbum scientiz ad non potestab illa procedere, alioqui procederet à respectu rationis. Antecedens probatur, quia scientiæ suturorum, & realis est, existentium solum addit respectum rationis scientiæ necessariæ ergo Hoc argumentum momenti non est, nam si respectus rationis non repugnat scientiæ necessariæ: ergo neque verbo: ergo quoad illum respectum rationis procedere poterit ex scientia possibilium. Respondeo igitur, respectum scientiæ necessariæ ad creaturas possibiles non esse rationis, sed realem: / idemque esse de respectu ad creaturas existentes, & suturas.

36. Obiicies fecundo Verbum est magis necessarium quam scientia possibilium: ergo nequitabilia procedere. Antecedens probatur, quia scientia possibilium non est magis necessaria quam ipsa possibilia: Verbum autem est magis necessarium quam possibilia: ergo & magis necessarium, quam scientia possibilium.

Digitized by Google

sibilium. Maior probatur, quia Verbum infinitum est in ratione entis necessarij, possibilitas vero creaturarum finita: infinitum autem in ratione entis necessarij magis necessarium est, quam finitum : ergo. Confirmatur. Intelligens, & volens infinitum, est magis intelligens & volens, quam finitum, vnde Deus plus intelligens est, quam creatura: ergo necessarium infinitum plus erit necessarium, quam finitum. Hoc argumentum probat scientiam possibilium, vt pote infinitam, esse magisnecessariam, quam ipsa possibilia, videlicet sinita; atque adeo non probat Verbum ex ea scientia non procedere, quod intendebat.

Creature possibiles necessarium

Respondeo, creaturas possibiles non esse ens necessanon tuntens rium, cum nulla sit in illis necessitas existendi, sed potius indifferentia. Similiter neque sunt intrinsece, & physice veritas necessaria, sed extrinsece, & obiective in mente divina, necessario cognoscente, quod si Petrusvt existeret non implicaret. Vnde tota necessitas existendi est in cognitione diuina, cui modus ille cognoscendi Petrum, ineuitabilis est; cumque ea scientia infinita sit, nihil obstabit, Verbum ex illa procedere, sicut nihil obstat procedere ex cognitione divinarum Personarum.

Difficilis obiectio co quod Verbű dat ex cognittone

38. Obiicies tertio, creaturæ possibiles & existentes sunt omnino: idem ad Verbum non procedit ex cognitione creatunon proce- rarum existentium, vt videbimus sect. sequenti: ergo neque ex cognitione creaturarum possibilium. Vel si procedat excocrea urarum gnitione creaturarum possibilium, etiam ex cognitione exexistentium. stentium. Hæc obiectio difficilis quidem est, eo quod tunga illam satis arduam controuersiam in materia de scientia Dei, de distinctione scientiarum simplicis intelligetiz, qua dici solet possibilium, & visionis, quæ existentium solita est appellari. Ex ibi ergo à nobis traditis.

Distinctio scientia liberæ & neca creaturas

Respondeo, scientiam possibilium non ideo dici talem, quia non attingat existentiam, attingit enim illam eandem, cessarie cir. quam exprimit scientia visionis nec vila est distinctio exparte obiecti inter eas scientias, sed tota diversitas se tenet ex modo tendendi in idem omnino obiectum. Nam existentia vt Petti quam scientia visionis attingit absolute, simplex intelligentia attingit

## Disp..XVII. Ex qua cogn.proced. Verb. Sect. IV. 407

attingit per modum conditionis, hoc pacto: Si Petrus existeres nibil implicaret; scientia vero visionis longe diuerso modo attingit idem omnino obiectum, videlicet : Petrus existit . & nihil implicat Quare ad argumentum, concessis præmiss, neganda est consequentia. Quia quando dicimus Verbum procedere ex cognitione possibilium, non vero existentium, non intendimus diuersa obiecta significare, sed diuersasscientias eiusdem obiecti, & verbu procedere ex vna, scilicei necessarias, & non procedere exaltera, videlicet libera, nihil implicet, vt firmabitur sect. sequenti.

40. Sed instabis, si scientia possibilium attingeret existen- Instantia pracedentis tiam, sicut connectitur cum possibilitate, connecte etur etiam argumenti cum existentia: id falsum est: ergo non attingit existentiam. soluta Minor probatur, quiascientia possibilium esset in Deo, etiam si nulla existeret creatura: ergo non connectitur cum existentia. Respondeo scientiam possibilium connecti cum existentia, non absolute, sed conditionate tacta, siue sumpta per modum conditionis, dicendo, Si Petrus existeres, ad quod necessarium non est, Petrum reipsa existere. Sicut scientia conditionata conversionis Petri si existat in illo auxilium A, attingit existentiam auxilij, eique connectitur, non absolute, sed conditionate vt quo, seu per modum conditionis, quin ea connexio exigat auxilium reipsa existere. Idemque est de promissionibus, & contractibus conditionatis in quacunque sententia.

41. Ex dictis collige, Verbum similiter procedere ex cogni- Verbum tione impossibilium, modo quo ista cognoscuntur à Deo. Tum procedit ex cognitione quia ea cognitio est Deo necessaria non minus, quam cogni- impossibilis tio possibilium. Tum etiam, quia sicut de ratione scientiæ infinitæest, tam quæ possibilia, quam quæ impossibilia sunt, exprimere ita de ratione Verbi infiniti est, ea dicere: Verbum autem procedit ex cognitione corum omnium quæ dicit: ergo & procedit ex cognitione etiam impossibilium, quamuisper eam cognitionem nullum Deus efformet ens rationis. Iuxta varia plurium fundamenta, quæ ad præsentem quæstionem, momenti esse non possunt.

SECTIO FFf

#### SECTIO IV.

#### An Verbum procedat ex cognitione contingents futurorum vel existentium.

Ttigimus iam supra, scientiam diuinam necessariam, & liberam, non distingui ex parte obiecti, sed ex diverso modo tendendi in idem obiectum, etiam si vna solita sit appellari scientia possibilium, altera verofuturorum, vel existentium. Cognitio ergo diuina libera seu contingens, dicitur illa, quæ ita est in Deo, ve potuerit non esse, siue sit objecti increati, ve scientia diuina actuum liberorum Dei : siue creati, ve scientia visionis Petri; siue sie conditionata, ve scientia ponitentia Tyriorum, si virtutes Bethsayditarum factæ fuissent apud illos; siue absoluta à nulla pendens conditione, qualiter Deus omnia absolute existentia cognoscit. Difficultas ergo est, An yerbum ex scientia diuina creaturarum contingenti procedat, sicut ex necessaria carundem procedere dictum est.

fententia. affirmans P. Ruiz P. Valcatia P. Zuniga P. Arriaga sententia. negans P. Soarius P. Vasquez P. l'erez

Prior sententia affirmat, Verbum procedere ex cognitione diuina contingenti ex suppositione quod sit. Dicient ex suppositione quod sit, quia Verbum nullam cognitionem contingentem determinatam exigit esse, de dissunctiva enim au hic disputatur, sed sed. sequenti. Ita P. Ruiz. disp. 63. sed.4. P. Valentia : part. quæst, 8, de Trinit. P. Zunica quæst. 34. dub. 7. memb. 1. P. Arriaga disp. 52. sect. 4. subsett 3 Er hanc P. Granadus fuisse antiquorum Theologorum sententiam contendit citatus Valentia. Posterior sententia negat Verbum procedere ex cognitione contingenti diuina, modo, quo contingens el, qua ratione procedit controuersia; nam si quoad entisses necessaria sit, Verbum ex ea procedere, constat ex dis. Ita P. Soarius P. Molina P. vasquez, quos citat & sequint P. Ganadus tract. 9. disp. 7.n. s.P. Martinus Perez disp. 14. let. 10. num.7. & plures cum ipsis Recentiores.

Ante

### Disp.XVII. Ex qua cog.proced. Verb. Sect. IV 409

44. Ante omnia certum mihi est, verbum non procedere Quid sissiex scientia contingenti, si ista aliquo extrinseco creato com- aliquo creapleatur, vt de decreto libero opinantur non pauci. Etenim to complea-Verbum diuinum procedere non potest ab aliquo creato, ve est certum: ergo neque procedere potest à scientia contingenti, vt tali; cum vt sic aliquo creato constituatur, & quod increatum est, totum sit vndequaque necessarium: ergo vt Verbum procederet à scientia contingenti, quatenus abomninecessario distincta, procedere deberet non solum ab intrinseco diuino, sed etiam ab extrinseco creato. Nec aliter posser à coniuncto procedere, vel enim procederet ab illo, ratione solius intrinseci, & hoc totum necessarium est, vel ratione intrinseci simul, & extrinseci, & vt sic procederet Verbum ab extrinseco creato, quod implicat. Quod si dicas Verbum divinum liberum constitui ex divino & creato, non minus quam scientiam liberam, atque adeo ab ista secundum intrinsecum divinum, & extrinsecum creatum, procedere posse. Res est mihi ex terminis absurda. ex qua Arriani non difficile Verbum factum & creatum colligere possent. Res insuper, quæ ab inconvenientibus inferius expendendis non eximitur. Potissimum ergo agitatur controuersia inter doctores libertatem divinam adæquate Deointrinsecam propugnantes, quam nos stabiliuimus tract. de Voluntate disp.7.& 8.

Insuper tota hæc controuersia meo iudicio eo tandem deuoluitur, An Verbum non solum dicat, aut exprimat creaturas possibiles, sed etiam suturas, vel existentes, seu quod idem est: An Verbum non solum necessario dicat creaturas, sed etiam libere. Si enim libere dicat creaturas, consequens est, ex earundem scientia libera procedere; sicut consequens est ex scientia necessaria creaturarum procedere, eo ipso, quod illas necessario dicat. Et ratio est, quia omnis dictio, seu locutio alicuius obiecti, ex eius cognitione procedere debet, verationalis sit: ergo ve Verbum sit rationalis locutio, seu dictio suturorum, seu existentium, ex eorundem cognitione procedere debet.

46. Assero, Verbum nihil dicere, vt exprimere libere; at-FF f 2 que Verbam adeo ex nulla scientia libera procedit-

que adeo ex nulla scientia contingenti procedere siue illa six nuia crea. obiecti increati, qualis est scientia decretorum liberorum, suc libere, atque creati, qualis est scientia visionis creaturarum. Probari solet conclusio primò. Quia processo verbi est omnino necessaria: ergo non potest esse ex scientia libera, aliter daretur processio Verbi contingens, & Verbum quod potuisset non esse Idemque esset de processione Spiritus sancti per amorem liberum. Circa hoc argumentum P. Arriaga disp. 12. sect. 4. n. 34. refer aliquos validissimisclamoribus rem vrgentess immerito tamen air ipse, cum non six maior difficultas in processione Verbi libera, & necessaria; quam in scientia similiter, & necessaria, in qua admittenda conveniunt omnes. Quare imperterritus ipk Respondet, Processiones divinas ex actibus necessariis

Responsio P Arriagæ.

esse quidem necessarias, ex actibus vero contingentibus, & liberis, liberas quoque esse, & contingentes. Quia cum processiones divinæ sint per actus intelligendi, & volendi, & vterqueactus, vnus est liber alter vero necessarius; etiam veraque processio, vna erit libera, altera vero necessaria, iuxta naturam scientiz ex qua est processio. Vnde Verbum quatenus dicens obiesta necessaria, ex corumque scientia procedens, necessarium est; quatenus vera dicens obiecta libera, ex corumque scientia procedens, liberum est, & contingens, non aliter quam ipla scientia; idemque dicendum de Spiritu sancto per amorem liberum, & necessarium procedente Vnde infert Verbum ve expressiuum necessariorum, esse prius se ipso, ve expression liberorum, sicut scientia ipsa, vt necessaria, est prior se in vt contingenti.

Absurda oppolitæ lententiæ.

Contra tamen, quia si hæc vera essent, admittenda fores Trinitas libera virtualiter à necessaria distincta, cum esset duplex processio libera virtualiter à necessaria distincta: admitrendæ quoque essent quatuor relationes liberæ virtualiter ànccessariis distinctæ, duæ procedentes, & duæ à quibus procederent, quod non concedit Arriaga sed expresse negat p. 36. Nom relationibus necessariis tam contingens est producere sibere, vel esse actiones libere productivas, quam produci: product autem libere saluari non potest absque relatione libera vittualiter à scientia libera & relatione necessaria distincta : ergo mque producere libere, vel esse actionem liberam absque simili

#### Disp.XVII. Ex qua cog.proced. Verb. Sect. IV. 412

relacione in principio saluari poterit. Admittenda insuper effet essentia seu natura divina libera & contingens, in quocumque consisteret, virtualiter à necessaria distincta; non enim est maior ratio, cur prima radix necessariorum sit essentia necessaria, & prima radix liberorum non sir essentia libera, facta extensione processionum necessariarum ad liberas. Vnde iterum fierer admittendumesse Deum liberum & contingentem virtualiter à necessaria distinctum.

Quod si dicas cum P. Arriaga nihil liberum posse esse sequenda responsio naturam, seu essentiam diuinam, quia hæc debet esse prima P. Arriage. radix omnium, quæ sunt in Deo, siue libera sint, siue necessaria, verum quidem id est, sed cum his non stare processionem Verbi liberi ita ostendo. Nam Verbum non procedit nisi per generationem: communicatio autem scientiz liberz non potest esse generatio, cum scientia libera per te non sit natura diuina:ergo Verbum procedere non potest per scientia liberam. 50. Responder, Verbum solum quoad necessaria prodire per generationemiquoad libera vero prodire vt Verbum præcise; sicut in sententia communi, dum accipit à Parre spirationem activam, non habet communicationem pertinentem ad gene-

rationem, sed aliam ratione diversam.

51. Hæc tamen responsio aperte convincitur ad hominem. Suomet res-Nam P. Arriaga disp. illa 52. sect. 4. subsect. 5. initio, inde congitur funda. firmat, verbum non habere scientiam liberam à se, sed com-mento Flomunicatam à Patre. Eo quod Pater dederit Filio quacunque habet, rentino. excepta Paternitate(vt definitum est in Florentino); ergo Filius accipit à Patre ipsam scientiam futurorum, hanc enim habet Pater, & non est Paternitas: ergo ex Florentino candem dedit Filio, si dedit omnia, excepta Paternitate. Hæcille. Ex quibus ita dissero. Ideo pre te Filius non habet scientiam liberorum à se sed communicatam à Patre, quia Pater dedit Filio quacumque habet excepta Paternitate, vt definitum est in Florentino, & Pater habet scientiam liberam, quæ Paternitas non est: Paterautem non vtcumque, sed gignendo dedit Filio quæcumque habet, excepta Paternitate, vt definit Florentinum: ergo vel dedit scientiam visionis Filio per veram generationem, quod tu negas; vel nulla ratione dedit, nam'sermo est de solis necessariis FFf 2. .

necessariis, quod intendimus. Minor non aliter probanda est, quam ipsismet Florentini verbis in litteris vnionis paulo post initium ita decernentis. Quoniam omnia, qua Patris sunt, sp-se Pater vnigenito Filio suo gignendo dedii, prater esse Patrem: ergo vel dedit gignendo scientiam liberam, vel nullo modo dedit, cum omnia qua dedit, gignendo dederit.

Secuda fonteatiz noteatiz noder
firz probatio. quia
proceffio
Spiritus
prior effet
proceffione
Verbi.

- Probarisolet secundo conclusio. Quia si Verbum procederet per scientiam liberam, etiam Spiritus sanctus per similem amorem procederet. Vnde sieret processiomem liberam Spiritus sancti esse priorem processione libera verbi, cum tamen econtrario debeat esse nam Spiritus à Verbo, & non ecotra procedit. Sequela probatur, quia priora sunt in Deo decreta libera, ex quibus procederet Spiritus sanctus, quam scientia libera, ex qua Verbum prodiret: ergo prior esset processio libera Spiritus S. quam verbi. Sicut in necessariis prior est processio Verbi, quam Spiritus, eo quod intellectio necessaria per quam Spiritus procedit.
- 73. Respondet P. Arriaga, & quidem facile, vt ipse ait Verbum, quoad necessaria prius esse Spiritu sancto; quoad libera vero priorem esse processionem Spiritus sancti, quam verbi, quia priora sunt decreta libera, quam scientia. Additque in hoc nullam esse difficultatem, aut absurdum.

Responsio præcedens libratur. 74. Contra tamen, quia si in liberis processo Spiritus esse prior processione Verbi, processo Verbi esse ab Spiritus, sicur ècontrario in necessariis, quia processo Verbi est prior processione Spiritus, processo Spiritus est à Verbo. Vnde sicur in necessariis Pater & Verbum sunt vnum principium Spiritus; ita inliberis, Pater & Spiritus essent vnum principium Verbi; nam in divinis omne, quod per se præcedit aliquam processionem est principium illius-Vnde iterum sieret omnes personas quoad necessaria esse principium vtriusque processo nis liberæ, cum omnes, quoad necessariis prior esser volitio quam intellectio, prior quoque esset processo spiritus, quam Verbi, & tunc processo Verbi esset ab Spiritu: ergo cum inliberis

### Disp. XVII. Ex qua cog proced. Verb. Sect. IV. 413

beris prior sit volitio quam intellectio, prior quoque proces-- sio Spiritus quam Verbi, ista erit ab Spiritu. In quibus omnibus aliqua sine dubio est difficultas, & absurdum.

55. Melius ergo occurrunt argumento Recentiores, negan- centiorum tes sequelam. Quia licet prior sit amor liber, quam scientia, responsio non tamen prius est fœcundus quam scientia, imo econtra, nam productio libera sequitur necessarium; seut ergo in necessariis prius est fœcunda intellectio, & deinde volitio; similiter in liberis, prius est fœcunda scientia liberorum, quam volitio corumdem. Vnde prior erit processio verbi liberi, quam processio Spiritus; ista enim essentialiter supponit vnum principium in dublici supposito Patris & verbi; ideoque amor liber fœcundus esse non potest, quousque præcedat sciencia libera à Patre communicata Verbo; & vterque sit vnum princi-

pium Spiritus libere procedentis.

Non placet responsio, Quia amor liber est prior scientias Quo displication private de principal de private de private de private de private de private de ergo & prius fœcundus. Probatur consequentia, ideo intelle- dens resctio necessaria est prius foecunda amore necessario, quia est ponsio. prior illo, si enim intellectio necessaria posterior esset amore, etiam fœcunditas intellectionis posterior esset fœcunditate amoris, & prior esset processio Spiritus, quam. Verbi : ergo cum amor liber sit prior scientia, etiam secunditas illius prior erit fæcunditate scientiæ, & processio Spiritus per amorem liberum prior erit processione Verbi per scientiam liberam. Confirmatur, ideo processio necessaria Spiritus sancti exigit vnum Spiratorem in duplici supposito Patris, & Filij, quia operatio necessaria voluntatis, per quam procedir Spiritus, supponit operationem intellectus, vnde si per impossibile operatio voluntaris antecederet operationem intellectus, procefsio Spiritus non exigeret vnum Spiratorem in duplici suppolito: imo econtra processio necessaria verbi exigeret duo supposita per modum vnius principij, & in co casu Filius procederet ab Spiritu sancto: ergo cum amor liber pracedas scientiam, si fœcundus esset, prius esset fœcundus, quam scientia, asque adeo prior esset processio libera Spiritus, quam verbi.

Probari **17**·

batio, quia

Probari solet tertio conclusio. Si Spiritus sanctus acci-Spiritus san- peret à Patre volitionem liberam, non amaret libere per illam: aus no ama, id dici non potest: ergo. Sequela probatur; tum quia Spiritus sanctus non se determinaret ad amorem, sed determinaretur à Patre, tum etiam quia non esset in potestate illius habere, & non habere amorem, sed illum teneretur accipere, sicut ei do naretur à Patre, tum denique, quia supposito eo amore in Patre, liberum isti non est, communicare illum Spiritui sancto: ergo neque liberum erit Spiritui fancto accipere illum à Patre cum accipere illum non posset, nisi ex suppositione quod si in Patre. Propter hoc argumentum existimarunt aliqui, Spiritum sanctum examore libero non procedere, esto Verbum ex scientia libera procedat. An autem consequenter, ipsi viderint.

Responsio Patris Arriage,

- Respondet primo P. Arriaga num. 37. Nullam prorsus Personam, neque creatam, neque increatam ideo esse liberam, quia amor, aut odium sit liberum ipsi personalitati, nam personalitas nihil agit in amorem, & formaliter vt talis non est agens liberum, tota ergo libertas consistit in natura illius Personæ. Cum ergo Spiritus sancti natura sit eadem, quæ in Patre, & que se determinat ad amorem, formalissime Spiritus san-Aus est liber, licet personalitas illius non potuerit amorem illum impedire, aut habere à se.
- Quod si contra solutionem istam vrgeas, Quiasi natura humana prius ratione, quam vniretut verbo, efficeret bonum opus quo se disponeretad vnionem hypostaticam recipendam, non diceretur Verbum meruisse suam vnionem, emm si in codem instanti ea natura, quæ libere operata est, esset vnita Verbo: ergo vt suppositum dicatur liberum; non sufficit naturam illius esse liberam, sed viterius requiritur, ve pro priori naturæad operationem liberam sit iam vnita personalitas. Respondet negans antecedens, quia vnio verbi, quantumis posterior operatione humanitatis, dirigeret, & dignissia humanitatem ad operandum, cum in codem instanti mali simul essent.

Difficultas responsonis aperitur.

60. Hæc tamen responsio difficilis est, quia nulla gratia dignificat humanitatem in ordine ad operationem priorem ipfagn-

Ei2,

## Disp. XVII. Ex qua cogn. proced. Verb. Sect. IV. 415

tia, & intuitu cuius donatur ista, etiam si simul realiter existant, nam principium meriti caderet sub meritum. Secundam responsionem Arriagæ dabimus argumento sequenti, nam vtri-

que exhibetur a fuo authore.

Probari solet quartò. Omnes personædiuinæ, quoad ne-Quanta processaria, habent naturam diuinam prioritate naturæ, ante- qued omass quam ista se determinet ad amorem aut scientiam liberam, Personz cum omnia necessaria sint natura priora liberis: ergo pro co determina. figno, quo natura divina se determinat ad amorem, & scien- sionemlitiam liberam, vna etiam omnes personæ necessariæ se determinant ad illas; atque adeo æque primo amor & scientia libera habentur ab omnibus personis necessariis; vnde nec Filius accipiet à Patre scientiam liberam, nec Spiritus sanctus à Patre & Filio amorem liberum. Consequentia probatur, quia Pater non alia ratione se determinat ad amorem & scientiam liberam, nisi quia natura diuina prioritate naturæ præsupponitur existens in Patre ante amorem & scientiam liberam, inde determinante se natura diuina ad amorem, & scientiam liberam, etiam suppositum Patris se determinat, natura autem divina prioritate naturæ præsupponitur existens in omnibus personis necessariis, ergo determinante se natura ad amorem & scientiam liberam, omnia supposita necessaria pro eo signo se ad illas determinabunt.

Duo respondet P. Arriaga. Primum omitto, quia re- Duplex P. Arriaga. 62. uera mentem fluctuantem circumagit insoluto modo. Secun- responso. dum quod huic & præcedenti argumento respondet, est. Amorem, & scientiam liberam æque primo, & immediate esse in omnibus suppositis necessariis, omnesque Personas quoad necessaria æque primo, & immediate se determinare & habere à se ipsis amorem, & scientiam liberam. Id tamen non obstare, quominus solus Pater per scientiam liberam liberam producat Verbum liberum; & Pater & Filius per amorem liberum producant Spiritum liberum. Nam licet vterque actus liber supponar omnes personas quoad necessaria, in eisque processionem liberam antecedat; scientia tamen libera sola indiget Paternitate, vt conditione virtutis produ@iuæ

GGg

productive Verbi liberi; amor vero liber sola indiget Paternie tate & Filiatione per modum vnius, vt conditione virtutis productiuz Spiritus liberi.

Omnes per- 64. principium cuiv luis proceffionis liber .

Hæctamen responsio impugnata iam est à nobis à gensonz necei- tibus contra Recentiores in secunda probatione conclusionis. Confirmo, nam in necessariis ideo Verbum procedità solo Pa-

tre, & Spiritus sanctus à Patre simul & Filio, quia scientia necessaria ad processionem Filij præcedit in solo Patre, & amor necessarius ad processionem spiritus przeeditin Patre, & Filio; & inde sola Paternitas est conditio, seu virtus productiva Pilij, & fola spiratio activa in Patre simul & Filio est similiter conditio seu virtus productiua, Spiritus sancti: amor autem & scientia liberaad quamlibet processionem liberam præcedunt in om-

nibus personis necessariis: ergo omnes erune conditio seu virtus productiva cuiuscunque processionis liberæ.

Et quidem cum omnes personæ æque primo se determinent ad amorem & scientiam liberam, casque à se ipsis habeant, hoc præscise cessat omnis necessitas provessionis liberæ quæ solum ad habendam scientiam liberorum necessaria esse potest, ex quo solo capite admittenda non est, vi de omni distinctione & productione tenent communiter Theologi, & concedit Arriaga. Dices processionem liberam necessariam esse, non vt Verbum amet, aut cognoscat libere, sed vt sit Verbum adæquatum dicens omnia, quæ scientia repræsetat. Cortra, quia de ratione Verbi adæquati non est dicere omnia que scientia quælibet repræsentat, sed illa omnia dicere, exceius scientia procedit: ergo processionis liberz non sie ala necessitas, nulla quidem erite ve amplius constabitobiectionum. folutione.

Vltima pro. 65. batto ab abfurdo multi. tiplicis admittendi Verbi.

Vltimo probari solet conclusio. Quia si Verbum procederet ex scientia libera funirorum admittenda essent plus Verba in infinitum, quoru vnum esset reflexiuum suprazini; hoc autem absurdum est : ergo. Sequela probatur, quis aunisscientia libera est posterior suo obiecto: ergo scientialibera de Verbo, ve libera, est posterior ipso verbo: illa autemscienis est productiva alterius Verbi, oum non sit minus foecunda, quam prima. Insuper scientia libera secundi Verbi, ve liberi, de posterior

Dilp.XVII. Ex qua cog. proced. Verb. Sect. IV 417 posterior ipso Verbo: ergo producet tertium Verbum,& sic in infinitum.

Hoc tamen argumentum non vrget negantes infinitum processum scientiarum in se ipsas reflectentium, quem impossibilem esse in Deo ostendimus tract. de voluntate disp. 3. fect. 1. & 2. Qui processium illum scientiarum admiserit, forte respondebit, verbum liberum non produci, quousque tota scientialibera intelligatur in Deo; sicut verbum necessarium non produciturà Patre quousque tota scientia necessaria, etiam quæ est scientia ipsius Verbi, intelligatur in Patre. Desiderabitur tamen explicanda prioritas Verbi liberi, & posterioritas scientiæillius, absque murua prioritate, & posterioritate, si ea scientiæ posterioritas admittatur, quaminnecessariis nullatenus admittendum iudicamus.

#### SECTIO

### Objectionum solutio.

Biicit primo P. Zunica S. Augustinum 11. confess. Obiecti. Patres Cap. 7. & 15. de Trinit. cap. 13. 14. & 15. S. An- Augustinus selmum in Monol. a cap.28.v squead 44. Et S. Thomam quæst. Anselmus S. Thomas. 34. art. 1. all 3. asserbes, Verbo dici, & exprimi creaturas, quo nomine intelligunt quoque futuras, & existentes; ergo Verbum procedit ex cognitione libera futurorum, & existentium. Antecedens probatur. Nam Augustinus citatus agit de creaturis existentibus, & futuris, vt patebitlegenti Idque expressius docuit tom. 9. tract. 21. in Ioan. ad illa Verba, Pater enim diligit Filium, & omnia demonstrat ei, qua ipse facit, aiens, Dicendo enim Filio, quod facturus erat Pater per Filium, ipsum Filium genuis, per quem faceres omnia. Vbi plane significar creaturas, ve futuras; non enim quis dicitur alicui manisessare quod facturus est; co quod illi manisestet, quod facerepotest. Idem tenet S. Thomas citatus, aiens. Dici Verbo omnes creaturas; quod autem ibi futuras quoque comprehendat, GGg

hendat, apertissime explicat quast. 37. art, 2. ad 1. vbi ad ea verba alludens, ita loquitur. Sient Pater dicit fe, & omnem creaturam Verbo ; ita diligit se ; & omnem creaturam Spiritu santto. Vbi nomen dilectionis creaturarum liberam potius denotat. quam necessariam.

Explicati Patros de Arica led lata.

Fateor, nos Patres aperte loqui de creaturis etiam futudianone non ris, & existentibus, & scientia libera corumdem. Vt tamen respondeam, reuocasida sunt in memoriam, quæ de locusione divina diximus disp. præcedenti sect. 4. in quibus plures nunc aduersantium consensere nobiscum. Scilicet, locutionem se dictionem esse duplicem; vnam strictam, consstentem i productione Verbi; alteram latam, quæ aliud non dicit, quan habere scientiam Verbo terminatam. Ex his ergo, quæ saus communia sunt Respondeo, eos, & alios Patres asserentes, Verbo dici creaturas futuras, & existentes, intelligendos ese de dictione, non stricta, sed lata; propter inconvenientia superius à nobis in Verbo libero recensita; quæ cum non militent in scientia necessaria creaturarum, nec eainterpretatio ad eam scientia extendenda est, sed verba Patrum rigorose vsurpanda, cum possint absque vllo inconueniente. Idemque cum propositione de dilectione creaturarum existentium in Spiritusm-Ao dicendum est.

Florentinum 69. cientes convertum.

Obicit secundo P. Arriaga Concilium Florentinum de obiedum, finiens, Patrem dedisse Filio, quæcunque habet, exceptaPa ternitate: scientia autem libera non est formaliter Paterniss, ergo pater eam dedit Filio; atque Filius accepit à Patre. Hoc argumentum, quo Arriaga subsect. 5. suam tentat firmare lententiam, ipsum impetit, vt notauimus sect. pracedenti. Non Florentinum definit in litteris vnionis paulo postinitium, Patrem dedisse Filio omnia, quæ habet, non vicumque. sed gignendo. Verba Florentini sunt : Quniam omnia, qua Puni funt, ipse Pater unigenito Filio suo gignendo dedit, prater effe trem: Pater autem per te, non dedit scientiam liberam gigendo, cum Verbum liberum non procedat per generationem; ergo vel tua sententia est contra Florentinum, vel illa particula Omnia, accipienda est de solis & omnibus necessariis, excepta Paternitate, quo nihil probatur contranos. Quare respondeo, Florentinum de necessarriis, que sunt in Patre, decemere, Disp. XVII. Ex qua cog. proced. Verb. Scet. V. 419 omnia Patrem dedisse Filioper veram generationem, præter Paternitatem.

70. Obiicit tertio idem Arriaga subsect. 3. missis aliorum probationibus. Nam semel concesso, scientiam aliquam diuinam else fœcundam propter suam infinitatem ad substantiale Verbum producendum, similis fœcunditas scientiælibere negarinon potest, cum sit etiam infinite perfecta: nisi aliunde - aliquid obstet; at vere non obstat: ergo. Confirmat, nam perfectius est verbum illud, quod dicit omnia, quæ suntin scientialoquentis, quam quod dicit partem: ergo cum in scientia loquentis sint etiam sutura libera, persectius erit Verbum, -quod illa dixerit, quam quod non dixerit, & consequenter perfectius erit, quod ex scientia libera processerit. Hoc argumen--tum probat contra Arriagam, scientiam liberam esse fæcundam ad generandum, cum talis sit scientia necessaria propter suam infinitatem, & scientia libera sit etiam infinite profecta. 71. Respondeo scientiam necessariam esse fœcundam ad producendum Verbum, non præcise quia scientia infinita est, sed fæcunda siz viterius quia necessatia, sicut eo titulo focunda est ad generan- ad produdum in sententia Arriagæ. Vnde sicutipse negat scientiæ libe- & no n ræ fæcunditatem ad generandum, ita nos negamus fæcundi-libera. tatem ad producendum, tum quia in scientia qualibet divina nulla est possibilis fœcunditas ad producendum, quæ non sit fœcunditas ad generandum, tum etiam propter absurda sect. præcedenti producta, quælicet magna ex parte deuorenturab aduersario, sthomacus tamen noster non illa patitur. Ad confirmationem negandum est antecedes, nam Verbum, quod diceret omnia etiam lib. ra, chymæricum prorsus esset enim Verbum, vt supponitur, & non esset, quia non esset genitu, nec filius, quod si esser genitum, & Filius, induceret essentiam liberam, & Deum contingenté, nouam insuper Trinitatem inducerer, nouasque relationes contingentes in principiis etiam absque vlla necessitate, procederet præterea ab omnibus Personisnecessariis,& etia ab Spiritusacto libero, & alia à nobis expesa. Sed instare posses, vis intellectiva, que posita veritate instantia futuri, non se extenderet ad cognoscendum suturum non virtutis inesset summe persecta & adæquata : ergo neque Verbum

GGg

quod polita veritate futuri, non le extenderet ad dicenda future, esset summe persectum, & adaquatum: ergo vt Verbum dipinum summe perfectum sit, & adæquatum, necesse est, quod posita veritate futuri, se extendat ad dicendum illud. Idem confirmari potest in attributis divinis, nam Omnipotentia, quæ non posset aliquam creaturam producere, hoc ipso summe persecta, & adæquata non pariter immensitas, quæ aliquod spatium occupare non posset, summe perfecta, & adæquata non esset: ergo.

Discrimen extensionis fcientiz ad cognolcéda Verbi ad dicendum illo.

73. Respondeo, concesso antecedente, negodis consequentia Ratio, est quia extensio virtutis intellectiuz ad cognoscenda libera & non futura eo iplo quod talia sint, est persectio nihil implicans, cum sit vis cognoscendi, quod cognoscibile est: sutura autem dicit à Verbo omnino implicat, ve constat ex nuper dictis. Sicut ergo ad integritatem scientiæ non spectat cognoscere, quod implicat cognosci, nec ad integritatem Omnipotentiz posse producere, quod implicat produci; sed cognoscere tantum quæ cognoscibilia sunt & posse producere, quæ sunt producibilia: ita ad integritatem Verbi non spectat dicere, quz dici implicant, sedilla tantum, quæ nihil implicant dici; cur ergo sola illa, quæ necessario cognoscuntur à Deo, nihilimplicent dici à Verbo, ideo sola illa dicuntur, & sola corum dictione cuadit verbum integrum, & adaquatum in ratione Verbi.

Processio Verbi ex cognitione fua non pro hat exten fione Veib: ad libera.

74. Obiicies quarto verbum proceditex cognitione comprehensiua Dei: ergo procedit ex illa, vt se extenditad conticomprehen- gentia, nam cognitio, quæ futura nesciret, comprehension Dei non esset. Responde, Verbum procedere ex cognitione comprehentiua necessaria tantum, quæ licet positiue non excludar scientiam liberam, illam tamen formaliter non includit, sed solam determinationem conditionatam extendendi sead libera, si dentur; quæ determinatio conditionata tota, & ompino necessaria est, & inde scientia necessaria comprehenso Dei intensiua non esset, si positis suturis ea non cognosceres, quia videlicer ea dererminatione conditionara carerer, non vero quia scientia libera formaliter non esset.

Obiicies quintò, Spiritus sanctus procedit ex amore libero

### Disp.XVII. Ex qua cog.proced. V erb. Sect. IV. 421

libero: ergo & Verbum ex scientia libera. Consequentia opti- Qua ratioma est. Antecedens probatur ex S. Thoma quæst. 37. artic. 2. ne dicantur Pater & Ficorpore, & ad 3. docente: Patrem & Filium diligere nos Spi- lius diligere ritu sancto, sicut se ipsos, vbi particula illa nos, aperte deno- nos Spiritu tat amorem liberum : Patrem autem, & Filium diligere se Spiritu sancto denotat processionem Spiritus per eam dile-&ionem : ergo Patrem & Filium diligere nos Spiritu sancto, denotabit processionem Spiritus per eam dilectionem, maximè cum notionalis asseratur à S. Thoma, expresse distinguente inter amorem essentialem & notionalem. Respondeo, negansantecedens ad probationem concessis præmissis, nego consequentiam, quia amor liber fœcundus non est, sicut nec scientia. Dicuntur autem Pater & Filius diligere nos Spiritu sancto, quia diligunt nos amore terminato subsistentia Spiritus sancti, qua ratione amor essentialis dicitur notionalis.

Sed instabis, S. Thomas expresseasserie, Patrem & Fi- Explicatur lium se, & nos diligere Spiritu sancto, esse producere Spiritum 5. Thomas, sanctum: ergo non tantum est, nos diligere amore terminato subsistentia Spiritus sancti, sed amore ex quo procedit Spiriius. En verba S. Thomæ. Secundum vero qued notionaliter sumitur, sie diligere, nihil est aliud, quam spirare amorem, sicut dicere est producere Verbum, & florere est producere flores. Sicus ergo dicitur arbor florens floribus; itadicitur Pater dicens Verbo, vel Filio, se, & creaturam. Et Pater, & Filius dicuntur diligentes Spiritus sancto, vel amore producto, se, & nos. Respondeo, eas particulas se, & nos, distributive vsurpandas esse, ita vt Pater & Filius diligant se Spiritu sancto procedente ab ipsis per cam dilectionem, nos vero Spiritu dilectionem terminante.ldemque cum proportione de processione Verbi per scientiam dicendum est

Obiicies sextò. Pater loquitur cum Filio non solum de Obiicitur necessariis, sed etiam de contingentibus: ad huiusmodi au- lecutio Pat tem locitionem sufficiens non est processio per scientiam Filio de conecessariam : ergo opus est processio per scientiam liberam. Augustinus. Minor certa est, quia per scientiam necessariam non dicun- Anielmus. tur libera. Maior autem videtur expressa doctrina Patrum Thomas. Augustini, Anselmi, Thomæ, & aliorum, quos dedimus **Supra** 

supra, communiter docentium, Patrem loqui cum Filio de contingentibus: ergo sicut locutio necessariorum est processo Verbi per scientiam necessariam, ita locutio contingentium erit processio Verbi per scientiam contingentem. Respondeo. Patrem non ita stricte loqui de contingentibus, ac de necessariis, vt dictum est disp. præcedenti sect. 4. Locutionem autem minus strictam liberorum non dicere productionem Verbi, ibidem positum est, ibique videas.

Obicatio lumpta ex millione Filij ad cf fectum semporalem.

Obiicies septimo, Pater mittit Filium ad effectum aliquem temporalem determinatum, scilicet, vt appareat mundo in natura humana: similis autem missio intelligi non potest absque communicatione scientiæ liberæ detali effectu temporali: ergo. Minor probatur, nam missio vnius Personæ ab altera in divinis, est processio personæ missæ à mittente in ordine ad effectum temporalem: nequit autem stare processio in ordine ad effectum temporalem, nisi communicetur à mittente scientia libera vel amor talis effectus, cum scientia, & amor necessarius indifferentes sint ad non minus ad effe-Aum temporalem, quamad eius oppolitum: ergo. Respondes, ad missionem divinam sufficere processionem necessariam coniunctam scientiæ vel amori libero munerisà Persona missa præstandi, de quo infra.

Vltima obpta ex im-Verba per scienti am liberam.

Obiicies vliimò, Verbum nec procedir, nec procedere icajo sum, potest ex scientia liberorum: ergo procedit ex scientia, qua nouit Deus, impossibile esse, verbum procedere ex scientia possibilitate liberorum, nam hæc scientia necessaria Deo est: huiusmost autem scienția exprimit libera, cum illa cognoscat: ergo Verbum procedit ex scientia liberorum. Respondeo eam scientiam attingere quedem libera, non tamen libere, sed omnino necessario, quia tantum attingit libera, quatenus sunt terminus impossibilitatis procedendi verbum per illa. Vnde nihil mirum si Verbum per cam scientiam, vt pote necessariam proccdat.

SECTIO.

#### SECTIO VI.

An Verbum procedat ex cognitione dissunctiua, qua nouit Deus vel existere à parte rei Petrum, vei eius carentiam.

On disputo modo, an sit possibilis Deo cognitio dis-supponituriuctiua, sed suppono ex dictis à nobis tract. de sci-possibilisia entia Media disp. 15. sect. 6. & magis ex professo tract, de Voluntate disp. vltima sect. 4. circa decretum disunctiuum, eiusua, que obiectum, quod idem de scientia dicendum est. Nam Deum cognoscere, necesse esse, vel existere Perrum, vel eius carentiam, quod est dissiunctive cognoscere ea obiecta inter se opposita, aliud non est, quam cognoscere, impossibile esse quod neutrum eorum existar, sine quod idem est, carentiam vtriusque simul impossibilem esse: id autem verum est : atque adeo cognitum à Deo, sicut de omni veritate censent omnes. Similiter procedit controuersia de cognitione, qua nouit Deus vel existere in ipso decretum producendi petrum, vel decretum non producendi; quia cum Deo impossibilis sit pura amisio, vi disp. 9. de Voluntate diximus, impossibile est, neutrum corum existere.

Assero Verbum procedere ex ea cognitione dissunctiva. Verbum pro-Ratio est, quia ea cognitio est Deo summe necessaria. Verbum cedit excoautem procedit exomni cognitione necessaria, vt constat ex difunciua. hactenus dictis: ergo. Maior probatur, nam impossibile prorlus est, quod ex extremis cotradictoriis, neutrum existat :ergo necesse est aliquod eorum existere, cum verumque simul omitti possibile non sit: ergo necesse quoque erit Deum id cognoscere, arque adeo scientia necessaria- Confirmatur, Nam Deum cognoscere vel existere Petrum, vel eius carentiam, aliud re non est, quam cognoscere, impossibilem esse omissionem veriusque simul seu impossibile esse neutrum corum existere: possibilia autem, & impossibilia cognoscun-HHhtur.

tur adeo scientia necessaria, ex qua Verbum procedat: ergo & disiunctum ex Patre eiusque carentia simili scientia cognoscetur.

Prima obieRio ex sci
entia visio
nis distinachina.

Obiicies primo, si Verbum procederet ex scientia disiunctiva existentia Petri, vel non existentia illius, etia procederetex aliqua scientia visionis ex oppositis, id est, vel ex scientia visionis existentiæ Petri, vel ex scientia visionis non existentiæillius: id falsum est: ergo. Maior videtur certa, nam aliquascientia visionis ex oppositis est Deo summe necessaria, cum impossibile prorsus sit, neutram earum existere : ergo cum Verbum ex omni scientia necessaria procedat, etiam exaliqua scientia visionis ex oppositis procedet. Quod tamen videtur impossibile, quia nulla res procedere potestà principio dissunctivo, & indeterminato, sicut nullus effe-Aus creatus procedere potest à causa, nec ab actione indeterminata, sicut insuper nullus effectus indeterminatus existere valet, aut produci, ita neque principium indeterminatum existere poterit, aut producere, nam quidquid existit, & re ipsa producit, determinatum est, non minus, quam quod producitur: ergo sicut implicat dari Verbum disiunctiuum,ita etiam implicabit dari principium verbi disiunctiuum-

83. Confirmatur, verbum procedere non potest ex scientia visionis determinata Petri, neque ex scientia visionis determinata carentiæ Petri: ergo ex nulla procedere potest, cum exaliqua procedere, & ex nulla procedere, contradictorium & non minus quam, nullum currere, & aliquem currere. Sich ergo casu, quo soli essent duo homines, scilicet, loannes, & Paulus, & Paulus determinatus sederet, & similiter loannes, falsum, & impossibile esser aliquem comm currere: ita eo ipso, quod verbum ex scientia visionis determinata Petri non procedat, neque ex scientia visionis determinata carentiæ Petri falsum, & impossibile erit, Verbum exaliqua earum procedere. Et ratio omnium est, quia propositio disiunctiua, ad sui veritatem, exigit prædicatum te ipsa existere in individuo determinato eorum, interque dissungit propositio, determinato quidem in re, non determinato

# Disp.XVII. Ex qua cog.proced. Verb. Sect. VI. 425

terminato à propositione, nam hæc omnia subjecta dissun-Aiuè attingit: ergo cum prædicatum processionis Verbi neque in re existat in scientia visionis Petri, neque in scientia visionis carentiz Petri, neque verum esse poterit existere in aliqua ea-

- 84. Respondeo negans maiorem. Ad cuius probationem Quid sit dicimus saliquam scientiam visionis ex oppositis esse neces- sionis dissi. sariam, aliud non sibi velle, quam omissionem veriusque si- eliua, & at mul impossibilem esse, seu ens rationis, & carentiam huius- gumenti modi omissionis, seu entis rationis, necessario existere, qua carentia cum scientia diuina non sit, quid mirum si Verbum ex illa non procedat. Scientia autem diuina disiunctiua inter existentiam Petri, & carentiam illius, & scientia est, & necessaria est, ideoque Verbum ex illa procedit. Nec dicitur dissunctiva, quia in se indeterminata sit, quod obstare processioni verbi, bene convincit obiectio, sed quia cum in se determinata sit, modo dissunctivo attingit obiectum: sicut hac propositio: Aliquis homo currit, in se quid determinatum est, etiam si modo dissunctivo attingat omnes homines.
- Quod sinstes. Ergo saltem procedet verbum ex cognitione impossibilitatis viramque simul scientiam visionis oppositam omittendi; & ex cognitione carentiz huiusmodi omissionis. Respondes concedens consequentiam; hac enim est conclusio nostra, camque scientiam vocamus dissunctiuam alicuius scientizex oppositis. Sicut scientia disiunctiua existentiæ Petri, vel eius carentiæ aliud re non est, quam scientia impossibilis omissionis veriusque simul, velscientia carentiæ talis omissionis. Vnde consequens est, Verbum ex veraque, vel ex neutra procedere. Alia, quæ circa di siunctum, vel modu tendendi disiunctiuum hic obiici possent, soluta, & explicata à nobis sunt tract.de voluntate disp.vlt.sect.4. videas ibi.
- 86. Obiicies secundo Scientia dissunctiua vel existentiæ Petri, Quomodo vel no existentiæ illius non potest esse ratio formalis comuni- scientia illa cădi diuinas perfectionis verbo: ergo ex illa procedere non potest. Cosequentia constat ex dictis, quia in nostra sententia no ratio forma. aliaratione Verbum ex cognitione procedit nisi quatenus ista lis commu-

HHh

est

est ratio formalis communicandi diuinas persectiones. Antetecedens probatur, quia ea cognitio dissunctiua sola attingit
obiecta croata: ergo non potest esse ratio formalis communicandi obiectum increatum. Patet consequentia quia nulla
cognitio potest esse ratio formalis communicandi rem, aut
obiectum, quod non exprimit. Similem obiectionem attigimus iam supra. Respondeo ergo, quamlibet cognitionem
diuinam obiecti creati, ve pote integre & persecte comprehensiuam illius, attingere, saltem indirecte, diuinas persectiones absolutas, & hoc sufficere ad eas communicandas.
Dixi saltem indirecte, nam mea opinione etiam directe illas
attingit, cum tota scientia necessaria sit vna indivisibilis virtualitas.

Obiicies tertio scientia dissunctiva vel existentiæ Petri. vel non existentiæ illius, supponit in Deo Decretum vel existentiæ Petri, vel non existentiæ illius: hoc decretum est hberum: ergo & scientia: ergo Verbum ab illa procedere non potest, cum à nullo libero procedere valeat. Maior videtur certa, quia tam existentia Petri, quam non existentia, pendent à decreto Dei, cum sine illo existere non possint. Minor probatur, quia tam decretum existentiæ Petri, quam decretum non existentiæ est Deo liberum: ergo scientia dissunctiva vel existentiæ, vel non existentiæ supponit decretum liberum vel existentiæ Petri, vel non existétiæ ergo est scientia libera, & nó necessaria, cum nullum necessarium quidquam liberu supponat, & quodaliquod liberum supponit: eo ipsoabsolute necessirium non sit, ad contingens. Confirmatur, scientia visous determinata existentiæ Petri supponit decretum determinatum liberum de existentia eiusdem Petri: ergo scientia disiunciua vel existentiæ Petri, vel non existentiæ illius, supponit decretum dissunctiuum liberum vel existentiæ Petri, vel non existentiæ illius.

Scientia illa disiunctiua nullum supponit decretum disiunctium.

88. Respondeo negans maiorem quia etiam si existentia Petri pendeat essentialiter à decreto libero Dei, & similiter non existentia illius. Deus tamen absque vllo decreto libero, ex se est necessario determinatus ad positionem vnius extremi vel alterius, id est ad carentiam omissionis verius que simul.

Inde

# Dilp.XVIII. De persona Spiritus sancti. Sect. I 427

Inde impossibile Deo est decretum dissunctiuum circa ea extrema, quia minus talis decreti esset determinare Deumad aliquod corum ponendum, id est ad verumque simul non omittendu; atque adeo otiosum omnino esset, cum Deus ex fuis prædicatis sit omnino determinatus ad non omittendam simul veramque contradictionis partem. Id circa docui tract. de Voluntate disp.vlt. sect. 4. possibile tantum Deo esse decretum disiunctium circa extrema, quæ absolute simul à Deo omitti possunt. Vnde patet scientiam diuinam dissunctiuam contingentem non esse, cum tantum pendeat à determinatione Dei ad verumque extremum simul non omittendum, quæ determinatio Deo summe necessaria est.

Instabis, possibile Deo non est decretum dissunctiuum Instantia ex circa existentiam Petri, & carentiam illius : ergo neque pos- decreto dissibilis erit scientia disumchiua; cadem enim videtur veriusque sumpra. ratio. Respondeo, in Deo impossibilem tantum esse volitionem liberam dissunctivam circa ea extrema, non vero conplacentiam necessariam. Ex eo autem quod impossibilis Deo sit volitio libera circa aliquod obiectum tantum sequitur ad summum impossibilem esse scientiam liberam, quod non nega-

mus, non vero sequitur possibilem non esse scientiam neces-

sariam, ad id enim satis est, si Deus in tale obiectum complacentia necessaria feratur.

90. Fx dictis collige, Verbum procedere ex scientia qua- Corollarium cunque dissunctiva corum extremorum, quorum Deus ez distie. vtrumque simul amittere non potest; siue taledissunctum sit creatum, siue increatum, siue positiuum, aut negatiuum, siue mixtum ex vtroque. Quia vna, eademque est omnium ratio à nobis tradita.

## DISPYT.

## 

#### DISPVT'ATIO XVIII.

De tertia Trinitatis Persona, scilicet Spiritu sancto.



Ic v T duplici disputatione præcedenti expendimus omnia, quæ Filij sunt propria; ita nunc quæ propria sunt Spiritus inuestigamus. Sicut autem proprium est

Filijesse Verbum, imaginem, & sapientiam Patris: ita proprium est Spiritus sancti esse amorem, donum, & dilectionem. Insuper sicut proprium est Filij procedere per intellectionem, ita proprium esse Spiritus sancti per amorem procedere. Denique sicut Filius verus est Deus consubstantialis Patri, ita Spiritus sanctus, verus etiam Deus est consubstantialis Patri, & Filio. Quæ omnia hæc disputatio declarbit, vbi etiam de nomine Spiritus sancti, non nihil dabimus, & An tertia Trinitatis Persona conuenienter hoc nomine donetur.

#### SECTIO 1

An hoc nomen Spiritus sanctus conueniens sit, & proprium tertia Persona Trinitatis.

Multiplex nom nis Spiritue viurpatio.

Omen Spiritus in sacris litteris multiformiter v surpatur. Primò sumitur latissime pro quocunque affestu vehemen

## Dilp.XVIII. De persona Spiritus sancti. Sect. I 429

vehementi, seu impetu accidentali creatæ voluntatis, siue bono, sue malo. Psalm. 75. Qui aufere Spiritum principum. Isaix 19. Dirumpetur Spiritus Ægypis. 1. Ioann. 3. Nolite omni Sperieue credere, Ad Galat. 3. Sperieus autem aduersus carnem. 2. Corinth. 3. Spiritus autem vinificat. Ioann. 4. In Spiritu & verstate oportes adorare. Et cap. 11. Infremuis Spiritu. Secunda sumitur pro substantia corporea. Genes. 6. Interficiam omnem carnem in qua Spiritus vita est. & cap. 8. Adduxit Spiritum super terram, & imminuta sunt aqua. Exod. 1 5. Flauit Spiritus tuus, & operuit eos aqua, Pfalm.47. In Spirita vehementi contetes naues Tarsis. Huiusmodi autem vsurpationes locum non habere in diuinis certo est certius. Terriò sumitur pro substantia spirituali creata: sic anima rationalis dicitur Spiritus Lucæ 23. In manus commendo spiritum meum. & Ioann. 19. Inclinato capite stadidit Spiritum. Similiter Angeli dicuntur Spiritus. Ad Hebr. 1. Omnes sunt administratory Spiritus. Pialm. 103. Omnes sunt administratory Spiritus. Et neque acceptio hæc Spiritus locum habet in Deo.

Quarto, Spiritus vsurpatur prosubstantia Spirituali increata, qua ratione Ioann. 4. dicitur. Spirius est Deus. Et sumptus hac ratione Spiritus communis est omnibus personis; nam omnes sunt substantia Spiritualis. Ita Cyrillus Hie rosolymitanus catechesi 17. prope finem, vbi de dictione Spiritus ita loquitur. (Dicitur enim & de Patre, Spiritus est Deus, vt in Euangelio Ioannis scriptum est: & de Filio, Spiritus faciei nostræ Christus Dominus, ve dicit Ieremias Propheta:& de Spiritu sancto, Paracletus autem Spiritus sanctus, vt dictum est.) Similia habent Basilius lib. 2. contra Eunomium, & lib. vnico de Spiritu sancto cap. 9. & 19. Anastasius Sinayta lib. 1. de rectis fidei dogmat. Richardus Victorinus lib. 6. de Trinitat.cap. 19. Cyrillus Alexandrinus lib. 13. thesau. cap. 1. & alij.

Assero, nomen, Spiritus sanctus, proprium esse tertiæ Nomen Spi-Personæ Trinitatis, esto in aliqua vsurpatione, scilicet, sum. rirus sancius ptum pro substantia spirituali immuni à peccato, commune est tertize sittrium Personarum. Ratio est, quia vsu sonarum, Pa-persona. trum, & Theologorum, propter vocabulorum inopiam, appropriatum

Digitized by Google

propriatum est tertiz Personz, nomen Spiritus sanctus alioqui commune. Sic Matth. vlt. dicitur. Baptizantes ess in memine Patris, & Fili, & Spiritus fancti. Et i. Ioannis 5. Tres sunt qui testimonium dant in calo Pater, Verbum, & Spiritus santtus. Quia vsus obtinuit, nomine spiritus sancti significari hypostasim, seu Personam diuinam à Patre simul & Filio per voluntatem, seu amorem procedentem, quod tertiæ Personæ Trinitatis proprium est.

Variz con. 5. gruentiæ circa appropriationem nis Prima Ambrofi j.

Circa conuenientiam appropriationis eius nominis variz congruentiz insinuantur à Patribus. Prima est, quia cum processio tertiz Personz sit communis Patri, & Filio; inde noeius nomi- men Patri cum Filio commune appropriatum est Spiritui sancto. Ita Ambrosius in symbolo Apostol, cap. 1. Licet Pater est Spiritus, & Filius sit Spiritus; & Pater sit sanctus, & Filius, sit sanctus, sola tamen tertia Persona proprie Spiritus sanctus muncupatur. Quia ergo coaterna & communis est ambobus, id ipsa vocatur, quod ambo sunt. Idem tradit Augustinus lib.5. de Trinit. cap. 11. (Vt ex nomine, quod vtrique conuenit, vtriusque communio significetur, vocatur donum amborum spiritus sanctus. ) Et lib. 15. cap. 19. (Quiacommunis est ambobus, id vocatur ipse proprie, quod ambo communiter.) Consentiunt Magister, & communiter scholastici, dict. 10. cap. vlt. S. Bonauentura artic. 2. quæst. 3. Richardus ibidem. Carthusianus quæst. 2. S. Thomas in præsenti artic. 1 corpore.

Secunda appsopriatio S, Thoma

Secundam congruentiam exhibet S. Thomas q. 36 mi corpore his verbis. (Nam nomen Spiritus in rebus corporium pulsionem quanda & motionem significare videtur. Est autem propriumamoris quod moueat, & impellat voluntarem attantis in amatum. Sanctitas vero illis rebus attributur, que in Deum ordinantur. Quiaigitur Persona diuina procedit per modum amoris, quo Deus amatur, conuenienter Spiritus sandus nominatur.

Tertia P. Ruiz lupta ab halitu leu respirationc.

Tertiam congruentiam tamquam certam & potissimam omnium, propter quam Deus in sacris litteris eleuauit nonce Spiritus, vi esset proprium tertiæ Personæ Trinitatis, milit Nofice

# Dip.XVIII. De Persona spiritus sancti. Sect. I. 431

Noster Ruiz, & solita Patrum eruditione confirmatidisp. 65. à sect. 3. Ea est. Similitudo participata iuxta quam halitus, & vitalis Spiritus animalium peculiariter imitantur tertiam personam Trinitatis, eiusque processionem, magis quam Personam Patris, & processionem Filij: & imitantur magis, quam vlla res creata, & hominibus nota.

8. Probat primò. Nam Ioann 20. Christus Dominus: In- Cyrillus, & sufflauit, & dixit: Accipite Spiritum sanctum. De quo Cyris. Basslius eam congruentia lus lib. 9. capit. 44 post med. ait (Propterea corporaliter explitantes Christus sufflauit, ostendens hoc signo, quia quemadmodum ab ore humano corporaliter humanus spiritus procedit, sicex divina substantia, deitati congruenter, Spiritus, qui ab ea est, profunditur.) Rursus lib. 12. in Ioan. cap. 56. initio. (Spiritum infufflans dedit: vnde nobis firmiter credendum est, non esse alienum à Filio Spiritum sanctum. Nam, cum ei consubstantialis sit, ex Patre per ipsum procedit.) Similia habet Basilius homil. 17. in Sanctum Baptisma initio, aiens. Dominus Spiritum sanctum discipulis suis inspirauit; perque illam inspirationem Spiritum esse diunæ essentiæ, & non creatænaturæ ostendit.) Idem sirmat ex multis aliis Patribus Ruiz ad illud Psalm. 32. (Verbo Domini cœli firmatifunt, & spiritu oris eius omnis virtus eorum.) Et ad illud Iob. 27. (Donec superest habitus in me, & Spiritus Dei in natibus meis. Et c. 3 3. Spiritus Domini fecit me, & spiraculu Omnipotentis viuificauit me ) Et Genes. 2. (Inspirauit in facie eius spiraculum vitæ, & factus est homo inanimam viuente. 9. Probat secundo ratione. Quoniam in declarandis singu-Ratio prasilis Personis per nomina propria, Deus potissimum respexisse entin. videtur ad res corporeas, & nobis notas, vt per aliquid illis cum Deo commune, significarer proprietates personales; hac enim arte impolita sunt nomina Patris, Filij, ac Verbi: Nulla autem res corporea, nobisque nota reperietur ita similes Spiritui sancto, eiusque processioni, sicut halitus, & Spiritus vitalis: ergo hinc sumpta est conuenientia, ad appropriandum nomen Spiritus tertiæ Personæ Trinitatis. Minor probatur, quia spiritus est, subtilissema substătia procedens à principio cognitionis, & amoris, nec non à principio motus

pçr

per impulsum reciprocum voluntarium simul, & necessarium ac naturalem, inseparabiliter cum locutione coniuncum, communicationem vitæ, suauitatemque, ac delectationem interius constituens, & exterius causans. Quæ omnia ex maiori parte esse Spiritus sancti propria, singillatim ostenditur.

Et Prime respirationem procedere à duobus tanquam ab vno principio, probat, quia oritur ex corde tanquam à causa præcipua teste Aristotele lib. de respiratione cap.4. & ex cerebro ministrante per neruos Spiritus tenuiores ad præstandos sensum & motum. Porro cerebrum esse principium sensitiuz cognitionis, & cor esse subjectum potentiæ concupiscibilis, ac proinde principium amoris sensitiui, ipsa experientia notum est. Sic ergo Spiritus sanctus procedit à Patre, qui est principium notitiæ genitæ, quæ Verbum est. Simul etiam procedit ab ipso Verbo, quatenus vitimate proponit obiectum amabile, qua ratione cum Patre complet vitimate principium vnicum amoris. Secundo, Spiritus animales procedere à principio motus, quod principium est cognitionis & amoris sensitiui, patet ex dictis, nam in corde residet virtus effectiva spirituum vitalium, quorum pars à corde procedens ad cerebri ventriculos euadit, vbi Spiritus magis attenuati ad lensum & motum per neruos distribuuntur; atque cor, & cerebrum, quæ sunt principium cognitionis & amoris sensitiu, funt etiam principium motus sic Spiritus sanctus & motus ch ex procedit à principio motus divini, quod idem est principio cognitionis, & amoris divini.

identidem reciprocando, ducitur, ac reducitur inspirando, & respirando. Sic Spiritus sanctus reciprocus amor est, quo Pater tendit in Filium, & Filius in Patrem. Quarto dicitur voluntarius, & simul necessarius, ac naturalis. Voluntarius qua spontaneus est, & potens breui tempore suspendi. Necessarius, quia diutius sine illo viuere non possumus. Sic esgo processo Spiritus sancti spontanea est, & voluntaria, quia Spiritus sanctus procedit per volitionem, dirigiturque cognitione summi boni; quibus non obstantibus est summe necessaria.

# Disp. XVIII. De Persona Spiritus sancti. Sect. I. 433

saria, Quinto dicitur respiratio cum locutione coniuncta. quia hac sine habitu respirationis formari non potest. Sic Verbum sine Spiritu sancto esse non potest. Sexto respiratio constituit communicationem vitæ, suauitatem, ac delectationem interius. Spiritus sanctus est ipsamet delectatio & suavitas in facto esse, camque per dona sua communicat

exterius: ergo.

Non mihi displicet sententia ista P. Ruiz, cæterum se- Quid in ee cunda illius probatio à ratione non placet in omnibus. Ete-congruentia pim cerebrum esse principium cognitionis sensitiux, & cor quid displiprincipium amoris sensitiui, nonadeo planum est, ve à multis ea doctina non repudietur, quia idem omnino debet esse principium sensitiuum, & appetitiuum. Crediderim tamen ideo Spiritum, seu respirationem, aut halitum attribui Spiritui sancto. Quia sicut animal, corpore & anima vnitis per modum vnius principii, prius attrahunt Spiritum, & deinde respirant, & priusest habere id quo respirent, & deinde emittere respirationem. Ita Pater & Filius per modem vnius principij inter se coniuncti prius habent quo spirent, scilicet spirationem actiuam, quod est quasi trahere habitum, & deinde producunt spiritum, quod est quasi halitum emittere, seu respirare. Insuper sicut respitatio animalis duplici actione completur, scilicet, acceptione halitus, & emissione illius; Ita Filius ad producendum Spiritum sanctum, & accipit à Patre halitum spirationis actiuz, & quasi emittit illum, producendo passiuam.

#### SECTIO II.

## An Spiritus sanctus sii tertia in Trinitate Persona verusque Deus, aqualis Patri, & Filio.

rcticorum cica perlo nam Špiritus Sancti,

MIss Sabellianis, qui patrem, Filium, & Spiritum fandum, vnicam tantum esse Personam somniarunt, solis nominibus, vel muneribus distinctam. Lactantius Firmianus epist. 8. ad Demetrianum, Spiritum sanctum cum persona Patris, & Filij confundebat. Vrbicus autem Potentinus aichat, Spiritum sanctum, vel esse Patrem, aut Filium vel creaturam, vt refert Athanasius dialog. 4. de Trinit. Alij putarunt esse Deitatem ipsam, qua copulantur Parer, & Filius, ve veerque sie Deus, quos suppresso nomine refere Augustinus lib. de fide, & symbolo. cap. 9. Caluinus docuit, Spiritym sanctum esse Dei virtutem essentialem. Theodorus Beza esse potentiam Patris & Filij Guilielmus Farrellus esse motum creatum. Michael seruetus esse agitationem Dei, seu energiz quandam, veinspirationem virtutis Dei. Bernardus Ochinus, non esse Personam. Alij denique esse donum accidentale.

Spiritus fan- 14.

Asserendum est primo: Spiritum sanctum esse terrizor est in Trinicate Personam distinctam realiter à Patre, & Filio. rate Persona. Conclusio est de fide. Nam Matth. vlt. Christus tres nos de cuit personas diuinas realiter inter se distinctas, aiens Bar Zantes eos in nomine Patris, & Fi'i & Spiritus (anti. V bi Spiniu lactus proponitur tamqua Persona divina non minus distincta à Patre, & Filio, quam Filius à Patre. Insuper. 1. loann. 5. Tres sunt qui testimonium dant in calo, Pater, Verbum, & Spiruns sanetus. Vbi tres statuuntur Personædistinctæ, & tertia ordine numeratur Spiritus sanctus. Rursus, nam Spiritus sanctus à Patre Filioque procedit: omnis autem processio divina perlonaliselt, & persona procedens distincta ab ea, a qua procedie: ergo cum Spiritus sanctus à Patre Filioque procedat, Persona erit abviroque distinauficut Filius à Patre procedens persons est ab illo distincta

Circa

## Dilp.XVIII. De persona Spiritus sancti. Sect. II 435

15. Circa divinitatem Spiritus sancti plures hæretici insa-Brores nissime delirarunt. Docentes aliqui se esse Spiritum sanctum. eirea diuini-Ita Montanus, & Steimbach, apud nostrum Ruiz disp. 66. tus sandi. sect. 2. Alij, scilicet Helchesaitæ fabulabantur, Spiritum san-Aum esse sororem Christi in habitu fæmineo, eundemque, sicut & Christum, habere altitudinem sex milliarium, & latitudinem viginti quatuor miliarium vt refert Epiphanius heres. 5 3. Ducuerunt alij, Spiritum sanctum Deum non esse, sed creaturam. Ita Origenes tract. 13. in Ioan. Priores Arriani, Eunomius, Ætius, Macedonius, & Alijapud citatum Ruiz.

Asserendum est secundo. Spiritum sanctum esse Verum Spiritus san-Deum, consubstantialem, & æqualem Patri, & Filio. Con- est Deus clusio est etiam de side. Probatur primo ex scripturis Matth. Equalis Pa-Vlt. Baptizanies eos innom ne Patri & Fili, & Spititus fanctis Vbi tti, & Filia particula nomen denotat vnitatem diuinitatis in tribus Personis vi commune est inter Patres. Insuper 1. Ioan. 5. Tres sunt qui testimonium dant in calo, Pater, Verbum, & Spiritus sanctus, & hitres vnum sunt. Id est, vna essentia, vna divinitas. Prætera Actor. 5 Anania, cur tens iuit fatanas cor tuum, mentiri te Spiritui (ancto? Non es mentitus hominibus sed Deo. Ergo Spiritus sanctus Deus est, Rursus 1. Corinch. 3, Annescitis quia templum Dei estis. Et cap. 6. explicans Paulus, quis ille Deus sit , ait An nescitis quoniam membra vestra templum sunt Spiritus Santtus Moxque subiungit : Glorificate, & portate Deum in corpore vestro. Certum ergo Spiritum sanctum Deum esse. Alia plura testimonia videas apud citatum Ruiz sect. 3.

17. Secundo probatur ex traditione Apostolica. Nam Ia- Apostolica cobus frater Domini in liturgia, sub initium, spiritum san- pro distinictum appellat consubstantialem. Et circa finem dicit Consubstanrialem Trinitatem Patrem, Filium; & Spiri um fanctum F. requenterque Spiritui sancto tribuit vnum nomen diuinitatis, vnam potentiam, gloriam, & adorationem cum Patre, & Filio S. Martialis Apostolorum discipulus epist. 1. ad Burdegales c. 10. quæ habetur in fine tom. 3. Bibliotheca, ait Vnu idem Deus, qui cuncta creauit Pater; Vnus & idem Dominus per quem omnia facta sune Filius eius Iesus Christus; & vnus, idemque Deus Spiretus sanctus m quo omnia subsistunt.

His

18. Tertio

Conciliam. Nicz n**i**m Synodus Alex. Damasus Constanti-Lateranenie

Terrio probatur ex Conciliis hoc firmantibus catholicum dogma. Hanc enim veritatem decernunt Concilium Nicanum lib. 1. col. 8. S. Santta & magna, & S non eft difficile, & alibi synodus Alexandrina reference Sozomeno lib. 6. nopolitanus Tripartita, cap. 20. Damasus Papa cum Episcopis, qui ad cum convenerant epist. 6. Concilium Constantinopolitanum secundum, quod est quintum generale collat 8. can. 1. Ioannes Papa secundus epist. 2. ad senatores, quæ solita est appellari, liber deduabus naturis contra Eutychianos. Concilium Lateranense cap. Firmiter de summa Trinitate. Recole symbolum Athanasii, vbi diuinitas Spiritus sancti, distinctio, & æqualitas exprimuntur his verbis. Alia est enim persona Patris, alia Filij, alia Spiritus sancti. Sed Patris, & Filij, & Spiritus san-Eti una est divinitas, aqualis gloria, coaterna maiestas. Eandemque veritatem vno Spititu, & agmine propugnant Patres omnes.

Prima obie- 19. Ctio ex loannis 1.

Obiiciunt primo hæretici illud Ioan- 1. Omnia per ipsum facta sunt, scilicet Verbum: ergo etiam Spiritus sanctus fa-Aus est à Patre per verbum, ac proinde non Deus, sed creatura erit. Respondeo negans consequentiam. Quia loannes illis verbis non excludit Spiritum sanctum ab operationibus ad extra, sed ab eo præscindit, verbi divinitatem ostensurus tunc; alibi enim Spiritus sancti diuinitatem expressissime docat 1. Ioan. 5, verbis illis. Tres sunt, qui testimonium dant in cab Pater, Verbum & Spiritus sanctus, & hitres unum sunt.. Quod autem obiiciunt alij ex Amos 4. videlicet. Ego Dominasfr mans tonitrum, & weans Spiritum, Nonest ad rem, namibi spiritus sumitur pro vento: hæcenim est vna ex multiplici significatione nominis Spiritus.

Secupda ex Rom. S. co quod Spiritus postvict pro nobis gemitibus.

Obiiciunt secundo illud Pauli Rom. 8. Spiritus postulat pro nobis gemi:ibus inenarrabilibus. Qui autem postulat, inferior est, in eo quod postulat, cum hoc ipso à se non haben quod postulando desiderat obtinere, ergo Spiritus est inferie ac proinde creatura, cuius infirmitatem saris gemitus demonstrant, vi pote prorsus alieni à divinitate extra omnem camen, quam Spiritus sanctus non assumpsit. Respondes, Spiritum lan-Aum catenus dici postulare pro nobis gemitibus inenarrabilibus,

# Disp..XVIII. De Persona Spiritus sancti. Sect. II. 437

libus, quatenus dat nobis virtutem, qua enixe postulemus per gratiam eius, & adiutorium, quæ nostra profutura sunt. Hoc sensu Patres exponunt, quod Spiritus interpellat pro nobis,

quatenus postulare nos facit.

21. Obiiciunt terio Spiritus sanctus mittitur à Patre, & Filio. Tertia ex Insuper non loquitur à semetipso, loan, 19. Non enim lequitur à spiritus de semesipso: ergo Deus non est. Respondes negans consequene sumpra, tiam, quia sicut Filius Deus est æqualis Patri, etiam si mittatur abillo, ita Spiritus sanctus Deus est æqualis Patri, & Filio, etiamsi mittatur ab illis. Missio enim inferioritatem non arguit in persona, quæ mittitur; sed solummodo dicit processionemissius à mittente, processionem inquam ad intra, & operationem ad extra. Quod vero Spiritus sanctus non loquatur a semetipso, aliud non est, quam non loqui tamquam personam improductam, sed à Patre, & Filio procedentem, quo nullatenus excluditur, immo componitur divinitas. Idcirco Ioannes ibidem vers. 14. adiunxit. Ille me clarificabit, quia de mes accipiet. Quibus divinitatem Spiritus sancti cum præcedentibus componit; a Filio enim spiritus non Filiationem, sed divinitatemaccipit.

22. Obiicies vlumo S. Basilium homil 17. in sanctum Baptisma îta circa finem scribentem. Neque igitur alienus est à gloria Dei 👾 Spiritus, ex inifabiliori inefabilitir procedens: nec ipse Deus, sed I ei Spiricus, & apud Deum, qui & à Deo mistieur, & per Filiam nehis suppeditatur, Ergo ex mente Basilij nec Spiritus sanctus æqualis

est Patri aliter iste ineffabilior non esset, nec Deus.

Respondeo S. Basilium expresse docuisse divinitatem Spi-Vluma ex ritus sancii, & cosequenter æqualitatem cum aliis Personis pluxibus in locis, pracipue homil. 10. hexameron. homil. 15. de side, & 17. in sanctum Baptisma, homil. 27. de spiritu sancto, homil, 28. contra. Sabellianos lib. 3, & 5. contra Eunomium, & lib peculiari de spiritu sancto ad Amphilochium à cap. 9. víque ad 29. In quibus omnibus cum Basilius divinitatem Spirisus sancticonstanter, & acerrime contrahæreticos propugnet, eorumque infiringat argumenta. Consequens est, ipsum hoc loco solummodo negare, quod Spiritus sanctus sit Deusnotionalitet acceptus pro persona Patris, respectu cuius appellatur Spiritus

Spiritus Dei; sicut secunda Porsona appellatur Filius Dei, & Verbum Dei, scilicet Patris. Quando vero Pater dicitur inesfabilior, & Spiritus sanctus inessabiliter procedens, non intenditur inæqualitas eorum; sed excellentia Patris super omnia creata secundum quid inessabilia, quia nos ea explicare non valemus. Vnde augmentum comparatiui non ad Spiritum sanctum, sed ad creaturas referendum est. Nam inter simpliciter inessabilia, qualia sunt omnia diuina, nulla stat inæqualitas saltem materialiter, qua ratione procedit in præsenti disputatio. Nam formaliter ex vi processionis spiritum sanctum non esse Deum plures tenent Catholici; similiterque diuinas persectiones esse formaliter inæquales. Vnde dici posser loquutum Basilium de inæqualitate formali inter Paternitatem & spirationem passiuam.

Divinitas Spiritus sancti ex mulciplici capite desumpta.

Ratio autem divinitatis Spiritus sancti ex mukiplici capite sumitur à Theologis Primum ex dominio supremo, nullique superiori subiecto. Ioann. 3. Spiritus vbi vult spirat. I. Corinth. 12. Hat ausem omnia operatur unus, atque idem Spiritus dividens singulis prove vult. 2. Corinth. 3. Dominus autem Spiritus eft, & obs Spiritus Domini, shi libertus. Secundum, CX infinita sapientia comprehendente Deum 1. Corinth. 2. Spiritus omnia scrutatur, etiam profunda Dei. Quis enim buninum (cit qua funt hominis, nisi Spiritus hominis, qui in ipso est! Us & que Dei sunt nemo cognouit, nist spiritus Dei. Tertium Cl operationibus ad extra, nam Spiritus sanctus vna cum Patte & Filio creauit omnia. Nam Genes. 1. de omnibus person dicitur, F. cimus hominem, & Iob 3. exprimitur Spiritus factus: Spiritus Dei fecit me. Sapientia 1. ( & Spiritus Domini repleuit orbem terrarum, & hoc quod continet omnia.) &c. Insuper Spiritus sanctus viuificat, & resuscitat, Rom. 4. saluat & iustificat, Ioann. 20. & 1. Corinth. 6. & Rom 8. Prædicit futura, Actor. 1 & 2. Petr. 1. & patres miracula virtute for Rom. 15. Matth. 12. & alibi sepius. Habet supremam potelitem i licandi, Ioann. 16. & Ecclesiam gubernandi Adoc. 10. 13. 15. 16. & 20. Denique Christus ve homo virtute spinus sancti concipitur, & sanctificatur, Matth. 1. & Lucz 1 & Actor. 10. Vnxis cum Deus Spiritu sancte, & virsute. Hebr. 9-

Per

Dilp.XVIII. De persona spiritus sancti. Sect. II. 439

Per Spiritum sanctum semetipsum obtulit. Rom. 4. Spiritus san-Aus suscitauit Christum à mortuis. Que omnia maniscstissima esse diuinitatis argumenta, quis vel cuius non videat.

#### SECTIO II.

## An Pater, & Filius diligant se Spiritu sancto.

Rior sententia absolute negat eam propositionem, sententia seu locutionem esse veram. Ita Durandus 1 dist. 6. negans
Durandus quæst. 2. & dist. 10. quæst. 2. & dist. 27. quæst. 3. Gotfredus Gotfredus Picaujensis existimans prædictam propositionem retractatam Alexander essetatire ab Augustino, quando suam retractauit: Pater est Canariensis sapiens sapientia genita. Idem sentiunt (nisi sensus propositio- P. Molina nis sit, Patrem & Filium diligere se amore, qui sit Spiritus P. Zuniga sandus) Alexander 1. part. quæst. 67. memb. 3. art. 3. Albertusi. part. quæst. 50. memb. 1. Eam autem locutionem propriam non esse, docent Canariensis hic quæst. 37. art. 2. post 4 - conclusionem P. Molinaibidem. S. penult. P. Arriaga disp.53. sect. 2. num. 13- P. Zuniga quæst. 37. disp. 12. dub. 4. con-

26. Posterior sententia affirmat Patrem & Filium diligere se Spiritu sancto, non tamqua forma, seu ratione formali diligen- Posterior di, sed tamquam termino per dilectionem producto. Ita P. p. Perez Martinus Perez disp. 17. sect. 4. Qui tamen cum concedat Pa. P. Vasquez trem & Filium diligere se Spiritu sancto ve termino per volitionem producto, negat patrem hoc pacto intelligere se Verbo. Pater vero Vasquez vtramque propositionem ait esse veram disp. 151 per totam videlicet, & Patrem intelligere se Verbo, & Patrem, & Filium diligere se Spiritu sancto. His tamen non obstantibus docet, has propositiones, scilicet, Pater est intelligens verba, Pater & Filius sunt amantes Spiretu sancto, esse falsas, atque adeo à prioribus illis diuersas. Id tamé expédit optime, &

KKk

impugnat

impugnat Arriaga citatus à num. 7. ostendens vlumas propositiones æquipollentes esse prioribus, nec minus veras, quam fintillæ.

Personalitas 27. di non est formaliter amor, seu dilectio

Assero primo, Relationem Spiritus sancti non esse for-Spiritus san- maliter, nec virtualiter amorem, seu dilectionem. Probatu: quia ve disp. 8, posuimus nulla est in Deo intellectio, aut volitio notionalis ab essentiali distincta si autem relatio Spiritus sancti, est ab omni absoluta distincta, esset formaliter, aut virtualiter volitio, non posset esse volitio absoluta, & essentialis: ergo esset notionalis. Confirmatur, Relatio verbi non est formaliter cognitio, seu intellectio, sed tantum est terminu perintellectionem productus: ergo neque relatio Spiritus san cti erit formaliteramor, seu dilectio, sed tantum erit terminus per dilectionem productus, Quod enim à Patribus vocetur aliquoties amor propter inopiam verborum, id non przstat, relationem Spiritus sancti esse reipsa & formalice dilectionem, sed accommmodari illa nomen dilectionis, eo quod sit terminus per illam productus, non quoi dilectio sit.

lius non se diligunt do quoad notionale illius

Pater & Fi- 18. Assero secundo, Patrem & Filium non se diligere Spiritu sancto quoad notionale illius. Probatur, quia Pacer & Spiritu san- Filius non possunt sediligere illo, quod dilectio non est: 100 tionale autem Spiritus sancti dilectio formaliter non est:em neque Pater & Filius poterunt se diligere formaliter spins sancto quoad notionale illius. Confirmatur, ideo Paterso se intelligit Filio, quoad notionale istius, quia relatio Votino tellectio non est; sed relatio Spiritus sancti dilectio nonelt: go neque Pater, & Filius poterunt se diligere spirito sancto quoad notionale illius : eadem enim est veriusque ratio cognitionis, & amoris ad effectum cognoscentis, & amantis; sicu enim non potest cognosci obiectum illo, quod cognitio non est ita necamari potestillo, quod amor non est. 1

Bene vero quoad Alentiale.

Assero tertio. Patrem intelligere se verbo, & Paren, & Filium diligerese Spiritu sancto, quoad essentiale com. Id est, Patrem intelligere se sapientia absoluta perquana Verbum specialiter procedit, tamquam per rationem formalem communicandi, ve dictum est disp. 7. Et Patrem & Filium diligere

# Disp. XVIII. De Persona Spiritus sancti Sect. III. 444

diligere se amore absoluto per quem Spiritus sanctus specialiter procedit, tamquam rationem formalem communicandi, ve ibidem diximus. Probatur quia per intellectionem absolutam ex qua procedit yerbum, vere & formaliter cognoscuntur omnia necessaria, acque adeo Pater intelligit se ipsum: ergo intelligit se ipsum verbo quoad essentiale illius; imo & omnes Personæ se, & alias, & creaturas possibiles hoc pacto intelligunt Verbo. Pariter per amorem absolutum, ex quo procedit Spiritus, vere, & formaliter diliguntur omnia necessaria; atque adeo Pater, & Filius diligunt le Spiritu sancto, quoad essentiale illiusimmo & omnes Persona se & alias, & creaturas possibiles hoc pacto diligunt Spiritu.

Assero quarto absolute, & sine vllo addito, Patrem non Absolute, & sine addito fe intelligere Verbo. Hac conclusio est Anselmi in Menolog. Pater non ca p 8 s. Augustini 1. Retract. cap. 26. & lib. 6 de Trinitate cap. 2. intelligit regractantis locutionem lib, 8; quæstionum, quæst, 23. scilicet, Pater est sapiens sapientia genita. S. Thomæ quæst. 37. art. 2 ad 1. aientis. Ad primum ergo disendum, quod effe sapientem, & intelligentem non sumitu, in dinivis, nist essentialiter : & ideo non pozest die; , quod Pater si saprens , velintelligens Filio. Eandem se ntentiam tenent communiter Theologi cum Magistro 1. dist. 5. & 32. Et ratio est, quia illa locutio absolute prolata denotat, relationem verbi esse sapientiam notionalem ab essentiali distinstam, per eamque Patrem denominari sapientem, quod cum fallum sit, ideireo absolute falsum est, Patremse intelligere Verbo; quia impossibile est, Patrem intelligere illo, quod intellectionon est, etiam si sit terminus per intellectionem productus à Patre.

Assero quinto, Patrem, & Filium absolute, & sine vllo & Filius diaddito, non se diligere Spiritu sancto. Est contra P. Marti-ligunt se num Perez citatum, & contra P. Ruiz disp. 74. sect. 2. Pro-spiritu batur tamen efficacher ad hominem contra illos. Nam hæc propositio, Pater se intelligis Verbo, falsa est : ergo etiam ista altera, Patre & Filius diligunt se Spiritu sancto. Antecedens conceditur ab aduersariis. Consequentia probatur, ideo prior illa propositio est falsa, quia denotat notionale Filij esse sapientiam notionalem ab esfentia. si distinctam, & re vera talis non

KKk

cst:

est: similiterautem hæc propositio; Pater, & Filius diligunt se Spiritu sancto, denotat, notionale Spiritus esse dilectionem notionalem ab essentiali distinctam, & reuera talis non est, sed tantum terminus per dilectionem productus; sicut Verbum vt terminus per intellectionem productus:

ergo.

Dices primo, in hac propositione: Pater & Filius dili-32. gunt se Spiritu sancto, amorem sumi notionaliter pro actione productiva Spiritus sancti, ideoque verum esse, quia diligere idem valet ac producere. Contra primo, quia sic diligere notionaliter sumptum, idem esset, ac producere Spintum: ergo etiam intelligere nationaliter erit producere Verbum: ergo sicut Pater & Filius diligunt le Spiritu sancto, pariter etiam Pater se intelliget Verbo. Secundò, quis non diligit per actionem, quæ non est productiva dilectionis, sicut sol non calefacit per actionem, quæ non est productiva caloris, actio autem productiva Spiritus sancti non est productiva dilectionis, ergo sicut actio productiua Verbi, quia non est productio cognitionis, non potest denominare Patrem, cognoscentem se Verbo, ita neque actio productiva Spiritus sancti, cum non sit productio dilectionis, denominare poterit Patrem & Filium diligentes se Spiritu sancto.

verborum dici amorem, atque adeo eius actionem, dici eiam posse productiuam amoris, & inde dici etiam posse, Paum & Filium diligere se Spiritu sancto, quamuis dici non posse. Pater intelligens se Verbo, quia habemus nomen proprium, quo notionale secundæ Personæ declaretur. Contro, quia hac responsio plane fatetur, locutionem illam accommodatitiam esse, non strictam, & propriam, vnde sicut verum te ipsa non est, notionale Spiritus sancti esse formaliter dilectionem, in neque verum est, Patrem & Filium diligere se Spiritu sanctiæ personæ, non satis declaretur nomine Spiritus sancusertiæ personæ, non satis declaretur nomine Spiritus sancusersonalitatis procedentis per amorem, subsistenciæ, & hypo-

stasis generis volitiui,&c.

Thomas

expositus, & 34. Obiicies primo, hanc nostram sententiam apenissimè esse

## Disp. XVIII. De Persona Spiritus sancti. Sect. III. 443

esse contra Sanctum Thomam à nobis adductum. Nam. quæst. illa 37. artic. 2. corpore, expresse docet, amorem su mi notionaliter, & hoc pacto Patrem & Filium diligere se Spiritu sancto, his verbis, (Secundum vero quod notionaliter sumitur, sie diligere nihil est aliud, quam spirare amorem: sicut dicere est producere Verbum, & florere est producere flores. Sicut ergo dicitur arbor florens floribus, ita dicitur Pater dicens Verbo, vel Filio, se, & creaturam. Et Pater, & Filius dicuntur diligentes Spiritu sancto, vel amore procedente, se, & nos. ) Insuper ad 1. postquam dixit, esse sapientem, & intelligentem non sumi nist essentialiter, ac proinde dici non posse, quod Pater sit sapiens, vel intelligens Filio, subdit. (Sed diligere sumitur, non solum essentialiter, sed etiam notionaliter. Et secundum hoc possumus dicere, quod Pater, & Filius diligunt se Spiritu sancto.) Quibus clarissime nostræ sententiæ contrariatur.

Respondeo, S. Thomam permittere eam locutionem, non tanquam propriam, sed per quandam analogiam, & metaphoram longissime petitam; quatenus videlicet diligere non est re ipsa diligere, sed spirare, seu producere amorem, amoreminquam, non qui re ipsa talis sit, sed qui appelletur amor, eo quod sit terminus per amorem productus, quæ omnia adminicula conuincunt cam propositionem absolute, & proprie sumptam falsam esse, sicut hæcalia, Pater intelligit se Verbo, absolute falsa est; quamuis illis adminiculis adiecta do-Arinæ sequela vera asserenda videatur, arque adeo in re, idem de veraque propositione sentire S. Thomam videtur certum. Dum ergo vnam negat, & alteram concedit, non in eodem sensu vsurpat vtramque, sed in diuerso vnam, scilicet proprie, qua ratione Pater non se intelligit Filio, & in diuerso alteram, scilicet improprie, qua ratione Pater & Filius dicuntur diligere se spiritu sancto. Si autem vtraque propositio in codem sensu sumatur, vel vtraque concedenda est, vel neganda.

36. Quod autem Sanctus Thomas amplius non intendat, quam quod à nobis expositumest, inde pater, quia non amplius probat. Nam relatio Spiritus sancti non est sormaliter amor, sicut nec relatio Verbi est sormaliter cognitio:

KKk 3 ergo

ergo spirare non est proprie producere amorem, sicut nec generare, est producere cognitionem. Sicut ergo valde improprie diceretur, arborem florere, productione rei, que flos monellet, & solem calefacere productione rei, quæ calor non effet; ita Pater & Filius valde impropriè dicentur diligere se productionerei, que amor non est. Preterea verum non estet, Patrem se dicere verbo, que est confirmatio S. Thome si notionale, seu relatio verbi non esset sormaliter dictio: notionale autem seu relatio spiritus sancti non est formaliter amor: verum non erit Patrem & Filium diligere se Spiritu sancto.

Aliz obie-Aio Pater bo.cigo & Vterque diricu lando.

Obiicies secundo. Pater dicit se verbo, & omnia necesdicit se ver- saria, & etiam creaturas possibiles: ergo etiam Pater, & Filius diligunt se Spiritu sancto &omnia necessaria, & etiam creatiger le Spin turas possibiles. Respondes, concesso antecedente, negans consequentiam. Disparitas est aperta, nam relatio verbi est formalicer dictio omnium necessariorum, & creaturarum possibilium, ideoque Pater productione verbi omniailla dicit relatio vero spiritus sancti non est formaliter amor, sicut nec relatio Verbi cognitio; vnde sicut Pater non potest quidquam Verbo cognoscere, ita nec Pater & Filius possunt quidquam Spiritu sancto diligere.

Augustinas decla.atai.

Obiicies tertio, S. Augustinum 5. de Trinit. cap. 6 aicntem. Spiritus sanctus est quo genitus à generante diligieur suamque dilizit generatorem : ergo Pater & Filius diligune se Spiritu sancto. Respondeo, Augustinum intelligendum de Spiritu sando, non quoad notionale, sed quoad amorem essentialem, que pacto non negauit Augustinus, Patrem intelligere se verbo, scilicet quoad intellectionem essentialem, sed tanum eam propositionem retractauit, quoad notionale Verbi, quia hoc cognitio formaliter non est, sicut necrelatio Spiritus lancii amor.

Corolarium 39 cz dıctis.

Ex dictis colligo, Patrem non esse potentem potentis genita, Quia id denotat, relationem Filij esse formaliter potentiam productiuam, quod fallum est. Similiter colligo, Ptrem & Filium non esse sanctos sanctitate spirata, quia id smiliter denotat, relationem Spiritus sancti esse formaliter sanctitatem divinam, quod etiam fallum est, cum non sit radix to-

tius

### Dilp.XVIII. De persona Spiritus sancti. Sect. IV 445

tius rectitudinis divinæ, in qua communiter sanctitas constitui solet. Appropriatur tamen sanctitas Spiritui sancto, eo quod specialiter ipse per amorem purissimum procedat, tamquam rationem formalem communicandi, in quo amore potissimum sanctitas relucer, si in eo formaliter non consi-Hat.

#### SECTIO IV.

## An spiritus sanctus ratione proprietatis personalis sis proprie donum.

Egauit absolute Durandus, cuius sententiam redar- Sententia guit Aureolus dist. is. art. 1. Et Carthusianus quæst. negatiua Durandi, 2. vocans illam multipliciter erroneam sibique repugnantem, & implicantem. Nec mirum addit P. Ruiz disp. 75. sect. 1. num. 2. cum procedat ex alio errore magis aperto negandi, processiones divinas esse operationes intellectionis, & volitionis. Assirmant cæteri Theologi cum sancto Thoma quæst. Assirmativa 38. art. 2. Et 1. dist, 18. Nihil ominus tamen quamuis in asserto conueniant, in eo explicando magna est sententiarum varietas & multum de voce disputatur. Et forte tota diversitas originem trabit ab explicatione doni, & conditionibus ad illud requilitis,

Primo igitur sumitur donum pro quacunque re, quæ Prima, & laalteri liberali, & gratuita voluntate donari potest. Hoc pacto ceptio doni cuncta creata obtinent rationem doni, quia omnia gratuito alteri personærationali donari possunt, imo quis potest se ipsum alteri liberaliter donare. Qua ratione omnes divinæ personæ dici possunt donum quia liberaliter possunt creaturis rationalibus se donare per gratiam, iuxta illud Christiloan. 14. Adeum veniemus, & mansionem apud eum faciemus: Et hac acceptione donum, proprium non est Spiritus sancti. Itap. Vasquez disp. 155.cap. 2. P. Arriaga disp. 53. sect. 3. num. 14.P. Martinus Perez disp. 17. sect. vlt. num. 4. & alijplures. Vnde patet

ergo spirare non est proprie producere amorem, sicut nec generare, est producere cognitionem. Sicut ergo valde improprie diceretur, arborem florere, productione rei, quæ flos non esset, & solem calefacere productione rei, que calor non esset; ita Pater & Filius valde impropriè dicentur diligere se productionerei, qua amor non est. Praterea verum non estet, Patrem se dicere verbo, que est confirmatio S. Thome si notionale, seu relatio verbi non esset formaliter dictio: notionale auxem seu relatio spiritus sancti non est formaliter amor: verum non erit Patrem & Filium diligere se Spiritu sancto.

Aliz obic-Aio Pater bo.eigo & vterque di-

sicu lando.

Obiicies secundo. Pater dicit se verbo, & omnia necesdicit se Ver- saria, & etiam creaturas possibiles : ergo etiam Pater, & Filius diligunt se Spiritu sancto & omnia necessaria, & etiam creatiget se spie turas possibiles. Respondes, concesso antecedente, negans consequentiam. Disparitas est aperta, nam relatio verbi est formaliter dictio omnium necessariorum, & creaturarum possibilium, ideoque Pater productione verbi omnia illa dicit relatio vero spiritus sancti non est formaliteramor, sicut nec relatio Verbi cognitio; unde sicut Pater non potest quidquam Verbo cognoscere, ita nec Pater & Filius possunt quidquam Spiritu lancto diligere.

Augustinus declatarai.

Obilicies tertio, S. Augustinum 5. de Trinit. cap. 6 aicntem. Spiritus sanstus est quo genitus à generante diligitur sumque diligit generatorem : ergo Pater & Filius diligunt se Spiritu sancto. Respondeo, Augustinum intelligendum de Spiritu sando, non quoad notionale, sed quoad amorem essentialem, qu pacto non negauit Augustinus, Patrem intelligere se verbo, scilicet quoad intellectionem essentialem, sed tantum eam propositionem retractauit, quoad notionale Verbi, quia hoc cognitio formaliter non est, sicut necrelatio Spiritus landi amor.

Corolarium cz dictis.

39 Ex dictis colligo, Patrem non esse potentem potents genita, Quia id denotat, relationem Filij esse formaliterp tentiam productivam, quod falsum est. Similiter collige, P. trem& Filium non esse sanctos sanctitate spirata, quia id smiliter denotat, relationem Spiritus sancti esse formaliter sanctitatem diuinam, quod etiam fallum est, cum non sit radix to-

tius

Disp.XVIII. De persona Spiritus sancti. Sect.IV 445

tius rectitudinis divinæ, in qua communiter sanctitas constitui solet. Appropriatur tamen sanctitas Spiritui sancto, eo quod specialiteripse per amorem purissimum procedat, tamquam rationem formalem communicandi, in quo amore potissimum sanctitas relucer, si in eo formaliter non consi-Hat.

#### SECTIO IV.

## An spiritus sanctus ratione proprietatis personalis sis proprie donum.

Egavit absolute Durandus, cuius sententiam redar- Sententia! guit Aureolus dist. is. art. 1. Et Carthusianus quæst. negatiua Durandi, 2. vocans illam multipliciter erroneam sibique repugnantem, & implicantem. Nec mirum addit P. Ruiz disp. 75. sect. 1. num. 2. cum procedat ex alio errore magis aperto negandi, processiones diuinas esse operationes intellectionis, & volitionis. Assirmant cæteri Theologi cum sancto Thoma quæst. Assirmation. 38. art. 2. Et 1. dist, 18. Nihilominus tamen quamuis in asserto conueniant, ineo explicando magna est sententiarum varietas & multum de voce disputatur. Et forte tota diversitasoriginem trabit abexplicatione doni, & conditionibus ad illud requilitis.

Primo igitur sumitur donum pro quacunque re, quæ Prima, & las alteri liberali, & gratuita voluntate donari potest. Hoc pacto ceptio doni cuncta creata obtinent rationem doni, quia omnia gratuito alteri persona rationali donari possunt, imo quis potest se iplum alteri liberaliter donare. Qua ratione omnes divinæ personæ dici possunt donum quia liberaliter possunt creaturis rationalibus se donare per gratiam, juxta illud Christiloan. 14. Adeum veniemus, & mansionem apud eum faciemus: Et hac acceptione donum, proprium non est Spiritus sancti. Itap. Vasquez disp. 155.cap. 2. P. Arriaga disp. 53. sect. 3. num. 14.P. Martinus Perez disp. 17. sed. vlt. num. 4. & alijplures. Vnde



patet aliud desiderari ad rationem doni, vt propria solius Spiritus sancti sit. In quo declarando stat tota præsens difficultas.

Nec sufficere distinctionem doni à donante, videtur clarum, nam Filius dici potest donum Patris, Iuxta illud Ioan. 3. Sic Deus dilexit mundum, vt Filium suum vnigenitum daret. Et Roman. 8. Quomodo non esiam cum illo omnia nobis donavit. Et Isaiæ 9. Filius datus est nobis. Sic Basilius lib. vnico de Spiricu sancto, rationem doni tribuit cap. 24. etiam Filio. Et similiter Ambrosius lib 1. de Spiritu sancto- cap. 5. Ergo si ratio doni nihil amplius dicat, quam rem, quæ gratuito & liberalitet donari potest distinctioneque eius à donante, cum non minus Filius distinguatur à Patre, quam Spiritus sanctus à Patre, & Filio, non minus donum erit: ergo ad rationem doni propriam solius Spiritus sancti, aliquid amplius desiderabitur, vltra rem, quæ gratuito, & liberaliter donari potest, distinction em que illius à donante.

Donum Anctios quid lit

Assero primo, Donum illud esse propriùs, & strictius tale quod magis, & magis proprie procedit à voluntate donantis. Sic enim donum conformatur donationi, quæ propriissime est immediate à voluntate donantis tamquam à prima, & proxima radice illius. Quare in creatis dona quæ non procedunt à voluntate donantis vt aurum, equus, adamas & c. non sunt ita proprie dona, ac illa quæ procedunt. Idcirco omnia creata respectu Dei sunt magis proprie dona, quia sunt voluntate divina, à qua simul est donatio liberalis, & gratif ta. Donum ergo strictissime & propriissime sumptum illud tantum erit, quod procedit ex eadem radice proxima, à qua oritur donatio liberalis, & gratuita, scilicet, voluntate donantis. Hinc.

Solus Spirifime donum

Assero secundo, ex divinis Personis solum Spiritum santus sandus chum esse propriissimedonum. Ratio est, quia solus Spirius est propriis- sanctus procedit per voluntatem, vt dictum est disp. 7. & 14 Atque adeo solus Spiritus sanctus procedit ab eadem radice, à qua oritur donatio liberalis & gratuita : ergo solus Spiritus sanctus erit propriissime donum. Vnde licet per dona gratizomnes personz creaturz rationali donentur aliquo pacto. Arichistime

## Dsp.XVIII. De Person. spiritus sancti. Sect. IV. 447

strictissime tamen solus spiritus sanctus dicitur donatus, quia solus ille procedit ab eadem radice voluntatis, à qua oritur donatio, & inde dicitur Spiritus sanctus specialiter, & quoad proprietatem personalem strictissimum, & propriissimum donum, etiam supra omnia creata, quia ista oriuntur à voluntate diuina vel per omnipotentiam ab ca distinctam, vel per actionem transeuntem;, Spiritus vero sanctus procedit à voluntate diuina, vi voluntas est, & immanenti processione.

Assero tertio, spiritum sanctum non habere rationem gam ratiodoni respectu donationis ad intra, sed tantum ad extra, qua- nem doni tenus per dona gratiz creaturis rationalibus donari potest. habet non ad intra,sed Ratio est, quia donum tale non est, nisi respectu donationis ad extra. gratuitæ & liberalis : ad intra autem nulla est possibilis donatio liberalis & gratuita, cum omnis processio necessaria sit respectu sui principij. Ad extra vero possibilis est, & de facto existens donatio gratuita & liberalis, elargitione donorum: ergo. Nec refert Spiritum sandum non procedere ab amore libero, quia ad rationem doni non opus est, quod à donatione procedat, sed necesse tantum, ve procedat ab eadem radice à qua oritur donatio. Vnde colligo contra Arriagam, Spiritum fan-Aum futurum propriissime donum, etiamsi ex amore creaturarum possibilium non procederer.

46. Dices, donatio gratuita & liberalis est communis omnibus personis, est enim vel volitio libera diuina, vel productio creaturarum: ergo etiam ratio doni communis est, vel saltem ratio donantis, cum omnium Personarum sit donatio. Respond. hæc vera esse de donatione minus stricta, qualiter diximus omnes diuinas Personas esse donum : non vero de donatione Arictissimo; hac enim vltra liberum, & commune omnibus Personis, dicit principium processionis per voluntatem; cumque solus Pater & Filius sint principium huiusmodi processionis, soli illi sunt donantes Spiritum sanctum, & solus Spiritus fanctus donum est.

#### LLI DISPVT.

#### 

#### DISPVTATIO XIX.

De principio Spiritus sancti, scilicet Spiratore.

1.

FRSONAM Spiritus sancti habere aliquod principium sui productiuum, certum omnino est, cum solus Pater sit ingenitus seu improductus, & de ratione

personæ productæ sit habere principium sui productiuum. Dissicultas ergo præsens est: Quid & quale sit hoc principium, An sit solus Pater, vel etiam Filius, an etiam Spiritus sanctus immediate ab vtroque procedat, vel mediate ab vno, & immediate ab altero, An insuper Pater, & Filius, vnicum sint, vel multiplex principium Spiritus sancti, An præterea vnicus sit tantum Spirator, vel plures per modum vnius, An denique sparatio actiua vnica sit Patri cum Filio communis.

#### SECTIO I.

An Spiritus sanctus à Patre, Filioque procedat.

Spiritus fan, Mus procedis à Patre.

2. Spiritum sanctum à Patre procedere concedunt omnes, qui eius divinitatem profitentur. Ex illo Christi Ian.

15. Cum autem venerit Paraclitus, quem ego mittam venir à Patre, Spiritum veritatis, que à Patre procedit. Eandem venitatem fatentur etiam hæretici negantes, Spiritum à Filio procedere

# Disp.XIX. De Principio Spiritus sancti. Sect. I. 449

dere. Quare potissima huius sectionis dissicultas erit circa processionem spiritus à Filio. Quæ controuersia gravissima, & celeberrima suit inter Patres Græcos & Latinos, negantibus illis Spiritum à Filio procedere, & assirmantibus istis. Et litis denique composita suit in Concilio Florentino, in cuius litteris vnionis Eugenius Papa ita decernit. In nomine igitur Concilium Sancta Trinitatis; Patris, Fily, & Spiritus, sancti, hocsacro Florentinu. vniue sali approbante Florentino Concilio, dissimus; vt hac sidei veritas abomnibus Christianis credatur; & suscipiatur sicque omes prosieaniur, quia Spiritus S. ex Patre, & Filio aternaliter est, & essentiam suam, suumque esse subsistens habit ex Patre simul & Filio, ex viroque aternaliter tamquam ab vno principio, & vnica spiratione procedit.

Quare asserendum est, Spiritum sanctum non à solo Pa- Procedie tre, sed à Filio etiam procedere. Probatur primo ex sacris lit- etia à Filio Epiphanius teris. Nam Ioan. 16. ait Christus de Spiritu sancto. Ille me Cyrillus elaristicabit quia de mes accipiet. Ergo sicut Filius procedit à Pa- Augustinus treaccipiendo, quæ Patris sunt; ita Spiritus procedet à Filio accipiendo, quæ Filij sunt. Sic Epiphanius in Ancorato ad præsens testimonium ait. Spiricus sanctus, qui ex Patre, & Fibo. Cyrillus Alexandrinus lib. 11. in Ioan. cap. 1. de meo accipiet, quoniam, à Patre per Filium naturaliter procedit. Nec refert, Christum eo testimonio vsum verbo de suturo, scilicet accipiet, & nonde præsenti, aut præterito. Tum quia vt optime observat Augustinus tract. 99. in Ioan. In ee quod sempiternum est sine initio, & sine sine, cuius liber temporis verbum ponatur , siue prateriti, siue prasentis, aut futuri, non mendaciter ponisur. Tum etiam, quia vna cum processione Spiritus, explicandam susceperat Christus missionem illius post ascensionem suturam, cui Verbum de suuro congruebat.

4. Idem insuper sirmatur missione Spiritus à Filio. Ioan. 15. Assumptum Cum venerit Paracletus, quem ego mittam vobis à Patre Et cap. 16. ex missione Spiritus à Filio na abiero Paracletus non veniet ad vos: si autem abiero mit-lio stabilitus tam eum ad vos. Missio autem inter diuinas Personas contingere non potest delegatione potestatis, præcepto, aut consilio, qualiter mittuntur creaturæ; nam ea omnia superioritatem arguunt Personæ mittentis respectu missæ: ergo per-LLl 2 sona

Digitized by Google

sona divina non alia ratione mitti potest ab alia, nisi quatenus ab illa procedit : ergo cum Spiritus sanctus mittatur à Filio, procedet ab illo. Sic Gregorius Magnus homil. 26. in Euangel. Spiritus fancti m sio est ipfa processo, quis de Patre procedit. & Filie. Secut itaque Spiritus mitti dicitut, quia procedit, it & & Filius. Nec obstat, quod Christus dicatur ab Spiritu sancto missus, Isaix 48. Et nunc Dominus misst me, & Spiritus eins. Et lsaiæ 61. & Lucæ 4. Spiritus Domini super me, propter qued unxit me , Euangelizare pauperibus misse me. Nam ibi sermo tantum est de missione Christi in quantum homo cít.

Ouomodo dicatur Christus & Spiritu fan-Ao missas.

> Idem denique stabilitur testimoniis sacris, in quibus Spiritus sanctus dicitur, Spiritus Filij. Roman. 8. Si quis Spiritum Christi non habet, hie non est eius. Et ad Galat. 4. Misit Dems Spiritum Fily sui in corda vestra: Vnde Augustinus tract. 99. in Ioan.probat Spiritum sanctum à Filio procedere. Nam eo quod secunda Persona dicatur Filius Patris, procedit à Patre, & etiam tertia, eo quod dicatur Spiritus Patris: ergo cum similiter dicatur Spiritus Filij procedet à Filio. Si enim huiusmodi loquendi modus non denotaret processionem, sicut tertia Persona bene dicitur, Spiritus Filij, ita secunda bene diceretur Filius Spiritus sancti, quod tamen dici non potest. Ita cum Concilio Alexan. sentit Cyrillus epist. ad Nestorium, aiens. Spiritus vetitatis nominatur; Christus autem veritas est: sed & periude ab illo, atque à Deo Patre procedit.

Procellio Spiritus à Fi. lio firmata concilis Lateranense

6. Probatur secundo conclussio ex Conciliis. Innumera per sunt, quæ processionem Spiritus à Filio docuerunt, quæ vidai possunt apud P. Ruiz disp. 67. sect. 4. Tria proferam, in quibus ea veritas præsentibus, & consentientibus Græcis sirmata fuit. Primum est Concilium Lateranense sub Innocentio tertio, in quo præsentibus, & consentientibus Græcis, vt pater ex illius cap. 4. definitur cap. 1. Spiritum sanctum à Patre, Filioque procedere. vnde in Cap. firmiter de summa Trinic & fide Catholica, decernitur. Filius à Patre solo, ne Spiritus Lugdunese. Etus pariter ab veroque. Secundum est, Conciliú Lugdunese Gonerale, ve habetur c. fideli quod est vnicum de summa Trinit. in sexto. In quo Græcis præsentibus, & consentientibus cantama

clt

### Disp.XIX. De Principio Spiritus sancti. Sect. I. 451

est symbolum ter græce, terque latine cum explicatione illa, Ex Paire Filioque procedit, Tertium est, Concilium Florenti- Florentinu num Generale in quo post longas, & exactas disputationes inter Patres Gracos & Latinos, de consensu omnium eadem Veritas stabilita est, vt diximus initio sectionis. Ex quibus omnibus constat de fide tenendam processionem Spiritus à Filio.

- 7. Obiicies primo illud Ioan, 15. Cum autem venerit Para- Aliqua scriclieus, quem ego mietam vobis à Patre, Spiritum veritais, qui peuse tefte à Patre procedit. Vbi cum Christus adeo clare, & aperte tra-clarate. diderit processionem Spiritus à Patre, nec addiderit à Filio; eo ipso significare videtur, Spiritum à solo Patre, & non à Filio procedere. Hoc argumentum, si efficax esser, conuinceret, iuxta illud Matth. 16. Caro, & sanguis non reuelabit tibi, sed Pater meus. Et Ioan. 6, Niss Pater, qui mittit me traxerit eum. Excludendos esse à causalitate reuelationis divinitatis Christi, & auocationem per gratiam, Filium, & Spiritum sanctum, cum solius Patris expressa mentio siat à Chisto. Respondeo igitur, Christum Dominum sufficienter expressse processionem Spiritus à Filio, tum alibi, quod sufficiens est, ve eo testimonio non excludatur Filius, nam pro more suo cun-&a Christus referebat ad Patrem, etiam quæ ipsi communia erant. Tum etiam ibi processio Spiritus à Filio sufficienter expressa est verbis illis, quem ego mittam vobis, ve vidimus. Et forte ne quis inde existimaret, spiritum à solo Pilio procedere, addita est expresse processio illius à Patre.
- 8. Obiicies secundo, Concilium Ephesinum, quod tacite Concilij videtur approbasse Nestorianorum doctrinam, qua parteasse Ephesini rebant, Spiritum à Filio non procedere. Nam symbolum Nestorianorum, in quo id expresse continebatur lectum suit coram Patribus concilij, qui nihil contradixerunt circa illam partem, qua negabatur processio Spiritus à Filio Respondes Concilium noluisse de hac quæstione disputare, quia propter alia conuenerat, scilicet ad stabilienda vnica in Christo Persona. Id autem non est tacite approbare, sed intentæ causæ locu dare.

LLI 3

Idem dicendum est de lib. Theodoreti ibidem lecto, aundem que errorem continente circa processionem Spiritus à Filio

Expositi Pa. 9. cellionem Spiritus à videntur.

ZX.

Obiicies tertio Aliquos Patres, qui negare videntur pro tres qui pro- cessionem Spiritus à Filio. Athanasius in quæstionibus de na tura Dei asserit : solum Patrem esse causam duobus. Gregoriu Filio negue Nissenus lib. de differentia Essentiæ, & hypost ait de Filio Nullam, quantum attinet ad propriam notam, & peculiare infi gne, communionem habet, vel cum Patre, vel cum Spiritu fancte: ergo neque habet Spirationem actiuam, quæ communis esset cum Patre. Damascenus lib. 1. fidei cap. 11. Spirium per Filium effe dicimus, sed ex Filio Spiritum sanctum non dicimus. Nazianzenus orat. 24. ad Episcopos, qui venerant ex Ægipto. Si quidquid Pater habet, idem , excepta cau/a, Filijest; quidquid item Filius habet, idem quoque Spiritus S. est, si Filietatem exceperis. Vel vt alij vertunt causalitatem.

Respondeo Athanasium optime dicere, solum Patrem esse causam, id est principium, duobus; quia Filius tantum est principium vni,scilicet, Spiritui sancto; vel loquitur de principio ingenito, qualis est solus Pater. Gregorius autem loquitur de notione non quocunque, sed personali, in qua nihil commune habent diving persong. Damascenus non negat Spiritum à Filio procedere ab illo tamquam à prima radice seu totius diuinitatis sonte. Idcirco concedit procedere à Pane per Filium, quod est re ipsa procedere à Filio explicata procedsione Filijà Patre præpositione illa per. Denique Nazianzeno solum contendit Spiritum sanctum habere quidquid habe Filius excepta Fileitate & causalitate, seu ratione principa quod idem asseruerat de Filio respectu Patris, vt patet ex ipsius Verbis.

SECTIO.

#### SECTO II.

## An si Spiritus sanctus non procederet à Filio distingueretur ab illo.

Ontrouersia est, quidquid alij sentiant, An Spiritus sanctus, qui de sacto à Patre Filioque procedit, distingueretur à Filio, etiam si non ab illo, sed à solo Patre prodiret. Quamuis autem hypostasis impossibilis sit in Spiritu sancto, qui de facto est; id tamen nec reddit inutilem, nec fatuam præsentem controuersiam. Ratio est, nam quoties in aliquo ente plures coceptus reperiutur ratione nostra distincti, qui constituere aut distinguere possunt; ad dirimendum, quisnam corum constituat, vel distinguat, fieri potest hypothesis, quantumuis impossibilis. An scilicet destructo vno, & altero manente, solus conceptus remanens præstaret, constituere, aut distinguere rem. Sic optime dicimus, destructo per impossibile solo visibili, & manente rationali, permanfurum hominem, quia buiusmodi suppositio destructiva non est torius subiecti, de cuius constitutiuo inquiritur, esse partis. Aliter contingeret, si quis inquireret, An si homo, non esset homo, esset rationalis, nam suppositio est destructiva totius subiecti, ideoque impertinens. In nostro autem casu Spiritus à Patre simul, Filioque procedit : ad dirimendum igitur, An processio à Filio, sit ratio distinguendi Spiritum ab illo, recte supponi potest, an Spiritus sanctus distingueretur, à Filio, etiamsi non ab illo, sed à solo Patre procederet.

Prior sententia affirmat distinguendum realiter Spiri-Sententia tum à Filio, etiam si non ab illo, sed à solo Patre procederet. Henrique. Ita Henricus quodlib. 5. quæst.9. Bachon.1. dist. 13. quæst. 1. Bachon. Scotus t. sentent. dist. 11, quæst. 2. Inclinat Carthusianus ibidem dist. 11. quæst.2. Aureolus in hoc puncto fingularis docet, quod si Spiritus sanctus non procederet à Filio, Filius tunc non maneret in ratione Personæ, quam existimat partia-

liter

Scotus. Carchalian. Aureolus.

Sententia n egans. S.Thomas Caietanus Canarienus. Durandus. Ægidius Heruzus. Argentinas Capriolus. Alexander. Bonanent. P. Soarius. P. Molina. P. Vasquez Bellarmin. P. Valentia. P.Ruiz. P. Zuniga. P. Arriaga. P.Perez.

Si Spiritus procederer tur ab ille

liter constitui per spirationem activam, sed tantum in ratione termini per generationem producti; Spiritus vero sanctus maneret in ratione Person & distinct & realiter ab illo termino genito. Ita docet 1. dist. 11. art.3. præsertim conclus. 4.

Posterior sententia negat, Spiritum sanctum distinguendum realiter à Filio, si ab illo non procederer. Ita expresse S. Thomas quast. 36. artic. 2. & lib. 4. contra gentes cap. 24. & de potentia quæst. 10. artic. 5. & opusculo 1. contra errores Gracorum cap.32. Caietanus qualt.36.artic.2.vbi etiam Canariensis. Durandus 1. dist. 11. quæst 2. Vbi etiam Ægidius art. 1. quæst. 3. & Heruzus quæst. 1. & Argentinas quæst. 2. artic.2. & Capreolus quæst, 1. artic. 1. Ferrariensis 4. contra gentes cap. 24. Alexander 1. part. quæst. 43. membr. 4. Albertus 1. part. 9.41. membr. 3- S. Bonauentura 1. dist. 11. artic. L quæst. 1. Fandem sentemiam tenent etiam doctores nostri P. Soarius lib. 10. de Trinit. cap. 2. P. Molina quæst. 3 6. artic. 2 P. yasquez disput. 147. cap. 4. Cardinalis Belarminus tom 1. lib. 2. de Christo cap.26. P. Valentia quæst.10. de Trinitat puncto 3. P. Ruiz disp. 68. sect. 4. P. Zuniga q. 36. disp. 11. dub. 3. membr. 1. P. Arriaga disp, 53 de Trinit. sect. 4. P. Martinus Perez disp. 16. sect. 2. num. 6. & plures alip-

Assero Spiritum sanctum non distinguandum realiter à sanctus non Filio, si abillo non procederet. Ratio huius asserti sumiturex à Filio, nec illo celebri Theologorum principio: Nam in diuinis. Omnia distinguere- sunt unum, ubi non obutat relationes oppositio, videlicet producentis, & producti : casu autem quo Spiritus non procedera à Filio, ne esset inter illos oppositio relativa producentis, & producti: ergo Spiritus & Filius distincti realiter non essent, sed vnum, & idem. Maior, quæ sola probationem desiderare poterat, authoritate omnium Græcorum, Latinorumque Patrum fundata est, testante Ioanne Theologo in Concilio Florentino sess. 18. S. Dixi equidem his Verbis. Sola relatio apai .omnes Gracos, & Latinos doctores dinina processione persona multiplicat: ergo non stante processione Spiritus à Filie, # que staret distinctio personarum inter ipsos. A que such mento, ve pote fere omnium Theologorum calculis firmano, æquum non est recedere absque vrgentissima necessiate. qualis

# Disp.XIX. De Princip. Spiritus sancti. Sect. II. 455

qualis non apparet in præsenti, ve constabit ex obiectionum solutione.

- Probari solet à pluribus secundo conclusio cum P. Vasquio. Dantur de facto in Patre dux processiones actiux, vel ve alij loquuntur du zactiones, vel vt alij du z virtutes productiuæ disparatæ, videlicet Paternitas, & spiratio actiua, quæ sunt idem realiter inter se : ergo similiter casu quo Spiritus à Filio non procederet, darentur dux processiones passiux, seu duo termini producti disparati, qui realiter idem essent inter se, videlicet Filius & Spiritus sanctus.
- Hæc tamen ratio nisi à præcedenti, iuuetur, nihil euincit, arguitur enim ab identitate principium ad identitatem, terminorum, quæ nihil probat, nam in creatis ab vno realiter indiuisibili principio oriuntur effectus realiter distincti disparati. Quod si dicas id possibile in diuinis non esse, vndeid probabis, nisiad commune illud fundamentum recurras. Quod si iterum instare tentes, ideo Paternitatem, & spirationem actiuam non distingui realiter in diuinis, quia inter ipsas nulla stat processio:ergo Filiatio, & Spiratio passiua distinguerentur, cum nulla inter ipsas staret processio. Bene quidem, cæterum tota ratio distinctionis realis in divinis sumitur à processione, quod est commune fundamentum.

Dices cum Scotistis, Spiritum sanctum in eo euentu di- scoti respéstinguendum realizer à Filio, non oppositione relatiua produ- so de distincentis, & producti, quæ nulla tunc esset inter ipsos, sed quia parata. haberent relationes inter se disparatas, & in creatis vna relatio no minus distinguitur realiter ab alia relatione sibi opposita, quam ab altera, cui non opponitur, & quæ mutuo inter se disparate se habent, vt patet in duplici relatione similitudinis, æqualitatis &c.

Contra, quia, inde fierer, Paternitatem & Spiration é actiuam distingui realiter de sacto, non oppositione relatiua producentis, & producti, sed distinctione relationis disparatæ, cum in creatis non minus distinguantur inter se relationes oppositæ, quam disparatæ. Quod si dicas relationem Spiratoris personalem sormaliter non esse, ideoque à Paternitase non distingui realiter distinctione relationis disparatæ, MMm quod



### 

#### DISPVTATIO XIX.

De principio Spiritus sancti, scilicet Spiratore.

I.

FRSONAM Spiritus fancti habere aliquod principium sui productiuum, certum omnino est, cum solus Pater sit ingenitus seu improductus, & de ratione

personæ productæ sit habere principium sui productiuum. Dissicultas ergo præsens est: Quid & quale sit hoc principium, An sit solus Pater, vel etiam Filius, an etiam Spiritus sanctus immediate ab vtroque procedat, vel mediate ab vno, & immediate ab altero, An insuper Pater, & Filius, vnicum sint, vel multiplex principium Spiritus sancti, An præterea vnicus sit tantum Spirator, vel plures per modum vnius, An denique sparatio actiua vnica sit Patricum Filio communis.

#### SECTIO I.

An Spiritus sanctus à Patre, Filioque procedat.

Spiritus fan, Mus procedie à Patre.

2. Spiritum sanctum à Patre procedere concedunt omnes qui eius divinitatem profitentur. Ex illo Christi Ion.

15. Cum autem venerit Paraclitus, quem ego mistam venit à Patre, Spiritum veritatis, qui à Patre procedit. Eandem venitatem fatentur etiam hæretici negantes, Spiritum à Filio procedere

### Disp.XIX. De Principio Spiritus sancti. Sect. I. 449

dere. Quare potissima huius sectionis difficultas erit circa processionem spiritus à Filio. Quæ controuersia gravissima, & celeberrima fuit inter Patres Gracos & Latinos, negantibus illis Spiritum à Filio procedere, & affirmantibus istis. Et litis denique composita fuit in Concilio Florentino, in cuius litteris vnionis Eugenius Papa ita decernit. In nomine igitur Concilium Sancta Trinstatis; Patris, Fily, & Spiritus, fancti, hoc facro Florentinu. vniue (als approbante Florentino Concilio, difinimus; vt hac fidei veritas abomnibus Christianis credatur; & juscipiatur sicque omes prosicamiur, quia Spiritus S. ex Paire, & Filio aternaliter est, & essentiam suam, suumque esse subsidens habit ex Patresimul & Filip, & ex viroque aternaliter tamquam ab uno principio, & unica Spiratione procedit.

Quare asserendum est, Spiritum sanctum non à solo Pa-Procedit tre, sed à Filio etiam procedere. Probatur primo ex sacris lit- etià à Filio Epiphanius teris. Nam Ioan. 16. ait Christus de Spiritu sancto. Ille me Cyrillus claristicabit quia de meo accipiet. Ergo sicut Filius procedit à Pa-Augustinus treaccipiendo, quæ Patris sunt; ita Spiritus procedet à Filio accipiendo, quæ Filij sunt. Sic Epiphanius in Ancorato ad præsens testimonium ait. Spiricus sanctus, qui ex Patre, & Filio. Cyrillus Alexandrinus lib. 1 1. in Ioan. cap. 1. de meo accipiet, quoniam, à Patre per Filium naturaliter procedit. Nec refert, Christum eo testimonio vsum verbo de futuro, scilicet accipiet, & nonde præsenti, aut præterito. Tum quia vt optime observat Augustinus tract. 99. in Ioan. In eo quod sempiternum est Sine initio, & sine sine, cuius liber temporis verbum ponatur, sine praieriti, sine prasentis, aut futuri, non mendaciter ponitur. Tum etiam, quia vna cum processione Spiritus, explicandam susceperat Christus missionem illius post ascensionem suturam, cui Verbum de futuro congruebat.

Idem insuper firmatur missione Spiritus à Filio. Ioan. 15. Assumptum Cum venerit Paracletus, quem ego mittam vobis à Patre Et cap. 16, es missione Si non abiero Paracletus non veniet ad vos : si autem abiero mit- ho stabilico tam eum ad vos. Missio autem inter diuinas Personas contingere non potest delegatione potestatis, præcepto, aut consilio, qualiter mittuntur creatura; nam ea omnia superioritatem arguunt Personæ mittentis respectu missæ: ergo per-

LLI 2

lona

sona diuina non alia ratione mitti potest ab alia, nisi quatenus ab illa procedit: ergo cum Spiritus sanctus mittatur à Filio, procedet ab illo. Sic Gregorius Magnus homil. 26. in Euangel. Spiritus sancti m ssio est ipsa processio, quia de Patre procedit, & Filio. Sicut itaque Spiritus mitti dicitur, quia procedit, ita & Filius. Nec obstat, quod Christus dicatur ab Spiritus anceso missus, Isaix 48. Et nunc Dominus misst me, & Spiritus etus. Et Isaix 61. & Lucx 4. Spiritus Domini super me, propter quod vaxit me, Euangelizare pauperibus missi me. Nam ibi sermo tantum est de missione Christi in quantum homo est.

Quomodo dicatur Christus à Spiritu san-Ao missus.

5. Idem denique stabilitur testimoniis sacris, in quibus Spiritus sanctus dicitur, Spiritus Filij. Roman. 8. Si quis Spiritum Christi non habet, hie non est cius. Et ad Galat. 4. Misse Deus Spiritum Filij sui in corda vestra: Vnde Augustinus tract. 99. in Ioan.probat Spiritum sanctum à Filio procedere. Nam eo quod secunda Persona dicatur Filius Patris, procedit à Patre, & etiam tertia, eo quod dicatur Spiritus Patris: ergo cum similiter dicatur Spiritus Filij procedet à Filio. Si enim huiusmodi loquendi modus non denotaret processionem, sicut tertia Persona bene dicitur, Spiritus Filij, ita secunda bene diceretur Filius Spiritus sancti, quod tamen dici non potest. Ita cum Concilio Alexan. sentit Cyrillus epist. ad Nestorium, aiens. Spiritus veritatis nominatur; Christus autem veritas est: sed & periude ab illo, atque à Deo Patre procedit.

Processio Spiritus à Filio firmata concilis Lateranense

6. Probatur secundo conclusso ex Conciliis. Innumera pene sunt, quæ processionem Spiritus à Filio docuerunt, quæ videi possunt apud P. Ruiz disp. 67. sect. 4. Tria proferam, in quibus ea veritas præsentibus, & consentientibus Græcis sirmata suit. Primum est Concilium Lateranense sub Innocentio tertio, in quo præsentibus, & consentientibus Græcis, vt patet ex illius cap. 4. definitur cap. 1. Spiritum sanctum à Patre, Filioque procedere. Vnde in Cap. sirmiter de summa Trinic & side Catholica, decernitur. Filins à Patre solo, ac Spiritus sectus pariter ab vtroque. Secundum est, Conciliu Lugdunense secundum est, vt habetur c. sideli quod est vnicum de summa Trinic in sexto. In quo Græcis præsentibus, & consentientibus cantatum

Lugdunese.

Digitized by Google

cſŧ

### Disp.XIX. De Principio Spiritus sancti. Sect. I. 451

Ĺ

T:

No

15)

10

30

江

est symbolum ter græce, terque latine cum explicatione illa, Ex Paire Filioque procedit, Tertium est, Concilium Florenti-Florentin um Generale in quo post longas, & exactas disputationes inter Patres Græcos & Latinos, de consensu omnium eadem Veritas stabilita est, ve diximus initio sectionis. Ex quibus omnibus constat de side tenendam processionem Spiritus à Filio.

- Obiicies primo illud Ioan, 15. Cum autem veneris Para- Aliqua scriclieus, quem ego mietam vobis à Patre, Spiritum veritaies, qui peurz teffeà Paire procedit. Vbi cum Christus adeo clare, & aperte tra-clarata. diderit processionem Spiritus à Patre, nec addiderit à Filio? eo ipso significare videtur, Spiritum à solo Patre, & non à Filio procedere. Hoc argumentum, si efficax esset, conuinceret, iuxta illud Matth. 16. Caro, & sanguis non reuelabit tibi, sed Pater meus. Et Ioan. 6, Nisi Pater, qui mittit me traxerit eum. Excludendos esse à causalitate reuelationis divinitatis Christi, & auocationem per gratiam, Filium, & Spiritum sanchum, cum solius Patris expressa mentio siat à Chisto. Respondeo igitur, Christum Dominum sufficienter expressse processionem Spiritus à Filio, tum alibi, quod sufficiens est, ve eo testimonio non excludatur Filius, nam pro more suo cun-Aa Christus referebat ad Patrem, etiam quæ ipsi communia erant. Tum etiam ibi processio Spiritus à Filio sufficienter expressa est verbis illis, quem ego mittam vobis, ve vidimus. Et forte ne quis inde existimaret, Spiritum à solo Pilio procedere, addita est expresse processio illius à Patre.
- 8. Obiicies secundo, Concilium Ephesinum, quod tacite Concilij videtur approbasse Nestorianorum doctrinam, qua parteasse Ephesini rebant, Spiritum à Filio non procedere. Nam symbolum Nestorianorum, sin quo id expresse continebatur lectum suit coram Patribus concilij, qui nihil contradixerunt circa illam partem, qua negabatur processo Spiritus à Filio Respondeo Concilium noluisse de hac quæstione disputare, quia propter alia conuenerat, scilicet ad stabilienda vnica in Christo Persona. Id autem non est tacite approbare, sed intentæ causæ locu dare.

LL1 3 Idem

Idem dicendum est de lib. Theodoreti ibidem lecto, aundemque errorem continente circa processionem Spiritus à Filio

Expoliti Pa. 9. cellionem Spiritus à videntur.

ZK.

Obiicies tertio Aliquos Patres, qui negare videntur protres qui pro- cessionem Spiritus à Filio. Athanasius in quæstionibus de natura Dei asserit: solum Patrem esse causam duobus. Gregorius Filio negare Nissenus lib. de differentia Essentiæ, & hypost ait de Filio. Nullam, quantum attinet ad propriam notam, & peculiare infigne, communionem habet, vel cum Patre, vel cum Spiritu sancte: ergo neque habet Spirationem actiuam, quæ communis esset cum Patre. Damascenus lib. 1. fidei cap. 11. Spiritum per Filium esse dicimus, sed ex Filio Spiritum sanctum non dicimus. Nazianzenus orat. 24. ad Episcopos, qui venerant ex Ægipto. Si quidquid Paser habes, idem , excepta can/a, Fili est; quidquid item Filius habet, idem quoque Spiritus S. est, si Filietatem exceperis. Vel vt alij vertunt causalitatem.

Respondeo Athanasium optime dicere, solum Patrem esse causam, id est principium, duobus; quia Filius cantum est principium vni, scilicet, Spiritui sancto; vel loquitur de prin- 🛴 cipio ingenito, qualis est solus Pater. Gregorius autem loquitur de notione non quocunque, sed personali, in qua nihil commune habent diuinæ personæ. Damascenus non negat Spiritum à Filio procedere ab illo tamquam à prima radice seu totius diuinitatis sonte. Idcirco concedit procedere à Patte per Filium, quod est re ipsa procedere à Filio explicata processione Filij à Patre præpositione illa per. Denique Nazianzenus solum contendit Spiritum sanctum habere quidquid habe Filius excepta Fileitate & causalitate, seu ratione principi, quod idem asseruerat de Filio respectu Patris, vt patet ex ipsius Verbis.

#### SECTO II.

# An si Spiritus sanctus non procederet à Filio distingueretur ab illo.

Ontrouersia est, quidquid alij sentiant, An Spirius sanctus, qui de sacto à Patre Filioque procedit, distingueretur à Filio, etiam si non ab illo, sed à solo Patre prodiret. Quamuis autem hypostasis impossibilis sit in Spiritu sancto, qui de sacto est; id tamen nec reddit inutilem, nec fatuam præsentem controuersiam. Ratio est, nam quoties in aliquo ente plures coceptus reperiutur ratione nostra distincti, qui constituere aut distinguere possunt; ad dirimendum, quisnam corum constituat, vel distinguat, fieri potest hypothesis, quantumuis impossibilis. An scilicet destructo vno, & altero manente, solus conceptus remanens præstaret, constituere, aut distinguere rem. Sic optime dicimus, destructo per impossibile solo visibili, & manente rationali, permansurum hominem, quia buiusmodi suppositio destructiva non est totius subiecti, de cuius constitutiuo inquiritur, esse partis. Aliter contingeret, si quis inquireret, An si homo, non esset homo, esset rationalis, nam suppositio est destructiva totius subiecti, ideoque impertinens. In nostro autem casu Spiritus à Patre simul, Filioque procedit: ad dirimendum igitur, An processio à Filio, sit ratio distinguendi Spiritum ab illo, recte supponi potest, an Spiritus sanctus distingueretur, à Filio, etiamsi non ab illo, sed à solo Patre procederet.

Prior sententia affirmat distinguendum realiter Spiri- Sententia affirmans. tum à Filio, etiam si non ab illo, sed à solo Patreprocederet. Henricus, Ita Henricus quodlib. 5. quæst. 9. Bachon. 1. dist. 13. quæst. 1. Bachon. Scotus 1. sentent. dist. 11, quæst. 2. Inclinat Carthusianus ibidem dist. 11. quæst.2. Aureolus in hoc puncto singularis docet, quod si Spiritus sanctus non procederet à Filio, Filius tune non maneret in ratione Personz, quam existimat partia-

liter

Scotus. Cartholian. Aureolus,

liter constitui per spirationem actiuam, sed tantum in ratione termini per generationem producti; Spiritus vero sanctus maneret in ratione Person & distinct & realiter ab illo termino genito. Ita docet 1. dist. 11. art.3. præsertim conclus. 4.

Sententia negans. S. Thomas C aictanus Canarientis. Durandus. Ægidius Heruzus. Capriolus. Alexander. Bonauent. P. Soarins. P. Molina. P. Vasquez Bellarmin. P. Valentia. P.Ruiz. P. Zuniga. P. Arriaga P.Perez.

Posterior sententia negat, Spiritum sanctum distinguendum realiter à Filio, si ab illo non procederet. Ita expresse S. Thomas quast. 36. artic. 2. & lib. 4. contra gentes cap. 24. & de potentia quæst. 10. artic. 5. & opusculo 1. contra errores Græcorum cap.32. Caietanus quælt.36.artic.2.vbi etiam Canariensis. Durandus 1.dist.11. quæst.2. Vbi etiam Ægidius Argentinas art. 1. quæst. 3. & Heruzus quæst. 1. & Argentinas quæst. 2. artic.2. & Capreolus quæst. 1. artic. 1. Ferrariensis 4. contra gentes cap.24. Alexander 1. part. quæst. 43. membr. 4. Albertus 1. part. 9.41. membr. 3- S. Bonauentura 1. dist. 11. artic. L quæst. 1. Fandem sentemiam tenent etiam doctores nostri P. Soarius lib. 10. de Trinit. cap. 2. P. Molina quæst. 36. artic. 2. P. yasquez disput. 147. cap. 4. Cardinalis Belarminus tom 1 lib. 2. de Christo cap.26. P. Valentia quæst.10. de Trinitat puncto 3. P. Ruiz disp. 68. sect. 4. P. Zuniga q. 36. disp. 11. dub. 3. membr. 1. P. Arriaga disp, 53. de Trinit. sect. 4. P. Martinus Perez disp. 16. sect. 2. num. 6. & plures alip-

Si Spiritus procederet tur ab ille

Assero Spiritum sanctum non distinguandum realiter à sanctus non Filio, si abillo non procederet. Ratio huius asserti sumiturex à Filio, nec illo celebri Theologorum principio: Nam in diuinis. Omoia distinguere- sunt vnum, vbi non obuiat relationis oppositio, videlicet producentis, & producti : casu autem quo Spiritus non procedera à Filio, ne esset inter illos oppositio relativa producentis, & producti: ergo Spiritus & Filius distincti realiter non essen, sed vnum,& idem. Maior, quæ sola probationem desiderare poterat, authoritate omnium Græcorum, Latinorumque Patrum fundata est, testante Ioanne Theologo in Concilio Florentino sess. 18. S. D. xi equidem his Verbis. Sola relatio apar .omnes Gracos, & Latinos doctores dinina processione persona multiplicat: ergo non stante processione Spiritus à Filio, so que staret distinctio personarum inter ipsos. A que suale mento, ve pote fere omnium Theologorum calculis sirmano, æquum non est recedere absque vrgentissima necessiate, qualis

### Disp.XIX. De Princip. Spiritus sancti. Sect. II. 455

qualis non apparet in præsenti, ve constabit ex obiectionum folutione.

- Probari solet à pluribus secundo conclusio cum P. Vasquio. Dantur de facto in Patre dux processiones actiux, vel ve alij loquuntur du zactiones, vel vt alij duz virtutes productiuæ disparatæ, videlicet Paternitas, & spiratio activa, quæ sunt idem realiter inter se : ergo similiter casu quo Spiritus à Filio non procederet, darentur dux processiones passiux, seu duo termini producti disparati, qui realiter idem essent inter se, videlicet Filius & Spiritus sanctus.
- 16. Hæc tamen ratio nisi à præcedenti, iuuetur, nihil euincit, arguitur enim ab identitate principium ad identitatem, terminorum, quæ nihil probat, nam in creatis ab vno realiter indiuisibili principio oriuntur effectus realiter distincti disparati. Quod si dicas id possibile in divinis non esse, vnde id probabis, nisiad commune illud fundamentum recurras. Quod si iterum instare tentes, ideo Paternitatem, & spirationem actiuam non distingui realiter in diuinis, quia inter ipsas nulla stat processio:ergo Filiatio, & Spiratio passiua distinguerentur, cum nulla inter ipsas staret processio. Bene quidem, cæterum tota ratio distinctionis realis in diuinis sumitur à processione, quod est commune fundamentum.

Dices cum scotistis, Spiritum sanctum in eo eventu di- scoti respéstinguendum realiter à Filio, non oppositione relativa produ- so de distincentis, & producti, quæ nulla tunc esset inter ipsos, sed quia paraia. haberent relationes inter se disparatas, & in creatis vna relatio no minus distinguitur realiter ab alia relatione sibi opposita, quam abaltera, cui non opponitur, & quæ mutuo inter se disparate se habent, ve patet in duplici relatione similitudinis,

æqualitatis &c.

7

.2

<u>;;</u>

14.

٠,٠

ſ.**.** 

ŗ

Contra, quia, inde fierer, Paternitatem & Spiration é actiuam distingui realiter de facto, non oppositione relatiua producentis, & producti, sed distinctione relationis disparatæ, cum in creatis non minus distinguantur inter se relationes oppositæ, quam disparatæ. Quodsi dicas relationem Spiratoris personalem formaliter non esse, ideoque à Paternitate non distingui realiter distinctione relationis disparatæ, MMm quod



quod aliter contingeret in relatione Filij & Spiritus sancti; nam formaliter personales essent, nulla stante inter ipsos processione. Non soluit, nam in creatis etiam si relationes disparatæpersonales non sint, realiter distinguntur: cur non ergo in divinis? sane extra oppositionem relativam, nulla in divinis superest reddenda ratio. Smiliter etiam fieret, absoluta & relativa distingui in divinis distinctione disparata, sicut distinguntur in creatis.

S: Spiritus non proce virtualieer tantum diab illo.

Assero secundo, casu quo spiritus non procederet à Filia, dereta Flio Filium & Spiritum sanctum virtualiter tantum distinguendos inter se. Probatur, quia illa distinguntur virtualiter in diuinis, Mingueretur quæ cum identitate reali componunt prædicata contradictoria: ita se haberent Filius, & Spiritus sanctus: ergo, Minor probatur, quia Filius tunc procederet à Patre per intellectionem. & non per volitionem, è contra vero Spiritus sanctus procederet à patre per volitionem, & non per intellectionem; cum tamen Filius & Spiritus sanctus essent realiter idem: ergo Filius, & Spiritus sanctus componerent cum identitate reali prædicata contradictoria; qualia sine dubio sunt, procedere Filium per intellectionem, & non procedere Spiritum per illam, & Spiritum procedere per volitionem, & Filium non procedere per illam.

> Nec inde inferre licet, Filium & Spiritum sanctum wnc realiter distinguendos, eo quod Filius procederet realiter & formaliter per intellectionem, & non ita procederet Spiritus sanctus, sed per solam volitionem. Nam huiusmodi prædicata non sunt magis contradictoria, quam produci realiter, & not produci, communicari, & non communicari: sicut ergo produci realiter Filiationem, & non produci essentiam, ex defectu processionis inter ipsas, solam arguunt distinctionem virtualem; idemque est de communicatione essentiz, & incommunicabilitate Paternitatis; idem pariter dicendum existimamus de Filio & Spiritu sancto, nulla stante inter ipsos processione; quia præscisa prædicata contradictoria in divinis mo sufficiunt distinctioni reali, ve in adhibitis exemplis apparet, & in aliis rem cuique facile erit comprobare. Quare licet tunc Filius esset realiter genitus, & talis non esset Spiritus fandus.

### Disp. XIX. De Principio Spiritus sancti. Sect. II. 457

fanctus, sed tantummodo procedens, non inde plus sieret quam virtualiter distingui, sicut non plus sit, eo quod essentia realiter communicetur, & non communicetur Paternitas, nec eo quod producatur Filiatio, & non essentia.

- Sed cum P. Arriaga, nullam esse necessitatem admittendi distinctionem virtualem inter Filium, & spiritum san-Aum; quia tum nulla prædicata contradictoria conuenirent Filio, quæ non etiam Spiritui sancto competerent. Nam tunc Spiritus sanctus esset Filius realiter, & Filius esset Spiritus: ergo Filius procederet per volitionem realiter, & Spiritus per intellectionem: Idemque quod de Filio & Spiritu sancto, de Filiatione, & spiratione passiva dicendum, videlicet, vtramque esse realiter, tam per intellectionem, quam volitionem.
- Contra tamen, quia præsens controuersia non excludit Necessitas diuersum modum procedendi Filij, & Spiritus sancti, illius admittendi eam distinquidem per solam intellectionem, istins vero per solam voli- dionem tionem; sed tantum inquirit, an diuersi illi modi procedendi, virtualem cessante inter ipsos processione, essent realiter distincti; hoc enim sibi vult; An si Spiritus sanctus, id est, processio per solam volitionem, non esset à Filio procedente per solam intellectionem, distingueretur ab illo: ergo præsens controuersia non excludit dissimilem modum procedendi Spiritus sancti,& Filij, imo supponit illum: ergo Spiritus & Filius essent virtualiter distincti, nam licer vterque procederet à solo Patre, diuersimodotamen, nam Filius per solam intellectionem, Spiritus vero per solam volitionem procederet. Vnde sola processio Filij, vt distincta virtualiter à processione Spiritus sancti, esset realiter generatio; sicut ex essentia & Filiatione, sola Filiatio, vt virtualiter distincta ab essentia, est realiter producta.

Dices: ergo processio Filij esset tunc distincta realiter-à processione Spiritus, & consequenter etiam persona procedentes. Probatur consequentia, quia processio Filijesset generatio realiter,& talis non effet processio Spiritus: ergo huiusmodi processiones realiter distinguerentur. Vel saltem generatio, & spiratio passina realiter distinguerentur, cum generatio de solo Filio, & spiratio de solo Spiritu sancto realiter diceretur. Respondeo, negans consequentiam. Ad probationem concesso ante-MMm 2 cedente

cedente, neganda est consequentia. Quia ea omnia cum tola distinctione virtuali subsistunt, vt patet in essentia& Paternita te, quarum ista est realiter incommunicabilis, non vero illa cum sola distinctione virtuali, quin inde sequatur, incommunicabilitatem, quæ dicitur realiter de Paternitate sola, & communicabilitatem, quæ dicitur realiter de sola essencia, distingui realiter inter se,eo quod sint prædicata contradictoria, quorum verificatione sola consurgit distinctio virtualis.

#### SECTIO

### Soluantur objectiones.

Prima obicdistinguere. tur à Patre etiam (i ab cederet,ergo ctiam à Filio.

Biicies primo Spiritus sanctus distingueretur realiter à Patre, etiam si proxime, & immediate à so-Aio Spiritus lo Filio procederet: ergo similiter distingueretura Filio, etiam si a solo Patre proxime, & immediate prodiret. Respondes, concesso antecedente, negans consequentiam. Disparitas illo non pro- est, quia etiam si Spiritus proxime, & immediate à solo Filio procederet, adhuctunc remote, & mediate procederet à Patre, esset enimiste principium reale Filij, idcirco spiritus distingueretur à Patre. Catu vero, quo Spiritus sanctus à solo Patre proxime, & immediate prodiret, nulla ratione esset à Filio adhuc mediate, & remote; cum Filius nulla ratione sic principium Patris. Nec inde fit naturam diuinam de facto distinguendam realiter à Filio, eo quod sit principium Paternitatis, immediate producentis Filium quia natura divina non est principium reale Paternitatis, quod opus erat, sed tantum virtuale, quod non sufficit.

De facto quo distinguantur Filius, & Spi.

Obiicies secundo Filius, & Spiritus sanctus nunc distinguntur Filiatione, & Spiratione passiva: cessante autem processione Spiritus à Filio darentur Filiatio, & spiratio passina: ergo & ritus factus. earum distinctio. Respondeo, Filium, & Spiritum sanctum de fa-Ao non distingui præcisa Filiatione, & spiratione passiua, sed Filiatione, quæ capax est ad spiradum, & spiratione passiua, quæ capax est, vt spiretur à Filio; exclusa autem processione Spiritus

### Dsp.XIX. De Principio Spiritus sancti. Sect. III. 459

à Filio, neque in Filiatione esset capacitas ad spirandum, neque in Spiritu S. vt spiraretur à l'iliojatque adeo neque distinctio.

Instabis, si deficiente in Filio præcisa capacite ad spi- Instantia randum, deficeret distinctio illius ab Spiritu fieret, Filium de dum esse facto constitui formaliter capacitate illa ad spirandum, seu fœ- Filium fœcunditate, quam vocant recentiores radicalem: id falsum est, cunditate. vt vidimus contra authores fœcunditatis: ergo deficiente præcisa capacitate ad spirandum, non difeceret distinctio Spiritus à Filio. Maior probatur quia illo constituitur formaliter res aliqua, quo distinguitur ab aliis, vel saltem illo, quo non distinguitur, constitui formaliter non potest, cum vna eademque sit ratio formalis constitutiua, & distinctiua: ergo si Filius ratione capacitatis ad spirandum distingueretur ab Spiritu S. & non præcisa ratione Filiationis, ea potius capacitate formaliter, quam Filiatione constitueretur.

Respondeo, Filium in esse Filij non constitui formaliter Filius in esse Filij no capacitate spirandi, sed tantum in esse distinctiab Spiritu san- constitutut do, quod esse distinctum non est de conceptu formali Filij, capacitate sed tantum materiali. Ratio est, quia si per impossibile desiceret sola capacitas spirandi, reliquis manentibus, scilicet processione à Patre per intellection en, maneret Filius in esse Filij, & sola deficeret distinctio illius ab Spiritu S. atque adeo constituitur formaliter illa, non in esse Filij, sed in esse distincti. Et quauis in creatis formale constitution, hoc ipso sit distinction, id contingit, quia ad distinctioné necessarianon est processio, quod si necessaria esset, pariter dicerem constitutius formale hominis, ve tale, non esse distinctivu, sed ratione processionis. Cũ aute in divinis sola processio sit ratio distinctionis, idcirco constitutiuum formale Filij qua tale, distinctiuum non est ab Spiritu sancto, sed sola capacitas spirandi, quæ de constitutiuo formali Filij non est, etiam si sit de constitutiuo materiali, imo & virtuali seu obiectiuo, eo quod inter capacitatem spirandi, & Filiationem nulla sit distinctio virtualis seu obiectiva.

28. Obiicies tertio. De facto datur distinctio realis in diuinis Oblectio omnium absque oppositione relatiua:ergo etiam in nostro casu,ea oppo-difficilior. sitione cessante, posser esse distinctio. Cosequentia legitima est.

MMm

Antecedes probatur, nam Paternitas, & Filiatio de facto distinguntur realiter à Spiratione passivainec tamen illi opponuntur relatiue: Ergo. Minor probatur, quia Spiratio tantum actiua opponitur passiva: spiratio autem actiua non est Paternitas nec Filiatio, sed relatio verique communis, & virtualiter ab illis distincta: ergo Paternitas Filiatio non opponuntur relatiue spirationi passiva. Const Paternitas & Filiatio non opponuntur relatiue immediate spirationi passiva; nec mediate, quia ad id necesse erat, quod Paternitas, & Filiatio immediate opponerentur spirationi actiua, quod impossibile est, cum sint idem realiter cum illa: ergo nullo modo opponuntur.

Prima refponsio,ea. que insusticiens.

29. P. Arriaga disp. 53. sect. 4. subsect. 4. ait, se plures huius argumenti solutiones audiuisse, sed quæ satisfaciat, nullam. Primo ergo respondent aliqui. Ideo Filiationem, idemque est de Paternitate, opponi Spirationi passiuæ, quia est radix virtualis spirationis actiuæ oppositæ passiuæ. Non satisfacit, quia etiam essentia est radix virtualis Paternitatis oppositæ Filiationi, nec tamen essentia opponitur isti: ergo quia Filiatio sit radix virtualis spirationis actiuæ oppositæ passiuæ, non inde opposita erit isti. Imo essentia, vel saltem amor absolutus est radix spirationis actiuæ, nec tamen opponitur passiuæ ergo conceptus radicis virtualis spirationis actiuæ, non dicit oppositionem cum passiua.

Secunda responsio.

30. Secundo respondent, alij, Filiationem esse subsistentiam Personæ Spiritum sanctum producentis, ideoque ab spiratione passiua distinguendam esse, quia subsistentia Personæ producentis opponitur Personæ produceæ.

31. Hoc impugnat Arriaga, quia in Christo subsistentia Dei creantis humanitatem est subsistentia eiusdem humanitatis, v sub una subsistentia Verbi continetur Deus creans, & natura creata : ergo similiter posset sub eadem numero subsistentia Filiationis posset contineri, & spiratio actiua producens, & passiua producta. Firmat, quia in composito substantiali brutorum unica est subsistentia materia, & sormæ, & sociali brutorum unica est subsistentia materia, & sormæ, & sociali brutorum unica est subsistentia materia realiter causat formam in genera causa materialis: ergo etiam in diuinis sub eadem subsistentia posset este producens, & productum.

### Dilp.XIX. De Principiospiritus sancti. Sect. III. 461

32. Hæc impugnatio nec videtur efficax nec consequenter scripta. Non efficax, quia quod producitur in diuinis non est natura, sed relatio, ideoque producens, & productum non possunt esse sub eadem subsistentia. Deus autem creans, non creat subsistentiam Verbi, sed naturam humanam, vnde quid mirum, si sub voa subsistentia continentur Deus creans, & humanitas creata. Nec videtur consequenter scripsa. Nam si ex eo quod in composito substantiali brutorum vna sit subsistentia materiæ & formæ, & sub eadem subsistentia materia realiter causet formam, recte deduceretur, etiam in diuinis sub eadem subsistentia posse esse producens, & productum: ergo cum ancedens Arriagæsit, vel non sequitur consequentia, vel admitenda est ab illo, si legitima sit, vnde consequens non erit eius responsio, asserens, ideo Filiationem distinctam esse ab spiratione passiua, quia est principium quod; nam etiam materia sub eadem subsistentia est principium quod formæ in genere caulæ materialis: ergo etiam in diainis sub eadem subsistentia principium quod producens, & terminus productus.

33. Tertio respondent alij cum P. Vasquio disp. 148. cap. 8. Responsio Ideo Filiationem opponi operationi passiuæ, quia coniuncta P. Vasquij. est Personæ producenti, non vicunque, sed vi quid proprium illius, videlicet ve personalitas Personæ producentis Impugnat Arriaga, quia hæc solutio manifeste perit principium. Nam obiectio contendit Personalitatem Filij, seu Personæ producentis non esse quid proprium illius, sed commune etiam spiritui sancto. Cæterum si id contendit obiectio: ergo respondens Arriaga ideo Filiationem communem non esse Spiritui sancto, quia est principium quod illius, petit etiam principium, nam similiter obiectio contendat, producens vt quod non esse quid proprium Filij, sed commune etiam Spiritui sancto. Obiectio ergo non intendit, personalitatem producentis esse communem cum producto; sed Filiationem suturam communem spiritui sancto, eo quod non habeat oppositionem relativam producentis cum illo. Cui bene respondetur, habere huius modisoppositionem, quia est quid proprium, id est personalitas Personæ, quæ producit Spiritum S.

34. Respon

Respondetur argumento. 34. Respondeo ergo cum duabus præcedentibus sententiis, quæ solis Verbis discrepare videntur. Filiationem, idemque est de Paternitate, ideo opponi relative immediate spirationi passiuz, quia licet virtualiter non sit principium que productiuum, nam id sola est spiratio actiua, est tamen personalicas, subsistentia, seu relatio constituens Personam productiuă Spiritus sancti per modum principij quod, cumque principium quod distinctum esse debeatà termino producto, terminus productus in Spiritu sancto sit personalitas illius; inde personalitas Patris & Filius opponutur immediate spirationi passiuæ. Essentia vero non opponitur, nec volitio, quia licet constituant principium quod, non constituit tanquam relatio, aut personalitas personæ producentis sed ranquam absolutum, & commune, etiam personæ productæ. Nec quid nouum respondet P. Arriaga. Et quod de suo addit, scilicet, spirationem actiuam esse puram causalitatem, & virtutem productiuam Spiritus fancti in solo absoluto positam esse, satis à nobis expulsum est disp. 6.

Difficile Anfelmi testimoniŭ obiestum

Obiicies quinto, Sanctum Anselmum epistola de processione Spiritus sancti pluribus in locis inculcantem, Spiritum & Filium, distingui natiuitate, & processione, quia videlicet Filius nascitur à Patre, & Spiritus tantum procedit: casu autem, quo Spiritus non procederet à Filio daretur natiuitas Filij, & processio Spilitus: ergo & distinctio eorum. Minorest certa, quia daretur Filius, & daretur Spiritus sanctus, vterque à solo Patre procedens: processio autem Filijesset natiuitas, origo autem Spiritus esset processio: ergo darentur natiuitas, & processio.

36, Respondet P. Arriaga, Anselmum locutum de nativitate, & processione, quæ de sacto dantur, & quibus de sacto distinguitur Filius à Spiritu sancto: istæ autem distinguntur per modum principij, & termini relative oppositi. Vnde non infertur, Anselmum docuisse, sine oppositione principij, & termini, stare distinctionem realem. Non satisfacit responsa Nam Anselmus expresse assert, seorsim à processione Filium & Spiritum sanctum distingui nativitate, processione, audillum cap. 2. illius epistolæ, Filius autem (vi interim aliamical-

1115

### Dip.XIX. De Principio Spiritus sancti. Sect. III. 463

sam dicam, quoniam nondum constat, quod Spiritus sanctus de illo sit, er procedat) ideo non est Spiritus sanctus, nec Spiritus sanctus est Filius, quia Filius nascendo habet esse de Patre, Spiritus sanctus vero, non nascendo, sed procedendo. Et cap. 3. Cum autem apparebst, quia Spiritus sanctus est de Filio, tune quoque palamerit: quia propter hoc nequit esse Filius Spiritus sanctus, nec Spiritus sanctus Filius. Vbi particulæ illæ, Tunc quoque, maniscste denotant duplicem titulum, quo Filius Spiritus sanctus in casu processionis inter ipsos distingueretur, videlicet titulum processionis inter ipsos, & titulum nativitatis, vnius, & processionis à Patre alterius.

Respondet secundo P. Ruiz disp. 68. sect. 6. num. 9. Anselmum in ea epist. cap. 2. locutum non esse ex propria ditentia, sed tantum explicare, quomodo Graci negantes processionem Spiritus à Filio, desenderet vtriusque distinctionem. Idque suadere conatur, tum Verbis capitis 3. à nobis adductis, quibus non iuuatur responsio. Tum etiam, quia illud axioma, In Deo emnia sunt vuum, voi non obuiat relationis oppositio, tamquam authori tribuitur ab antiquioribus Theologis. P. vero Soarius lib, 10. c.2.n.1. & 7. & P. Vasquez disp. 147. c. 4. satentur, Anselmum opposita sententia sauere. Quos miratur P. Zuniga, cum aperte, inquit, Anselmus verbis illis capitis 3. à nobis adductis, nostram teneat sententiam. Dum tamen alia probatio non producitur pro mente Anselmi, leuis est admirationis occasio, & insufficiens, vt vidimus. Nec rem euincunt, qua congerit P. Ruiz disp. sect. 5. à n. 6.

38. Respondeo ergo, Anselmum probabilem existimasse oppositam sententiam, sed nostram longe probabiliorem, quod minime
maniseste indicant verba illa capitis tertij: Cum autem apparecontraria,
bit, quia Spiritus sanctus est de Filio, tunc quoque palam erit, quia
propter hoc nequiz esse Filius Spiritus sanctus fanctus
Filius. Vbi particulæ illæ, palam erit, relatæad processionem,
maniseste indicant, sirmius, & clarius, & solidius distinctionem,
Spiritus à Filio à processione desumi. Quibus Anselmus nobis
potius quam aduersariis sauere existimandus est, cum nostram
potius, quam oppositam sententiam laudet, & commendet; nec
intendamus nos, contrariam sententiam probabilem non esse.

NNn 39. Obiicies

Vicima obicaio ex incommunicabilitate Personalitatis delum. pia.

- Obiicies vitimo hocipso, quod conceptusaliquis personalitas sit, distinctus est realiter à quocunque alio conceptu, qui etiam personalitas sit. Sic Paterniras eo ipso quod personalitas sir, est distincta realiter è Filiatione, qua etiam personalitas est, & relacio spirationis activa personalitas non est hoc ipso, quod realiter identificetur Paternitati, & Filiationi, que personalitates sunt, quod a spiratio activa personalitas esset, hoc ipso distingueretur realiter à Paternitate, & Filiatione, quæ personalitates sunt: quamuis autem Spiritus sanctus non procederet à Filio, Filiatio esset personalitas, & similiter spiratio passiua, cum tam Filius, quam Spiritus sanctus esset persona à solo Patre procedens; ergo distinguerentur realiter inter se, cum conceptus personalitatis dicat incommunicabilitatem alteri conceptui, qui personalitas sit, vnde persona dicitar, Rationalis naturz individua substantia, idest, incommunicabilis subsistentia.
- Confirmatur, si conceptus, qui formaliter personalitas est, hoc ipso non diceret incommunicabilitatem cum altero conceptu, qui etiam formaliter personalitas esset, fierer Spirationem actiuam non deficere à ratione personalitaits, eo quod communicaretur Paternitati & Filiationi, quæ formaliter personalitates sunt: ergo cum spiratio activa ex hoc præciso capite deficiat à ratione personalitatis, signum est conceptum personalitatis hoe præcise dioere incommunicabilitatem eum altero conceptu, qui etiam personalitas sit. Si enim id non diceret, curspiratio actiua, sicut est relatio virtualiter à Paternitate, & Filiatione distincta, non esset etiam Personalitas? Vkerius roborari potest, nam spiratio activa ve virtualicer à Paternicate, & Filiatione distincta est subsistentia, co quod de ratione subsistencia non sit incommunicabilitas alteri subsistence non vero est personalizas, eo quod ista dicar incommunicabilitatem alteri personalitati:ergo conceptus, qui est formaliter personalitas, hoc ipso dicit incommunicabilitatem cum altero, qui etiam personalitas sit.

Chicationis 41. solutio.

Respondeo conceptum personalitatis in diuinis monthcere incommunicabilitatem cum altero conceptu, qui cham personalitas sit, seorsim à processione; dicit tamen incommanicabilitatem Dilp.XIX. De PrincipioSpiritus sancti.Sect.IV.465

nicabilitatem pluribus processione inter se distinctis; & hinc spiratio actiua deficit à ratione personalitatis, quia videlicet communis est Paternitati simul & Filiationi realiter inter se processione distinctis. Casu autem que Spiritus non procederet à Filio, quamuis vterque esset realiter idem, neuter tamen pluribus realiter inter se processione distinctis communis esser, Vnde licer tam Filiatio, quam spiratio passiva personalitates essent, ex deseau processionis inter ipsos nullam dicerent realem distinctionem, cum de facto illam dicant ratione processionis.

### SECTIO IV.

# Ex quo amore procedat Spiritus sanctus,

Ac difficultas decisa iam à nobis est disp. 17. I dem enim-quod ibi distum est de processione Verbi per intellectionem, dicendu cum propositione nunc est de proces--fione Spiritus sancti per volitionem, seu amorem, quare breuiter ex ibi dictis.

43. Assero primo, Spiritum sanctum procedere ex amore spiritus sancessario essentiæ. Ratio est, quia Spiritus sanctus procedit dit ex amoexaliquo amore divino: amor autem essentiæ est omnium ap- re essentiæ. tissimus processioni Spiritus; sicut cognitio essentia est omnium aptissima processioni Verbi: ergo sicut Verbum procedit ex cognitione essentia, ita spiritus ex amore ilius, maxime cum essentia diuina sit obiccum primarium diuini amoris, & quocunque titulo Spiritus procedat per alium amorem, excludi non posset amor essentiæ.

Assero secundo Spiritum sanctum procedere ex amore Etiam ex omnis attributi absoluti. Ratio est, quia Spiritus sanctus ex amore omnis attributi eo amore procedit, qui est ratio formalis communicandi suum absoluti obiectum Filio: talis autem est amor omnis attributi absoluti: ergo. Minor probatur, namille amor est ratio formalis communicaudi suum obiectum Spiritui sancto, cuius obiectum non NNn 2 opponitor



opponitur Spiritui: obiectum autem amoris attingentis attributa non opponitur, imo identificatur Spiritui sancto, cum attributa absoluta à nullo relatiuo distinguantur: ergo amor attributorum est ratio formalis communicandi suum obiectum Spiritui sancto: ergo sicut Verbum procedit ex cognitione attributorum, eo quod sit ratio formalis communicandi illa, pari etiam titulo Spiritus sanctus ex eorundem amore Brex amore procedet.

Stex amore o mnium relationum.

omnium relationum. Quia licet non sit ratio formalis communicandi relationes, est tamen ratio formalis communicandi essentiam, que est obiectum formale omnis diuini amoris, siue amor essentia est relationum indiuisibilis sit, siue virtualiter multiplex, vt in simili diximus de processione Verbi ex cognitione relationum, seu personarum. Hinc colligo, Spiritum sanctum procedere ex amore omnis prædicati diuini necessarij tam absoluti, quam relatiui; non vt præcise amor est, sed quatenus est ratio formalis communicandi physice, seu quatenus est communicatio physica essentia; sic enim spiritus sanctus euadit consubstantialis Patri & Filio.

Item ex amore crea- 46. tursrum rio cr possibiliam.

46. Assero, Spiritum sanctum procedere ex amore necessario creaturarum possibilium, siue talis amor tantum quo ad sufficientiam, siue etiam quo ad essicaciam eas creaturas velic. Ratio est, quia aliter processo Spiritus sancti integra, & perfecta non esser sicut amor necessarius integer non esser, si deesser, illi amor possibilium: ergo vt processo Spiritus sancti integra sit, debet esse per amorem creaturarum possibilium, modo, quo talis amor necessarius Deo est. Consirmatur, Verbum, vt sit integre, & adæquate Verbum, procedit ex simili scientia creaturarum possibilium, vt vidimus disp. 17. sec. 3. ergo etiam Spiritus ex amore earum.

Non vero ex amore libero futurotum,

47. Assero quintò spiritum sanctum non procedere ex amore libero, seu contingenti, futurorum, vel existentium. Hæc conclusio nititur eisdem sundamentis, quibus ea disp. 17. sect. 4. ostendimus, Verbum non procedere ex scientia contingenti. Videantur ibi dicta, quia hæc ea reuocare, minis longum, & fastidiosum esset.

48. Assero

### Disp.XIX. De Princip. Spiritus sancti. Sect. IV. 467

48. Assero vitimo, Spiritum sanctum procedere ex amore Ex quo dissunctiuo, quo Deus complacet in eo, quod à parte rei vel amore dissu. existat Petrus, vel eius carentia; sicut disp. 17. sect. 6. diximus cedat. Verbum procedere ex scientia dissunctiva, quia nouit Deus, vel existere à parte rei Petrum, vel eius carentiam. Sicut enim huiusmodi scientia necessaria Deoest, eo quod impossibile prorsus sit, quod ex extremis contradictoriis neutrum existat, & Deum cognoscere, vel existere Petrum, vel eius carentiam, aliud re non sit quam cognoscere, impossibilem esse omissionem vtriusque simul, & impossibilia scientia necessaria cognoscantur a Deo. Similiter complacentia dissunctiua vel existentiæ Petri, vel carentiæ illius, aliud re non est, quam complacere in co quod impossibilis sit omissio veriusque simulærgo ca complacentia dissunctiua tam necessaria Deo erit, quam scientia: ergo sicut Verbum ex scientia illa dissunctiua procedit, quia necessaria Deo est; ita etiam Spiritus ex coplacentia procedet. Omnia autem, quæ contra præcedentes assertiones obiici possent, soluta sunt ex professo tota disp. 17. videas ibi. Vnum autem hic aduertas, essentiam diuinam esse obiectum formale cuiusliber amoris divini, siue ille sitamoralicuius prædicati diuini abfoluti, aut relatiui, siue sit amor creaturarum. Quia licet bonitas creata possit esse motiuum diuini amoris, no tamen sola, sed vna cum diuina, vt ostendi tract. de voluntate disp. 5. sect. 7. Eo quod melior est Deo bonitas, que nullum patiatur in Deo effectum, quem potissimum ipsa non moueat, quam opposita. Hoc monuerim, vt facilius appareat. quomodo dilectio creaturarum possit esse ratio formalis communicandi essentiam Spiritui sancto, etiam si virtualiter distinca esset, vt opinantur alij, à dilectione Dei.

٦.

SECTIO

#### SECTIO.

## An Pater, & Filius sint per se requisitiex parte principy ad producendum Spiritum sanctum.

DAtrem, & Filium esse per se requisitos ex parte obiecti ad productionem Spiritus sancti, supponimus nunc, cum ex eorum dilectione procedar. Difficultas ergo non est de Patre, & Filio in ratione obiecti, sed in ratione principii. An videlicet Spiritus sanctus ad sui productionem exigat per se, & formaliter principium duplici supposito completum, Patris scilicet, & Filij, ita vt vtroque, vel quelibet eorum deficiente, processio quoque Spiritus desiceret. Dixi per se, & formaliter, quia materialiter, & pro vt de sacto, certum est, processionem Spiritus sancti esse à principio completo duplici supposito Patris, & Filij.

Sententia Durandus Ocham Gabriel Belarminus. Sententia affirmans P. Soarius P. Valquez P. Torres P. Valentia P. Ruiz P. Zuniga.

negans Scotus

Prior sententia negat, supposita Patris, & Filij, per se, & formaliter necessaria esse ex parte principij ad production & Spiritus sancti.Ira Scotus 1. dist. 12. quæst.1. num. 8. Durandus 1. dist. 11. quæst. 3. & dist. 12. quæst. 1. num. 8. Ocham cadem dist. 12. quzst.1.& 2.Gabriel dist.12.quzst.2.art.1.& 2.Aureolus ibidem, quæst. vnicaart. 1. & 3. Cardinalis Belarminus tom. 1. lib. 2.de Christo.c. 27. P. Molina quest. 36. are. 4. disp. 5. Poferior sententia assirmat, & est communis Doctorum. Eam tenent apud Ruiz disp. 71. sect. 1.n.6. Alberrus Alexander. Richardus Gregorius. Argentinas. Carchusianus. Capreolus. Ferrarientis. Cajetanus. Canariensis. Marsilius, & alij Eandem sententiam tenent ex nostris P. Soarius lib. 10.c. 6.P. Vasquez disp. 150.P. Torres quæst. 36. art. 4. P. Valentia 1. part. quæst. 10. punct. 5. P. Ruiz disp.71. sect.1.2 num.5. P. Zuniga quæst. 36. disp.11. dub.4. Assero primo, Spiritum sanctum, ve formaliter, & przcise Spiritus sanctus est, non exigere ex parte principijdw supposita distincta Patris & Filij. Probatur, quia si spirius sanctus non procedetet à Filio, haberet rationem formalem Spiritus procedentis à solo Patre per volitionem; sicut in co Spiritus

Spiritus san-Aus ve formaliter.

ę,

# Disp.XIX. De Principio Spiritus sancti. Sect. V. 469

casu Filius haberet rationem Filij procedentis per intellectio- talis duo nem à Patre: ergo Spiritus sanctus formaliter in ratione Spiri- supposita tus sancti non exigit ex parte principij duo supposita distincta ex parte Fatris & Filij, cum manerer tunc ratio Spiritus sancti à solo principij Patre procedens. Sicut communis Doctorum sententia, ex co infert Filium in ratione præcisa Filij non dicere formaliter virtutem spiratiuam, etiam radicalem, quia etiam si Filius non produceret Spiritum fanctum, præcisa processione à Patre per intellectionem.manerer Filius.

Dices tunc non mansuram eundem Spiritum sanctum, qui de facto est, atque adeo non probari, Spiritum sanctum, qui nuncest, non exigere duo supposita distincta ex parte principij. Contra, quia nostra probatio optime conuincit intentum. videlicet Spiritum sandum, qui de factoest, non exigere duo supposita distincta ex parte principij, ex præcisoconceptu Spiritus sancti, nam iste tunc cum vno tantum supposito manerets sed id contingere ratione alterius conceptus in Spiritu sancto reperti: sicut distinctio Spiritus à Filio convenit illi, non præcisa ratione Spiritus, sed ratione processionis à Filio, eo quod ca processione non stance sola desiceret formaliter distinctio. Sic dicimus, risibilitatem non esse formaliter hominis essentiam, bene vero rationalitatem, quia hac sola per impossibile manente, consisteret formaliter homo, secus sola visibilitare perfiltente.

Assero fecundo, Spiritum fanctum, quatenus distinctum. Bene vero realiter à Patre, & Filio exigere duo supposita Patris, & Filij ex ve distinaus parte principij, titulo distinctionis realis Spiritus ab illis. Ratio realiter à est, quia distinctio realis in dininis non stat absque oppositio- Filio. ne relatiua producentis, & producti: ergo Spiritus sanctus, titulo distinctionis realis à Patre & Filio, exigit ab veroque procedere: ergo codem titulo exigit vtrumque suppositum ex parte principij Antecedens constat ex dictis sect.2. Consequentia vero legitima est. Vnde facile esset discrepantes illius sentétias conciliare, maxime inter authores asserentes, in divinis necesfariam esse distinctioni reali oppositionem relativam produceelistroroducti. Nec aliud conuincut Patres adductià Ruiz-qua Spiritules exigere duo supposita. Patris & Filij, titulo distinctio-55. Obiicies nis realis ab illis.

feu spiratio actiua est in Patre : ergo solus Pater esset sormaliter sufficiens ad producendum spiritum sanctum, etiam si facto vna cum Filio producat; atque adeo Spiritus sanctus ad sui productionem duo supposita distincta non exiget ex parte principij. Respondeo solum patrem sufficientem quidem esse ad producendum spiritum sanctum indistinctum à Filio, non vero distinctum, vt de sacto est, ad id enim necessaria est oppositio relatiua producentis & producti inter Filium, & Spiritum sanctum, vnde Filius præcedere debet ex parte principij.

obiicies secundo, productio creaturæ licet reipla procedat à tota Trinitate, tamen formaliter non exigit tria supposita nam si virtus creandi, scilitet omnipotentia, in vno tantum esset supposito diuino, hoc illi sufficeret, etiam vt creatura procederet distincta à tota Trinitate: ergo sicut spiritus sanctus procedat à Patre, & Filio non exiget vtrumque ex parte principij, etiam vt procedat distinctus à Filio. Respondeo, concesso antecedente, negans consequentiam, quia creatura ad sui distinctionem ab aliis, non exigit processionem ab illis, sed sufficit illi propria limitatio; vt autem vna persona diuina ab altera distinguatur, propter illimitationem vtriusque, nesessaria est oppositio relativa producentis, & producti interipsas. Vnde licet creatura distingui posset à Personis divinis, etiam si exigat ex parte principij, non tamen Spiritus sanstus à Filio, si illum non exigat tanquam principium sui.

### SECTIO VI.

An Pater, & Filius sint vnum principium Spiritus sancti, seu vnus spirator.

TRadiderunt doctores aliqui Catholici, de rigore, & proprietate sermonis, Patrem & Filium nonesse vnum principium Spiritus sancti, sed duo principia, cuam si in vtroque vna eademque sit spiratio actiua, & vna cademque

### Disp.XIX. De Princip. Spiritus sancti. Sect. VI. 47 1

eademque potentia spiratiua. Ita Durandus 1. dist. 29. quæst. 2. &3. Gregorius Ariminus 1. dist. 12. quæst, 1. Gabriel ibidem quæst. 1. art. 2. conclus. 2. & art. 3. dubit. 1. Qui tamen admonet, vi cum Ecclesia loquamur, licer de rigore sermonis Pateret Filius duo principia Spiritus sancti dici possint. Hanc sententiam iudicant temerariam, & periculosam Canariensis quæst. 36. art. 4. jn 2. parte commentarij dub. 1. & 2. P. Ruiz disp. 70. sect. 1-n. 14 P. Soarius tract. 3-lib.10.c.7.P. Torres quæst. 36. art.4.P. Vasq disp.146.c.3.

Suppono primo tanquam certum fidei dogma ab omnique potenbus Catholicis admissum, etiam illis, qui nuper plura dici posse tia Spiratiua principia concedebant; vnam, eandemque potentiam Spirati- est in Patre, uam, seu virtutem Spiritus sancti productivam esse in Patre, & Filio. Nam si ea virtus consistat in absoluto formaliter, vt opi-. nantur multi, cum omnia absoluta sint vnum, necesse est vnam esse etiam virtutem spiratinam in Patre, & Filio. si vero virtus spirativa in relativo formaliter consistat, ve diximus nos agentes de principio quo productivo disp.6. aliud esse non porest quam Spiratio actiua, quam vnicam, & eandem esse in Patre & Filio

definitum est in conciliis statim producendis.

Suppono secundo de Fide, vnicam, eandemque Spira-Vnica etiam tionem actiuam esse in Patre & Filio Ita definitum est in Con-ratio actiua cilio Generali Lugdunensi sub Gregorio decimo cap.vnico de Concilium summa Trinit. in 6. his verbis. Non duabus spirationibus, sed Florentina vaica spiratione procedit. Idem stabilitum est in Concilio Florentino ab Eugenio quarto in litteris vnionis, sibi de Spiritu sancto decernitur, quod à Patre & Filio unica spiratione procedit. Hic ergo positis, que omnes Catholici concordes, & vnamimes profitentur. Quæritur, An ex his fundamentis Pater & Filius sint vnum principium Spiritus sancti, vel dici posfint plura principia.

Asserendum est primo, Patrem, & Filium esse vnum Pater, & Fiprincipium Spiritus sancti, & nec esse, nec posse dici plura. lius sunt Hæc est sententia omnium Theologorum contra Durandum, cipium spi-& Gregorium. Probatur ex Conciliis num. præcedenti ricus fancti, allegatis; Lugdunense enim ita decernit. Damnamus omnes, qui negare præsumpserint,æternaliter Spiritum sanctum

 $OO_0$ 

Vna, cadem.

ex Patre, & Filio procedere, sue etiam temerario ausu asserere, quod Spiritus (anctus ex Paire, & Filio tanquam ex duobus principiis, & non tanquam ex uno procedat. Similiter definit Florentinum his verbis. Hoc facro universali approbante Florentine Concelio, definimus, ut hac fi lei veritas ab omnibus Christianis credatur, & suscipiatur, sicque omnes profiseantur, quia Spiritus sanctus à Patre, & Filio aternaliser est, & essentiam Juam, juumque esse subsistens habit ex Patre simul & Filso, dex veroque aternaliter, tanquam ex uno principio, & unica spira tione procedit. Ergo Pater, & Filius non sunt duo principa Spiritus sancti, sed vnum.

Respondet Durandus, Concilia non definire Patrem & Filium esse proprie, & simpliciter vnum principium, sed · esse tanquam vnum principium, quod non excludit plura principia per modum vnius, id est vnica virtute, & spiratione

producentia.

Responsio Durandi minime lublistens.

Contra, quia Consilia non dicunt Patrem & Filium esse tanquam vnum principium, sed Spiritum procedere à Patre. & Filio tanquam ex vno principio, ad eum modum quo dicuntur Pater & Filius vnus Deus, & vnus creator: Pater autem & Filius ita sunt vnus Deus, & vnus creator, vt dici non possint plures Dei, nec plures creatores: ergo Pater, & Fisius ita erunt vnum principium Spiritus sancti, ve plura dici non possint. Maior est s, Augustini lib. 5. de Trinit. cap. 14. aientis. Fatendum est Patrem & Filium principium esse Spiritus fancti non duo principia. Sed ficus Pater & Filius unus Deus, & ad creaturam relative unus creator, & unus Dominus, serelatine ad Seirisum sanctum vnum principium. Signum ergo est particulam sanquam in Conciliis, non improprietatem, sed rigotosam principij vnitatem denotare.

Car Pater, voum printus lancti.

Et ratio omnium est, quia pincipium est concretum sub-& Filius fine stantiuum, non minus, quam Deus, & creator: concretum espiu spiri. autem substantiuum non multiplicatur nisi ad multiplicationem principalioris significati: sicut ergo concrectum Du, quia principalnis importat Deitatem, & bæc est mica, tres personæ sunt vnus tantum Deus, & dici non possunt plures Dij : & quia concretum creator principalius importat virtute@

### Disp.XIX. De Principio Spiritus sancti. Sect. V. 473

virtutem creandi, & hæc est vnica, omnes personæ sunt vnus tantum creator: ergo cum principium spirandi principalius importet virtutem spirativam; & hæc vnica sit, Pater & Filius erunt vnicum principium spirandi, & non duo. Sicut in Christo vnica est tantum Persona, quamuis naturæ sint diuersæ,eo quod concretum Persona principalius importet personalita-

tem, quam naturam, & illa vnica sit.

64. Confirmatur, Nam licet particula tanguam aliquando im- tanguam proprietatem denotet, & metaphoram, sæpe tamen rigorodenotat sum servat verborum sensum, Ioan. 1. Gloriam quasivnigentit improprieà Patre Ad Hebræos 3. Moyses tanquam famulus, Christus vero tatem. sanquam Filius in domo sua. Nullum autem est fundamentum ad asserendum, assumptam esse à Conciliis improprie: ergo rigorose dicendu est Patrem, & Filium esse vnicu principium Spiritus sancti, & non duo. Minor probatur, nam particula tanquam adhibita sit à Concilio Lugdunensi, non solum dum Paerem & Filium docet esse vnum principium, sed etiam dum statuit non esse duo principia; anathematizans cos, qui dixe-Tint, quod Spiritus sanctus ex Patre, & Filio tanquam ex duobus principiis: ergo si particula tanquam improprie assumpta fuisset, decerneret Lugdunense Patrem & Filium adhuc late non non esse duo principia, atque adeo nullo modo essent duo, sed vnicum. Et quidem si Pater, & Filius, eo quod sint duo supposita eiusdem virtutis spiratiuæ, dici possent duo principia, cum similirer sint duo supposita eiusdem Deitatis, dici etiam possent duo Dii.

65. Obiicit Durandus. Nam dum Pater, & Filius dicuntur vnum principium spirandi, vel particula principium supponitur pro principio quo; & hoc non, quia sic potius est dicendum, in Patre & Filio esse vnum principium, quam Patrem. & Filium esse vnum principium. Vel supponitur pro principio qued, scilicet pro supposito virtutis spiratiux; & sic cum Pater, & Filius sint duo supposita illius, dicendi sunt duo principia spirandi, id est duo supposita potentiæ spiratiuæ. Quare cum frequentius vsurpetur principium producendi prosupposito virtutis productiuz, quam prosvirtute ipsa, **Ampliciter** 

474

simpliciter sunt dicendi duo principia, & non vnum. Respondeo, Patrem & Filium esse vuum principium qued spirandi, constitutum vnica virtute spiratiua. Principium autem quod spirandi principalius importar virtutem spiratiuam, quam supposita Patris & Filij, sicut Deus principalius importat Deitatem. Vnde sicut Bater & Filius dici non possunt duo Dii, quia id denotat duplicem Detatem, ita nec dici possunt duo principia spirandi, quia id arguit duplicem virtutem spirativam; poterunt tamen dici duo supposita virtutis spiratiuæ, sicut dicuntur dw supposita Deitatis, quia concreta substantiua suppositum, Hypostasis, & Persona principalius important subsistentiam& personalitatem.

Pater, & Fi- 67. duo spira tores.

Asserendum est secundo, Patrem & Filium non este, lius non sút nec dici posse duos Spiratores, sed vnicum tantum. Ratio est, quia Spirator est concretum substantiuum principalius importans, seu expressius significans virtutem spirandi, quam supposita illius: ergo cum virtus spirandi sit vnica, vnicus quoque spirator erunt Pater, & Filius, sicut sunt vous Deus. Quz omnia firmanda sunt ex dictis.

> 68. Obiicies, Spirator in Patre constituitur virtute spiratiua & Paternitate, spirator vero in Filio constituitur virtutespiratiua, & Filiatione saltem materialiter, & etiam formaliter situe in recto, siue in obliquo, si spiratio actiua subsistentia non sit, cum spirator sit concretum substantiuum, quod dick subsistentiam relatiuam oppositam Spiritui sancto: ergo spirator Pater distinctus est realiterab spiratore Filio, atque adeo Parer & Filius erunt duo spiratores realiter distincti. Probatur consequentia, nam conjunctum ex virtue spiratiua & Parernitace ex vna parte, & conjunctum ex cadem virtute spiratina, & Filiatione ex altera, sunt coniuncta rea-'liter inter se distincta: sed spirator Pater est conjunctum ex virtute spiratiua. & Patennitate, & spirator Filius est conjunctum ex eadem virtute spirativa, & Filiatione: ergo sunt spiratores realiter distincti : atque adeo miner Pater & Filius non vous, sed duo sunt distincti forttores.

### Dsp.XIX. De Principio Spiritus sancti. Sect. VI. 475

69. Hæc tamen obiectio eadem forma conuincere, Patrem, Filium, & spiritum sanctum esse tres Deos. Nam Deus Pater constituitur Deitate, & Paternitate; Deus Filius Deitate, & Filiatione; Deus spiritus sanctus Deitate, & Spiratione passua, quæ coniuncta realiter sunt inter se distincta. Sicut ergo id non sufficit, ve tres Personæ sint tres Dij, sed veterius opus erat, ve tres essent Deitates. Pariter dicimus, nec sufficere, ve Pater & Filius sint duo spiratores, sed alterius exigi, ve distinctæ essent in illis spirationes, quia hæc principalius importatur in eo concreto substantiuo spiratoris, sicut Deitas in concreto substantiuo Dei.

70. Asserendum est tertio, Patrem, & Filium, non posse dici Pater & Filius non sset duo principia spirantia. Ratio est, quia vt Pater & Filius recte dici possent duo principia spirantia, supponi deceret, esse duo principia spirantia, supponi deceret, esse duo principia spirantes supponi deberet, esse duos Deos: ergo sicut Pater & Filius dici non possunt duo Dii spirantes, eo quod non supponantur duo Dij, sed potius vnus Deus; ita nec dici poterunt duo principia spirantia, cum non sint duo principia spirantia, cum non sint duo principia spirantia, spiranti

71. An autem Pater & Filius dici possint duo spirantes? Asfirmant plures, distingunt alij docentes, nomina adiectiua in
Deo sumi posse substantiue, quatenus supponunt pro formali, seu expressiori significato, & sic sicut pater & Filius dici non
possunt duo increati, omnipotentes, aut immensi; ita nec
duo spirantes, quia huiusmodi nomina substantiue sumpta
denotant, adiuncta particula duo, plures omnipotentias immensitates, aut spirationes. Hac ratione prohibemur in
symbolo, dicere tres omnipotentes, increatos, & immensos, & iubemur dicere, vnum increatum, omnipotentem, & immensum. Si vero nomina adiectiua sumantur, non substantiue, sed adiectiue, quatenus supponunt pro materiali significato, seu minus principali, sic
OO03

Digitized by Google

Pater & Filius dici possunt duo omnipotentes, duo increati, atque adeo duo etiam spirantes. Ita P. Zuñiga quæst. 39. disp.14. dub.1.memb.1. à num.2.

Dici tamen possunt duo Spir an tes

Asserendum est quarto, Patrem & Filium dici posse duos Spirantes, sumpto spirante, non substantiue, sed adiectiue. Ratio est, quia duo spirantesadiectiue, non aliud sonant, quam duo habentes spirationem; Pater autem & Filius sunt duo habentes spirationem: ergo & duo spirantes; qui mos loquendi inualuit vsu, & authoritate Theologorum, quæ maxime in hac materia attendenda est. Nec præfata doctrina ad nomina substantiua extendenda est eo quod non appareat ratio, cur nomina adiectiua sumi possint substantiue, & substantiua non possint adiectiue. Nam pro modo loquendi magna est ratio in mysteriis fidei vsus Patrum, & authoritas, nulla ratione permittentium dici tres Deos, quamuis sint tres babentes Deitatem, nec duos spiratores, quam sint duo habentes spirationem.

Virtus gignendi, & Spirandi in Patre dicenda non funt duo principia.

73. Quæres, An virtus gignendi, & spirandi in Patre dicenda sint duo principia? Respondeo dici non posse duo principia realiter distincta, bene vero virtualiter. Quia in nostra sententia virtus gignendi est Paternitas, virtus vero spirandi est spiratio actiua, seu relatio Spiratoris: ergo sicut Paternitas & spiratio activa sunt duz relationes virtualiter tantum distinctz, pariter erunt duo principia virtualiter tantum di-Stincta.

#### SECTIO VII.

### De constitutiuo spiratoris, & An dicat subsistentiam Patri cum Filio communem.

A Ssero primo, Spiratorem constitui formaliter spira- Spirator constituitus tione actiua. Ratio est, quia quodliber ens con-formaliter stituitur formaliter, illa forma, vel quasi forma, vnde tale de-spiratione nominatur, & est, sic Deus constituitur dietate, homo humanitate, &c. Spiratio autem actiua est forma, vel quasi forma, unde Spirator talis denominatur, & est: ergo constituitur formaliter spiratione actiua.

Assero secundò, Spiratorem constitui etiam amore, ab Amore in. soluto tanquam ratione formali communicandi essentiam seu super absenaturam diuinam Spiritui sancto. Probatur, quia processio lato. Spiritus sancti est formaliter per amorem tanquam rationem formalem, qua communicatur illi à suo principio essentia seu natura diuina ve dictum est disp.7. sect.1. & 2. communicatio autem in diuinis se habet instar applicationis virtutis sproductiuz, caque in actu primò, vltimò, & proxime completur: ergo sicut applicatio in creatis, quantumuis distincta à virtute productiua, est de constitutiuo principij proxime productivi; ita communicatio, siue amor, quantumuis à virture productiva Spiritus sancti distinctus, erit de constitutivo principij proxime spiratiui, & consequenter Spiratoris. Sicut intellectio est de constitutiuo principij proximi generatiui, ve vidimus disp.15. sect.4.

76. Assero tertiò, Spiratorem constitui etiam voluntate di- Etiam vouina tanquam principio, seu virtute communicatiua. Ratio luntate diest, quia Spirator, seu principium spiratiuum, non solum dicit virtutem productiuam Spiritus sancti, sed etiam communicativam perfectionis absolutæ; vna enim sine altera incompleta est, cum processio diuina productione, & communicatione compleatur: virtus autem, seu principium com-



muni

municatiuum respectu Spiritus sancti est diuina voluntas, ve constat ex disput. 7. sect. 3. cum illa sit principium amoris, qui solus est communicatio respectu Spiritus sancti ve ibidem ostensum est: ergo spirator constituitur diuina voluntate tanquam virtute communicatiua respectiue ad Spiritum sanctum.

Similiter eriam confituitur essentia diuina. 77. Assero quarto, Spiratorem constitui essentia diuina tanquam termino per volitionem communicando Spiritui sancto. Ratio est, quia spirator est principium persona, qua formaliter est Deus: ergo nequit intelligi comp letus nisi intelligatur cum deitate communicanda Spiritui sancto. Eodem pacto existimo constitui spiratorem intellectione diuina, etiam si non sit Dei essentia, quia cum Spiritus sanctus procedens per amorem, sit volens, intelligens quoque debet esse; atque adeo vterque actus pracedere debet in principio illius, scilicet spiratore. Catera vero attributa absoluta per amorem Spiritui communicanda pertinent quidem ad constitutiuum Spiratoris, non formale sed integrale, vt de similibus persectionibus respectu Filij dixi disput. 9. sect. 1.

Relationes
Paternitatis.
& Filiationis non
funt de conflictuiuo
Spiratoris
adhue matetiali.

Assero quintò, Spiratorem non constitui formaliter, imo nec materialiter, relationibus Paternitatis, . Filiationis, quamuis ad producendum Spiritum sanctum exigat vtramque modo exposito iam à nobis sect. 5. Probatur, nam Spirator est concretum substantiuum non minus commune Patri cum Filio, quam concretum Deus commune est omnibus Personis: concretum autem, Deus non constituitur adhuc materialiter relationibus divinis, quamuis exigat illas, vianigimus disp. 12, sect. 11. ergo neque concretum Spiratoris constituetur Paternitate, & Filiatione; eadem enim videtur omnium ratio. Nec contraria sunt quæ diximus sect. 5. Videlicet, Paternitatem, & Filiationem requisitas esse ex parte principij Spiritus sancti, illudque complere. Nam sicut relationes personales complent tanquam subsistentiæ relatiuæ concretum Dei, quin constituant illud; ita Paternitas & Filiatio complere poterunt concretum Spiratoris, quin constituent illud; non enim idem est complere, & constituere; sublistenu's

# Dilp.XIX. De Principio spiritus sancti. Sect. VII. 479

sistentià enim creata complet naturam, & non illam constituit.

79. Circa secundam sectionis partem difficultas est, An Sententia sicut concretum Deus constat subsistentia absoluta non mi- negans.
Gregorius. nus singulari, & communi omnibus personis, vt positum est Banez. disput.13. sect. 2. quam ipsa essentia; ita spirator dicat subsi- P Soarius. stentiam relatiuam non minus singularem, & communem P Arrubal. Patri cum Filio, quam ipsa spiratio actiua. Prior sententia P. Torres. P. Zun ga. negat, quam tuentur Gregorius 1. distinc. 12. quæst. 1. Banez sententia quæst. 36. artic. 4. Zumel ibidem. P. Soarius lib. 10. cap. 14. affirmans Gabriel. P. Arrubal disput. 129. cap. 2. à num 14. P. Torres 2. parte Ocham. commentarij dubit. 3. P. Zuniga quæst. 36. disp. 11. dub. 7. P. Molina. Posterior sententia affirmat. Ita Gabriel 1. dist. 12. quæst. 1. Ocham ibid. P. Molina quæst. 36. art. 4. disp. 2. P. Martinus Perez disp. 16. sect. 4. num. 6.

Assero sextò, Spiratorem dicere subsistentiam relati- spirator uam non minus singularem, & communem Patri cum Filio, constat subquam ipsammet spirationem actiuam. Ratio est, quia Con-relatiua Pacilia, & Patres eo modo asserunt, Patrem, & Filium esse tri cum Elio vnum spiratorem, quo docent, tres Personas esse vnum communi, Deum: Deus autem qui de omnibus personis prædicatur est concretum substantiuum constans deitate & subsistentia absoluta singulari omnibus personis non minus communi, quam ipsa deitas, vt constat ex disp. 13. sect. 2. ergo Spirator, qui de Patre, & Filio prædicatur, erit concretum substantium consistens subsistentia relativa singulari, non minus communi, quam ipsamet Spiratio actiua. Sic enim sicut omnes divinæ personæ sunt vnus, idemque Deus concrete; ita Pater, & Filius erunt vnus, idemque spirator concrete; atque adeo individuum Spiratoris subsistens erit adæquate commune Parri cum Filio.

Assero septimo, subsistentiam relativam communem Ba subsiste. Pari cum Filio non constituere suppositum ipsis commune, stient supnec personam, aux hypostasim. Ratio est, quia suppositum positum,nec hypostusis, & persona dicunt incommunicabilitatem plu-personam, ribus distinctis, quam non dicit subsistentia relativa com-PPp munis

munis Patri cum Filio: ergo sicut subsistentia absoluta non constituit suppositum aut personam absolutam eo quod sit pluribus communis iuxta dicta disput. 14. sect. 6. Ita nec subsistentia relatiua Patri cum Filio communis constituet.

82. Obiicies primò, si daretur individuum Spiratoris commune Patri & Filio, sequeretur, Patrem, & Filium non esse principium qued immediatum Spiritus sancti, sed mediatum, medio scilicet individuo Spiratoris; atque adeo Spiritum sanctum non procedere immediate à Persona divina, cum talis non sit Spirator: id dici non potest: ergo. Respondes, Spiritum sanctum, prout de sacto, non procedere ab individuo Spiratoris vicunque sed quatenus vitimo completo, & terminato Paternitate, Filiatione; atque adeo immediate procedit à Patre, & Filio complentibus principium quod Spiratoris vicunque sed quaternis principium quod Spiratoris vicunque sed quaternis principium quod Spiratoris vicunque sed quaternis principium quod Spiratoris vicunque sed principium quod Spiratoris vicunque sed procedit à Patre, & Filio complentibus principium quod Spiratoris vicunque sed principium quod sed princ

ritus sancti distincti realiterad ipsis-

83. Obiicies secundo sieri ex nostra sententia, Patrem, & Filium non magis immediate, nec magis proprie esse principium Spiritus sancti, quam sunt principium creaturarum, quod dici non potest: ergo. Sequela probatur, quia sicur in productione creaturarum proximum principium sit indiuiduum deitatis subsistens, persona vero dicuntur principium ratione identitatis earum cum indiuiduo Deitatis subsistentis; ita in productione Spiritus sancti proximum principium illius est indiuiduum Spiratoris, persona vero Patris & Filij dicuntur principium ratione identitatis earum cum indiuiduo Spiratoris: ergo Pater, & Filius non magis immediate, nec magis proprie sunt principium Spiritus sancti, quam omnes persona sunt principium creaturarum.

84. Respondeo negans sequelam. Discrimen autem prebationis manisestum est. Nam cum in divinis tota distinctio realis posita sit in relatione producentis & producti, & Spiritus sanctus procedat distinctus à Patre, & Filio, rationa, huiusmodi distinctionis exigit oriri ab individuo Spiratoris non verumque, sed quatenus vitimo completo, & termino Parernitate.

Digitized by Google

# Dip.XIX. De Princip. Spirit. sancti. Sect. VIII. 481

Paternitate & Filiatione, vnde vtraque constituit principium Quod proxime & immediate productiuum Spiritus sancti distincti realiter à Patre, & Filio. In creatis autem distinctio realis non exigit processionem inter ea quæ distingui debent, vnde licet creaturæ re ipsa à diuinis personis distinctæ sint, non tamen exigunt oriri ab individuo Deitatis, quatenus personalitatibus completo, sed ab individuo Deitatis, ve præcise tali, hoc enim illius sufficeret, etiam si per impossibile personalitates distinctæ in Deo non essent.

#### SECTIO VIII.

### Dubia aliquot circa relationem Spiratoris expedita.

Vbium primum, An relatio Spiratoris sit princi- Relatio spipium quo, seu virtus productiua Spiritus sancti. Hæc difficultas dirimenda est ex dictis disp. 6. vbi disseruimus, quo produ-An principium quo productiuum sit quidabsolutum, vel re- ctiuum spilatiuum. Respondeo igitur ex ibi traditis, relationem Spiratoris esse principium quo productiuum, seu virtutem productiuam Spiritus sancti. Quia hæc non in absoluto, sed in relatiuo consistere potest, cum idem non possit esse virtus sui ipsius realiter productiua, sed termini distincti; vt ibidem ostendimus: ergo sicut sola Paternitas est principium quo productiuum Filij; ita sola Spiratioactiua, seu relatio Spiratoris, erit principium quo spiritus sancti productiuum, cum sola illa sit formaliter immediate, & ratione sui relatio ad Spiritum fanctum.

Dubium secundum. An relatio Spiratoris sit relatio ad Patrem, & Filium? dixi ad Patrem, & Filium, quia esse ratoris non lationem ad Spiritum sanctum extra dubium est. Respondes negatiue, quia relatio spiratoris non opponitur Patri, & Filio, imo cum ipsi identificatur, non enim realiter, sed virtualiter tantum distinguiturab illis: ergo sicut Paternitas, & Filiatio non sunt relationes ad essentiam quamuis ab

PPp

principium

Relatio Spiest relatio ad Patrem & Filium.

illa

illa virtualiter tantum distinguantur; ita nec spiratio actiua erit relatio ad Patrem & Filium, etiam si ab illis virtualiter distinguatur. Et ratio omnium est, quia in divinis relatio realis ad aliquem terminum, non stat absque oppositione, & distinctione realiabillo, vesapius dictum est. Hinc colliges neque Paternitatem, & Filiationem esse relationes ad spirationem actiuam, propter eandem rationem.

Dubium tertium, An Pater, & Filius respiciant, & referantur ad Spiritum sanctum per relationem spiratoris? Respondes affirmative. Quia Pater Paternitate solum refertur ad Filium, & Filius Filiatione solum resertur ad Patrem: ergo relatio spiratoris erit id, quo Pater & Filius respiciunt, & referuntur ad Spiritum sanctum. Tum etiam quia relatio spiratoris est Patris & Filij; non ad se ipsos: etgo ad Spiritum sanctum. Tum denique quia Pater & Filius per relationem spiratoris sunt spirantes conceptus autem spirantis relatious est: ergo id quo Pater, & Filius sunt spirantes, erunt quoque respicientes Spiritum sanctum: sunt autem spirantes per spirationem actiuam seu relationem, spiratoris: ergo & respicientes Spiritum sanaum.

Sunt formafanctum.

Paternitas & 88. Dubium quartum, An Paternitas, & Filiatio vt distin-Filiatio non Az virtualiter à relatione Spiratoris, sint relatio ad Spiritum Neer relatio sanctum? Ratio dubitandi est, quia si non essent neque reaad Spiritum liter distinguerentur ab Spiritu sancto, cum in divinis nulla detur distinctio realis, nisi vbi obuiat oppositio relatiua. Respondeo tamen Paternitatem, & Filiationem vt distinctas virtualiter à relatione spiratoris non esse relationem ad Spiritum sanctum, nam Paternitas solum est relatio ad Filium, & Filiatio ad Patrem. Nec id obstat oppositioni relatiuz inter ipsas & Spiritum sanctum; ad huiusmodi enim oppositionem, non opus est, quod Paternitas & Filiatio quatenus virtualiter distinctæ à spiratione activa, sint relatio ad Spiritum sanctum; sed satis est, quod sint personalitates vitimo complentes principium quod Spiritus sancti, vt sæpius anigimus.

Dubium quintum, An relatio spiratoris sit prior in Deo relatione

# Disp.XIX. De Princip. Spiritus sancti. Sect. VI 483

relatione Fili i? Ratio dubitandi est, quia relatio spiratoris resultat ex amore mutuo, quo Pater, & Filius diligunt se: ergo non prior, sed posterior erit Filiatione. Confirmatur nam Filiatio est generis intellectiui, spiratio vero actiua volitiui: genus autem intellectiuum prius est volitiuo: ergo & Filiatio prior erit relatione spiratoris. Idem iterum sirmari potest, nam spiratio passiua supponit duo supposita Patris & Filij, à quibus procedat : ergo etiam spiratio actiua supponet duo supposita, quibus compleatur in ratione principij Spiritus sancti.

Respondeo tamen relationem spiratoris priorem esse Relatio spi-90. in Deo, quam Filiationem. Nam omnis perfectio : qua rateris præcedit in Patre communicanda Filio, est prior Filiatione: Deo Filia, talis autem est spiratio activa: ergo. Maior certa est. Minor pro- tione. batur ex Florentino in litteris vnionis definiente: Quoniam ommia, qua Patiis sunt, ipse Pater unigenito suo gignendo dedit, prateresse Patrem. Quibus apertissime docet Concilium Patrem generatione donasse Filio omnia vtrique communia, dempta Paternitate, quæ propria est solius Patris: relatioautem spiratoris Paternitas non est, nec propria solius Patris, sed communis ipsi cum Filio: ergo Pater generatione donauit Filio relationem spiratoris; atque adeo ista præcessit in Patre com-

municanda Filio.

Confirmatur, nam relatio spiratoris resultat necessario ratoris reex præcisa positione, vel existentia amoris absoluti, quo Pater sultat ex & Filius diligunt se: huiusmodi autem amor præcedit in Patre absoluto. donandus generatione Filio, non minus quam præcedit cognitio absoluta, quâ Pater, & Filius cognoscunt se: ergo pro eo priori resultabit in Patre relatio spiratoris, siucamor sit principium virtuale illius, sine pura conditio, quod modo disputo. Minorprobatur, nam Pater non intelligitur principium generatiuum, saltem integraliter, quosque intelligatur cum omnibus illis, quæ per intellectionem communicanda sunt Filio, quorum vnum est amor: ergo Pater præintelligendus est cum amore prioritate à quo ante generationem Filij: ergo etiam cum relatione spiratoris ex eo amore Vnde colligo Filiationem non posse esse princi-PPp 3 pium

pium virtuale relationis spiratoris, cum ista in Patre procedat Filium.

Ex his patet ad rationem dubitandi. Nam cum amor 91. absolutus, quo Pater & Filius diligunt se, præcedat in Patre Filium, etiam relatio spiratoris præcedere debet. Ad primam confirmationem dicimus genus intellectiuum essentiale esse quidem prius volitiuo; non vero notionale quoad omnia. Ad secundam concesso antecedente neganda est consequéria, quia spiratio passua cum procedat à Patre, & Filio, vtrumque debet supponere; activa autemnon ita, sed potius præ cedere debet communicanda Filio à Patre, cum sit verique communis, ve constat ex Florentino nuper citato.

Aclatio Spiest cum Paternitate.

٦,

Dubium vltimum, An relatio spiratoris sit prior, vel ratoris simul posterior Paternitate, aut simul cum illa? Respondes neque elle priorem, neque posteriorem, sed simul cum illa. Nam si que prioritas, aut posterioritas stare posset inter Paternitatem & spirationem actiuam, sola esset prioritas est posterioritas virtualis à quo originis: hæc nulla est cum neutra oriatur virtualiter ab altera: ergo erit omnimodo simultas. Minor probatur, quia Paternitas non potelt esse principium virtuale rei communis Patris cum Filio, qualis est relatio spiratoris, sicut non potest esse principium virtuale rei omnibus Personis communi; nec spiratio actiua potest esse principium virtuale Paternitatis, cum nullum ad id stet fundamentum, maxime cum Paternitas oriatur à sola essentia, quæ prior est voluntate, a qua oritur virtualiter spiratio actiua: ergo inter Paternitatem, & relationem spiratoris, nulla stabit prioritas, sed ambæ vno quasi ictu procedent ab essentia Paternitas, vel etiam ab intellectione; & à voluntate spiratio, veletiam ab amore.

> Dices essentia est prior voluntate, & intellectio volitione: ergo etiam Paternitas spiratione actiua. Probatur consequentia, quia quando principium vnius est prius principio alterius, etiam terminus principij prioris est prior termino principij posterioris, Paternitas auté est terminus principij prioris spiratio vero actiua est terminus principij posterioris : ergo Paternitas prior erit spiratione actiua, seu relatione spiratons

Respondes, concesso antecedente, negans consequentiam

# Disp.XIX. De Principio Spiritus sancti. Sect. VIII. 485

tiam. Ad probationem distinguo maiorem. quando principium vnius est prius principio alterius, etiam terminus principij prioris est prior termino principij posterioris, si inter eos terminos stet etiam ratio principii, quæ stat inter principia, concedo: si non stet, nego. Quia hoc ipso deficit inter terminos ratio formalis propter quam vnum principium erat prius alio, scilicet virtualis origo; quæ cum non stet inter Paternitatem & spirationem, inde nulla inter ipsas stare potest prioritas, aut posterioritas, quamuis stet inter principia, eo quod vnum sit radix virtualis alterius. Inter persectiones enim necessarias nulla alia consistere potest prioritas, quam originis; Idcirco inter persectiones, quæ nullam dicunt originem inter se, nulla quoque prioritas possibilis est, nisi de voce contendas.

DISPYT.

# 

### DISPVTATIO XX.

De notionibus, Missione, Circuminsessione, & modo pradicandi divinas perfectiones.

LVCIDATIS iam diuinis Persons tum in communi, tum etiam in particulari, earumque relationibus, processionibus, & principiis, de earum notionibus,

missione, & circuminsessione restat disputandum. His annectimus modum prædicandi diuinas persectiones, & quamuis plura sparsim tradita sint à nobis totius tractatus decursu, colligemus nunc potissimum ea, quæ maiorem lucem præserent puræ, & sinceræ locutioni de Mysterio Trinitatis. Nec leuis æstimandus est labor iste, vt pote diligentissime à Conciliis indagatus, & Patribus, nec à Theologo vllo prætermissus, vt puritate Verborum inossensa consistat veritas diuina.

### SECTIO. I.

An,quid,& quotuplex sit notio Personarum in Deo.

Quid lit

2. Notio in præsenti nihil aliud, quam ratio propter quam vna persona noscitur distincta ab aliis. Vnde Basilius epist. 43. notionem definit: Cogno cibile signum. Id est signum, quo vna persona ab aliis distincta noscitur. Forma ergo, seu quasi

### Dip.XX. Notio, Misio, es Circuminf. Sect. I. 487

quasi forma, qua personæ divinæ sunt inter se distinctæ dicisur notio, quia per illam quod proprium, & singulare est vniuscuiusque Personænobis innotescit. Tria tamen communiter ad notionem exiguntur. Primum, vt significetur inabstracto. quia exprimitur ad modum formæ distinguentis personam. Secundum, vt sit in ordine ad processionem, siue originem. Tertium, ve exprimat aliquam dignitatem seu excellentiam Persona.

- Notiones ergo hoc modo sumptas esse in Deo, certum est In Deo esse inter Theologos. Quia in Deo sunt personæ realiter distinctæ: certum, ergo in vnaquaque est aliqua specialistatio distinguens illam à cæteris. Illa auté specialis ratio primo significatur in abstracto in Patre enim est Paternitas, qua distinguiturà Filio, in Filio est Filiatio, qua distinguitur à Patre; & in Spiritu sancto est Spiratio passiua, qua distinguitur à Patre, & Filio. Secundo significatur in ordine ad originem, nam Paternitas in Patre est in ordine ad generandum Filium; Fliatio vero in Filio est in ordine ad procedendum à Patre; spiratio passiua in Spiritu sancto est in ordine ad procedendum à Patre, & Filio. Tertio significatur excellentia vniuscuiusque Personz; nam sicut personz producentis ingens est dignitas & perfectio producere, ita in Persona producta grandis est dignitas, & persectio produci. Vnde audiendus non est Præpositius relatus à S. Thoma 9.32. art.2.nogans nationes in divinis, co quod distinctio abstractià concreto diuinæ simplicitati sit repugnans. Cæterum cum ea. distinctio realismon sit, nec divinæ implicitati derogare censenda est.
- Sed dubiolum est, An notiones fint conceptus nostri formales, quibus dininas personas cognoscimus distinctasian verofint conceptus obiectiui in ipsismet personis divinis existentes. Primum docuit Gregor. 1. dist. 26. q.2. Tenendum tamen est secundum cum communi sententia. Nam proprietates distinchiuæ personarum in ipsis personis intrinsece, & obiectiue existunt, conceptus vero nostri extrinsece tantum: ergo licet conceptus, quos de diuinis proprietatibus formamus dicipossint notiones formales, quatenus perillas cognoscimus obiectiuas,. ista tamen potiori titulo dicenda crunt notiones.

QQq

Circa. ٢.

Quot fiat notiones in Deo.

Circa secundam sectionis partem, videlicet, quotuplex sit notio, maior est difficultas. Prior sententia docet notiones esse quinque, nec plures nec pauciores, scilicet Paternitatem, Filiationem, spirationem activam, spirationem passivam, & innascibilitatem in Patre. Ita communiter sere omnes Theologi. Secunda sententia est Scoti 1. dist. 18. quæst. 1. ad 3. addentis illis quinque sextam notionem in Filio quam vocat inspirabilitatem, quamque air consistere in segatione processionis per voluntatem. Tertia sententia est Pr tris Arriagæ disp. 49. sect. 5. numero 44. existimantis admini posse alias notiones vitra ex assignatis, videlicet ingenerali licas siue impotentia generandi in Filio, & improductibilim, seu impotentia producendi in Spiritu sancto, & ingeneralilitas etiam, seu impotentia vi per generationem procedu. Addit ramen desacto solam innascibilitatem traditam este à Theologis, quia illa sola denotat persectionem, & dignitatem quandam, quæ non est in aliis, nempe esse omnino à &, seu non habere principium sui productiuum; aliz enim notiones ex modo significandinon exprimunt dignitatem sed puram carentiam.

Tres relatres notio mcs.

Assero primo, tres relationes personales esse tres notiotiones per nes realiter distinctas, videlicer, Paternitatem; Filiationem, sonales sunt & spirationem passiuam. Probatur. quia sunt tres proprietates personales, habentes notas singulares proprias, quæ significantur in abstracto quasi formæ, quibus vna Persona distinguitur ab altera ratione originis: aliunde vnaquæque suam præsefert dignitate & excellentiam, Paternitas Patris, Filiatio Filij, & spiratio passiua Spiritus sancti: ergo erunt tres notiones realiter distinctæ.

Spiratio actiua quartuit notione

Assero secundo, spirationem activam constituere quartam consti- tam notionem realiter distinctam à Spiritu sancto, virtualiter autem à Patre, & Filio. Ratio est quia spiratio actius constituit quartam relationem individuam & singularem Patri cum Filio communem, & oppolitam Spiritui lascto: ergo & constituet quartam notionem. tur, na spiratio activa significatur in abstracto permodum formæ, in ordine ad originem, seu productionem, Spiritus

# Disp.XIX. De Principio Spirit. fancti. Sect. VII. 489

Spiritus sancti, & denotat excellentiam & dignitatem spiratoris; atque adeo erit quarta notio, qua disnoscitur spiratori seu principium Spiritus sancti Nec obstat spirationem activam non esse proprietaté personalem, cum sit duorum. Namad rationem notionis non id opus est, sed sufficit esse notam singula-

rem non communem omnibus personis.

Circa innascibilitatem Patris, aliasque aliarum personarum notiones superius recensitas, videlicet, inspirabilitas passiua & ingenerabilitas actiua in Filio & inspirabilitas actiua, & ingenerabilitas passiua & etiam actiua in spiritu sancto. Est difficultas, an consistar in positivo, vel in pura negatione. Prior sententia asserit innascibilitatem prout constituit notionem distinctam à Paternitate consistere in negatione, nam innascibilitas sumpta positiue pro radice illius negationis nihil est diversum à Paternitate, & consequenter nec distincta notio. Ita P. Soarius P. Molina, & P. Granadus apud Perez disp. 7. fect. 4. numero 1. posterior sententia ait consistere in positivo divinæ Paternitatis fundante eam negationem. lta Perez citatus numero 2. referens Bonauenturam, P. Vasquium.

9. Assero terrio innascibilitatem consistere in positivo fun- Innascibili. dante negationem processionis ab alio. Ratio est, quia licet tas in positiinnascibilitas explicetur per modum negationis, te vera tamen uo confistit paternitas positiue & per se ipsam innascibilitas est, sicut est incommunicabilitas alteri personæ, cum innascibilitas aliud non sit, quam repugnantia, seu impossibilitas procedendi, vnde oritur negatio processionis: ergo cum Paternitas per se ipsam sit repugnantia, seu impossibilitas procedendi à principio, per se ipsam erit innascibilitas; sicut est incommunicabilitas alteri personæ, eo quod per se ipsam sit repugnantia, & impossibilitas, vt communicetur illi. Idem cum proportione dicendum de inspirabilitate passiua, & ingenerabilitate actiua respe-&u Filiationis; & de inspirabilitate actiua, & ingenerabilitate passiua, & etiam actiua respectu spirationis passiua, seu relationis Spiritus lancti.

Assero quarto, innascibilitatem non augere notiones obiecliuas, sed tantum formales; atque adeo notiones obiecliuæ, notionum

Innascibili-

QQq

quatuor

quatuor tantum erunt, Quod vero formales admittantur plures vltra quinque aut sex, nullum est inconueniens. Probatur conclusio, quia innascibilitas intrinsece, & obiectiue, nihil est, diuer sum à Paternitate : ergo neque distincta notio à Paternitate.

Dices, innascibilitatem distinctam esse ex modo concipiendi à Paternitate, & hoc sufficere. Contra, quia si id sufficeret tot essent augendæ notiones obiectiuæ, quod essent conceptus notionales nostro modo concipiendi distincti; vade vtraque processio passiua Filij, & Spiritus sancti, cum nostro modo concipiendi distinctasti à termino, ve diximus dispe fect. 5.n. 51. constitueret duplicem notionem distinctam à Fila tione,& spiratione passiua. Insuper innascibilitas relationis spiratoris, cum hæc à nullo principio reali procedat, aliam costitueret notionem, quæ omnia non admittuntur ab advæsarlis. Confirmatur, nam distinctio nostro modo concipiendi non est intrinsece, & formaliter in objecto: sed in act u cognolcente obiectum in ordine ad vnum terminum, & non in otdine ad alterum: ergo licet ea distinctio sufficiens sit ad augendas notiones formales, non vero ad augendas obiectiuas, sicut sufficiens non est ad augendas relationes diuinas.

Obiicies spiratio actiua non est proprietas, cum sit duorum, Patris scilicet & Filij: ergo neque notio? Respondee, proprietatem posse sumi, vel pro relatione personali, & hoc pacto tres tantum sunt proprietates in Deo, & spiratio actiua proprietas non est; vel pro relatione, quæ licet communis sit duabus personis, non tamen omnibus, cumque id sufficiat ad notionem, sufficiens quoque erit, vt spiratio actiua notio sint, sicut

relatio est.

#### SECTIO. II.

# De Missione divinarum personarum.

Ertum est primo diuinas personas Filij, & Spiritus sancti esse missas. Constat ex Matth. 10. vbi de se ait Christus. Qui me recipit, recipit eum, qui me mittit. Et Ioan. 3. Non enim mittit Deus Filium suum in mundum, Ut iudicet mundum, sed ve saluetur mundus per ipsum. Similiter Spiritus sanctus Ioan. 14. mittendus dicitur à Christo. Paracletus autem Spiritus Sanstus, quem mittet Pater in nomine meo. Et cap. 15. Cum autem vene it Paraclitus, quem ego mittam vobis. Et iterum cap. 16. Si autem absero mittam eum ad vos. Vnde constat Personas Filij. & Spiritus san & fuisse missas; Filium quidem à Patre, & Spiritum à Patre, & Filio.

Certum est secundo, Personas divinas mitti non posse Diving Persona mitti per imperium, aut concilium mittentis. Nam primum arguit non possunt subjectionem, & inferioritatem in Persona missa; secundum per imperit, vero ignorantiam, & verumque divinis personis prossus repugnat; sicut & missio per motum localem acquisitione nouæ præsentiæ, & amissione antiquæ obstante immediate diuina. Huiusce generis missione dicuntur creatura à Deo mitti, & vna creatura ab altera. Sic Deus misst Moisen ad eruendum populum suum à iugo, & pressura Pharaonis, Exodi 3. Qui est misit me ad vos. Sic etiam mitti dicuntur propheta, & Angeli & Christus misse Apostolos, & superior dicitur mittere subditum,& amicus amicum.

Certum est tertio, ad quamcunque divinæ Personæ Procession missionem strictam duo requiri, & personam missam proce- est. dus tedere à mittente, & effectum aliquem creatum speciali modo poralis adse habentem circa personam missam, vt distinctam à mittente. missionem dininam Ratio primæ partis est, quia non alia ratione Pater mitti non requisita, potest, nec mitteretur etiam & incarnaretur, nisi quia ab alia persona non procedit: ergo ad missionem necessaria est processio

processio personæ missæ à mittente. Ratio vero secundæ partis est, quia missio in diuinis est apparitio personæ procedentis in forma creata sibi propria: ergo talis forma seu, esfectus creatus debet speciali modo denotare, personam missam, vt distinctam à mittente sic Pater missi Filium in mundum, quia apparuit in carne à solo Filio assumpta; & Pater & Filius miserunt Spiritum sanctum in die Pentecostes, quia tunc Spiritus sanctus apparuit in linguis illum solum signiscantibus ex diuina ordinatione, & voluntate, idemque de columba, & vento dicendum est, quia nihiel corum physica vnione assumptum suit à Spiritu, vt contra Tertullianum de carne Christi cap. 3. existimantem assumptam esse à Spirita sancto columbam, teneat cæteri Doctores.

Vnde æterna processio 16. requisita. son

16. Prima ergo difficultas est, Vnde æterna processio personæ missæ à mittente requisita sit ad missionem? Hanc dissicultatem bene explicant Doctores admittentes processiones per actus liberos. Docent enim, ideo processionem æternam personæ missæ à mittente requisitam esse ad missionem, quia de ratione missionis est, vt persona missa recipiat à mittente liberam voluntatem, ac determinationem eundi ad aerminum missionis. Nam mittiest, Personam missam ire quo mittitur per virtutem impressam sibi à persona mittente, hæc autem virtus est voluntas æundi, quæ inter homines imprimitur per imperium; in Deo autem per processionem, qua persona producens dat producæ liberam determinationem, ac voluntatem eundi quo mixitur.

Assero tamen primò. Processimem externam persone missa à mittente requisitam esse, ve persona missa distinguatur à mittente : nam idem non dicitur minere se ipsum, sed alium à se distinctum, ratione ergo distinctionis realis, quam dicit mittens à mittente exigitur in diainis processo persone missa à mittente : cum in diainis sola processo sua distinctionem realem. Vnde salsum est, ad missonemin diainis necesse esse, quod voluntas eundi ad terminum imprimatur, aut communicetur persone missa mittente, sed sai quod in persona mittente sit voluntas, ve persona procedente se voluntas ab illa ve ad terminum, se in persona procedente se voluntas as illa ve ad terminum, se in persona procedente se voluntas as procedente se voluntas and contras esse contras

# Disp. XX. Notio Misio, & Circumins. Sect. II. 493

voluntas eundi ad illum, his enim præcise persona procedens est missa, & quia procedit, & quia vult & appareret in forma, sub qua etiam persona producens vult apparere productam.

Secunda difficultas, vnde effectus creatus requisitus vade effe sit ad missionem Personæ diuinæ. Ratio dubitandi est, quia etus ereatus requisitus in creatis, vt vna persona mittatur ab altera, non opus est, sit ad misquod persona missa se constituat in termino ad quem mitti- sonem. tur, sed satis est, quod persona mittens velit camire, & hance suam voluntatem manisestat : ergo pariter in diuinis idem fufficiet.

1

T)

2

31

4

- 19. Assero tamen secundo, effectum creatum necessario ad missionem Personædiuinæ requisitum esse. Ratio est, quia missio divina dicit decretum essicax, ve persona divina apparear in forma creata sibi propria, cumque huiusmodi decretum infrustrabile sit, inde necessario effectus creatus requisitus est. Quod aliter contingit in creatis, nam imperium, quo vna creatura mittit aliam, frustrari potest ab imperata, vnde etiam si ista terminum non adeat, potest dici missa. Alia eriam est dispar ratio inter personas divinas, & creatas, nam inter diuinas nulla esse potuit discordia voluntatum, bene vero inter creatas, unde inter istas stare potest missio suo effectu frustrata, non vero inter illas. An autem effectus creatus debeat esse temporalis, vel possit esse aternus? Respondes de facto esse temporalem, poruisse tamen esse æternum, si Verbum ab æterno carnem assumpsisset, & spiritus sanctus in forma creata apparuisset.
- 20. Tertia difficultas, An effectus creatus sit de constitu- Effectus tiuo missionis persona divina, vel essecus tantum, aut ter-creatus an minus illius? Plures funt in hoc puncto loquendi modi. Ali- sit de conqui à Magistro relati 1. dist. 15. docuerunt missionem divi- Missionis. nam tantum dicere de constitutivo processionem aternam. Multiplex sententia. Alij solum effectum remporalem, idque non sine fundamento tribui Magistro ostendit P. Ruiz disp. 108. sect. 2. numer. 5. Alij dicunt consistere in processione atterna cum connotatione ad offectum temporalem. Ita P. Soarius hic cap. 1. Alij

**VITUDE** 

virumque aiunt esse de constitutivo, sed non explicant, an vnum constituat principalius, & in resto, aliud vero minus principaliter, & in obliquo. Ita S. Bonauentura 1. dist. 15. part. 1. art. 1. quæst. 1. & 2. Carthusianus eadem dist, 15. Cajetanus quæst. 43. art. 1. & 2. Alij docent principaliter, & in resto solam dici processionem æternam, essestum vero creatum minus principaliter, & in obliquo. Ita Alexander Albertus P. Vascquez & alij apud citatum Ruiz è contra tenent solum essestum creatum dici in resto, processionem vero æternam in obliquo. Ita P. Zuniga quæst. 43. dub. 1. & 2. P. Ruiz disp. 108. sect. 6. ns vocans relationem rationis ad creaturam principalius constitutum missionis.

Effectus
creatusnulla
zatione est
de constitutiuo Missieuin

- 21. Assero tertio, essectum creatum nulla ratione, neque in recto, neque in obliquo, esse de constitutiuo missionis diuinæ in actu primo. Ratio est quia missio in actu primo est id, quo vna persona mittitaliam, seu vultaliam apparere in forma sibi propria: id autem est decretum liberum, quo persona producens vult apparere productam in forma sibi propria, quod decretum liberu nulla ratione constituitur essectu creato quamuis terminetur ad illum: ergo neque missio in actu primo essectu illo constituetur; Hacratione missio non temporalis est, sed æterna In actu vero secundo constituitur essectu creato missio, quia talis est per essectum formaliter, quo pacto missio temporalis est de sacto.
- 22. Dices decretum liberum est commune omnibus persosonis: ergo non potest esse missio, quæ communis omnibus
  personis non est. Respondeo, decretum liberum esse quidem
  commune omnibus personis, non tamen esse missionem respectiue ad omnes personas, sed tantum respective ad productă
  quam denominat missam; ve in simili diximus disp. sect. intellectionem, quantumuis communem omnibus personis,
  esse communicationem tantum respectu Filij, & volitionem
  respectu Spiritus sancti. Videas ibi dicta, & obiecta ibidem
  soluta.

Quotuplex fit missio divina, 23. Quarta difficultas, Quotuplex sit missio diuina Deplex communiter assignari solet, interna vna seu spinus lis, externa altera seu sensibilis; siue visibilis vna & interna sibilis

# Disp.XX. Notio, Misses Circuminses. Sect. II. 495

sibilialtera. Missio spiritualis seu inuisibilis est illa, quæ sit per internam infusionem donorum gratiæ; externa vero seu visibilis diciturilla, quæ signo aliquo sensibili contingit, qualis fuit missio Filij in Mysterio Incarnationis, & missio Spiritus sancti in die Pentecostes. Nec dicetur visibilis, eo quod inuisibilem excludat, sed ad distinctionem missionis puræ inuisibilis, quæ nullo signo sensibili contingit.

Et quidem missionem visibilem esse vere, & proprie sibilis est missionem, supponunt omnes. Inuisibilem autem talem non proprie esse docet contra communem sententiam P. Zuniga quast. missio. 43. dub. 4. numer. 3. Quia in missione inuisibili Persona mittens venit simul cum Persona missa ad eundem prorsus effectum, ac terminum missionis, nempe ad habitandum in anima iusti per gratiam, quod derogat proprietati missionis, de cuius ratione est, vt mittens, & missus separentur quoad terminum missionis; ita vt missus pergat ad illum, non autem mittens; si enim terminus communis esset mittenti,& misso, hocipso persona missaiam non appareret in forma sibi propria, atque adeo stricte missa non esset.

ŗ

Assero quarto, missionem inuisibilem esse proprie, & Et etiam 25. Arice missionem. Probatur, quia licet persona stricte missa concesso apparere debeat in forma sibi propria, atque adeo diuidi de- Zun ga fun baet à mittente quoad terminum missionis, vt bene probat P. Zunniga; id tamen totum convenit missioni invisibili:ergo erit proprie missio. Minor probatur, quia missio visibilis Spiritus sancti, ve satetur aduersarius, sunt propria missio, quia licet nulla fuerit vnio physica linguarum cum persona Spiritus sancti, fuit vnio extrinseca in ratione signi, & signati, vt ipse ait numer. 4. in missione autem inuisibili stat etiam huiusmodi vnio extrinseca cum persona Spiritus sancti, in ratione signi, & signati: ergo & propria missio. Minor probatur, ideo in di e Pentecostes stetit vnio illa extrinseca linguarum cum persona spiritus sancti, potius quam cum Persona Patris, & Filij, quia vel ex ordinatione diuina, vel per attributionem donorum solus spiritus sancius significabatur tanquam primum donum, & author sanctificationis internæ: sed ab ipsamet sanctificatione interna similiter significaturSpi-

RRr

Digitized by Google

ritus

ritus sanctus tanquam primum donum, & author ipsius iustificationis: ergo stat etiam vnio extrinseca gratiz cum Persona Spiritus sancti, potius quam cum Persona Patris & Filij.

Omnes perlonas venire cum millio ne vnius

- Dices, per internam infusionem gratiz sanctificantis 26. non pugnat omnes personz veniunt ad animam iusti, vt dicitur Ioan. 14. Ad eum veniemus, & man sonem apud com faciemus : crgo outla mittitur. Probatur consequentia nam de ratione persone mittentis, & missæ est, vt separentur quod terminum missonis, & milla appareat in forma sibi propria : id autem non reperitur in missione inuisibili: ergo. Respondeo negans conse quentiam, & probationis minorem. Nam licet omnes perso næ inhabitent per gratiam in corde iusti, non tamen iustitia fignificat omnes tanquam primum donum, & principium pa atributionem omnis doni creati, in quo statterminus missionis inuisibilis Spiritus sancti sicut de missione visibili eiu sdem Spiritus conceditaduersarius. Sicut ergo id sufficit, ve Spiritus appareat in forma visibili sibi propria, pariter sufficiet, vr appareat in inuisibili.
  - 27. Dices iterum, quælibet forma siue visibilis, siue invisibilis, producitur à tota Trinitate: ergo non potest esse propria vnius personæ. Respondeo distinguens consequens, non potest esse propria in ratione esse des , concedo : in ratione signi, vel vnionis, nego. Nam licer vnio hypostatica, quatenus effectus, sit à tota Trinitate, tamen, quatenus vnio, solius est Verbi; cum solum Verbum terminet humanitatem. Similiter linguæigneæ quatenus effectus, licet fint à tota Tri nitate, tamen quatenus signum, propriz erant Spiritus lancti, sicut hæc vox Filius licet producatur ab omnibus personis, solū significat secundam.

An miffio per inuisibi-

Quinta difficultas, An de facto missio vissibilis, semper visibilis sé- inuisibilis coniunca sit Affirmant P. Valentia quæst. vk. punli coniuncta cto 4.P. Granadus tract. 15. disp. vlt. & alij Negant melius alijcu P. Soario lib. 12. c 4.n. 6. Nam missio Spiritus sancti in specie columbæ super Christu in Iordane descendentis, contigit absque vlla missione inuisibili per gratiam, cum tota in instantionce ptionis infusa fuerit Christo. Si vero dicas missione in uissistem

factam

# Dilp.XX. Notio, Misse Circuminses. Sect. II. 497

factam esse tunc Ioanni Baptistæ, non soluis, nam missio Spiritus per columbam ad Christum facta est, non ad Ioannem, ad exhibendum scilicet testimonium divinitatis Christi. Si autem dicas cum Granado, missionem visibilem Spiritus per columbam, coniunctam fuisse inuisibili, non quia noua tunc gratia Christo donata suerit, sed quia perseuerabat à Spiritu sancto conservata, que instanti conceptionis precessit infussa, ad quam manisestandam exhibita sunt postea signa visibilia. Quastio redditur de voce, & de re constat, dari missionem visibilem absque inuisibili incipiente de nono simul cum vilibili.

29. Sexta difficultas, An missio Spiritus sancti contingere inussibilis possir absque intrinseca, & physica mutatione creaturæ rationa- contingere lis? Idest, an mitti possit innisibiliter Spiritus sanctus ad pu- possit absq; instinseca ram creaturam, nulla in ea facta intrinseca mutatione. Affir-mutatione mat Gregorius 1. dist. 14. quæst. 1. conclus. 3. Quam sententiam cresurs. sugere non possunt quotquot tract. de Iustificatione tenuerint, possibilem elle formam sandificantem pure extrinsecam, etia si de facto forma sit physice, & intrinsece inhærensanimæ. Nam ea sanctitate denata contingeret missio Spiritus sancti: nulla autem staret physica, & intrinseca mutatio creaturæ:ergo. Censeo ergo possibilem esse huiusmodi missionem, si possibilis sit sanctitas pure extrinseca, secus vero si possibilis non sit. An autem possibilis sit ea sanctitas, quæstio est tractatu de iustificatione dirimenda.

, É

Septima difficultas, An missio invisibilis Spiritus sancti Ad missione fiat sola infusione sanctificantis gratiæ, vel etiam aliorum do-necessaria norum supernaturalium elargitione. Cajetanus quæst. 43. art.1. est iususo existimat mitti etiam personam Filij per donum sidei informis. Alij censent Spiritum sanctum mitti per inspirationes internæ gratiz iustificationem przeedentes; & etiam per gratias gratis datas. Communis vero sententia docet, gratiam sanctificantem necessariam esse, vt Spiritus sanctus simpliciter mittatur ad creaturam rationalem. Idemque docet de missione Filij.

Assero quinto, ad missionem Personæ diuinæ ad creaturæ rationalem necessariam esse infusionem sanctificantis gratia.

RRr lu Ita Thomas quæst. 43. art. 3 corpore cum Augustino. Ratio est, quam optime expendit Sanctus Thomas. Nam vt persona diuina in animam mittatur, vltra communem modum existendi in rebus omnibus per essentiam, præsentiam, & potentiam, specialis necessarius est, quo persona divina inhabitet in anima tanquam in templo sancto suo, iuxta illud Pauli i Corine. 3 Nescitis quia templum Deiestis, & Spiritus Dei habitatin vebis. Et etiam subiungit. Templum enim Dei tantum est , quodeffis vos. Et Roman. & Charitas Dei diffusa est in cordibus nofiis per Spiritum sanctum, qui dagus est nobis. Et 1. Ioan. 4. Qui manes in charitate in Dec manet, & Deus in eo. Unde infert sanctus Thomas. Sicigisur nullus alsus effectus posest esse ratio, quod diuina persona st nouo modo in rationali creatura, nisi gratia gratum faciens. Vnde fecundum folam gratiam gratum facientem missism, & procedit temporaliter persona divina.

Spiritus (an' Ausex vi millionis existit in snima.

Modus quo 32. Octaua difficultas, qualis sit specialis ille modus, quo Spiritus sanctus ex vi missionis inuisibilis existit in anima per sanctificantem gratiam? Aliqui docent consistere in co, quod Spiritus fanctus sit conjunctus anima per dilectionem, & amorem amicitiz, sicut amicus amico. Id tamen non videtur sufficiens, nam eo pacto omnes diuinæ personæ coniunæs sunt iusto. Censentalij specialem illum modum consistere in eo, quod si per impossibile Deus non esser immensus, ex vi gratiz sanctificantis esset intime præsens anima iusti. Etiam videtur insufficiens modus iste, quia ea intima præsentia etiam omnibus personis communis, cum omnes veniant per gratiam. Ad eum veniemus, & mansionem apud eum faciemus. Censco ergo, specialem illum modum, quo Spiritus sanctus ex vi missionis existit in anima esse vnionem extrinsecam explicacam à nobis difficul. 4. conclus. 4.

An millio invisib.l.s centigerit tum Christi

Vltima difficultas, An missio inuisibilis Spiritus sanctifacha fueritad Angelos, aliosque iustos qui aduentum Christi ante adven- præcesserunt? Respondeoassirmative cum S. Thoma quæst.43 art. 5. Nec obstatillud Ioan. 7. Nondum erat Spiritus datus, quis Iesus non sumerat glorssicatus. Quia id de missione visibili indie Pentecostes dictum est Mssio ergo inuisibilis Spiritus sandipet gratiam ad omnes iustos, tum homines, tum Angelos aborbe condito

# Disp.XX. Natio, Misio, es Circumins. Sect. III. 499

condito facta est An autem in ingressu beatitudinis contingat noua missio Spiritus sancti? Respondeo affirmatiue si visio beata sit forma sanctificans, quia de illa eodem mo--doac de gratia habituali discurrendum est. Secus vero si visio beara forma sanctificans non sit; quia in ingressu beatitudinis nec datur noua gratia habitualis, nec augmentum illius, sed tota confertur in via in instanti in quo stat meritum illius.

#### SECTIO. III.

# De circuminsessione divinarum Personarum.

Ircuminsessio divinarum personarum aliud non est, Onideiren-quam existentia voius in alia iuxta illud Christi divinarum Domini loan, 14. Ego in Patre, & Pater in me est. Et cap. 17. personarum Sieut in Pater in me, & ego inte. Vnde dicit primo circuminsessio distinctioné personarum inter se, aliter non daretur existentia vnius in altera. Secundo dicit identitatem realem personarum in eadem essentia, seu natura divina; sola enim præsentia localis, tantum præstat, quod eidem loco correspondeat,

non veroquo vna persona sit in alia,

35, Difficultas tamen est prima, An vna persona diuina sit Durandus Henricus in alia secundum se totam, ita vt totus Pater sit in Filio, totus P. Soarius Filius in Patre, & totus Spiritus sanctus in Pare, & Filio. Prior P. Vasquez sententia negat asserens vnam personam tantu quo ad essen- P. Zuniga tiam esse in alia, non vero quoad personalitatem. Ita Duran-P Petez dus 1.dist. 19.quæst. 3. Henricus in summa art. 53.quæst. 3. Posterior & communis sententia affirmat. Ita P. Soarius tract. 3. lib.4. cap. 16.p. Vasquez disp. 169. P. Granadus tract. 14 disp. 3. P. Zuniga quæst. 42.disp.17.dub.6.P.Martinus Perez disp.18.sect. vlt.n.6. & plures alij.

Assero primo, quamlibet personam divinam esse in aliis Qualibet persona sesecundum se totam, ita ve totus Pater sit in Filio, & totus Filius cundum se in Patre, & totus Spiritus sanctus in Patre & Filio Probatur, totam est

RRr 3

tum .

tum quia in hymno; quem in laudibus feriz secundz conit Ecclesia, id dare exprimitur ita: In patre totus Filins, & sosi s in Verbo Pater. Consonat Fulgentius de Fide ad Petrum cap. 1. aiens. Per hane unitatem naturalem totus Pater in Filio , & Spirien fancto; totus Filius in Patre, & Spiritu fancto, & totus Spiritus sanctus in Patre, & Filio. Ratio est, non præcise quis processiones diving sunt immanentes, id enim licet sufficiens sit, vt terminus maneat in principio, non tamen, vt principium maneat in termino, sed quia alias, non aliter vna persona esset in alia, quam essentia est in persona, quod est contra Patres & Theologos, qui per hanc circuminsessionem aliud significant, quam existentiam essentiæ in persona, scilicet existentiam personæ in persona.

Nec inde fit, vt contendebant Durandus, & Henricus, Patrem futurum Filium si in co esset Filiatio, quia ca existentia vnius personæ in alia non est per identitatem personalitatum inter se, sed per identitatem earum cum essentia. Vnde licet essentia sit ratio, propter quam vna persona existit in altera, non tamen sola ipsa est quæ existit in persona, sed ratione illius porissimum vna persona existit in alía, ve optime notauit P.Zuniga.

Quænam

Secunda difficultas, quanam sit ratio formalis cirat ratio for cum insessionis diuinæ, seu existentiæ vnius personæ in alia? minschionie Alij aiunt esse immensitatem, seu intimam præsentiam personarum ad inuicem; sed id non videtur sufficient, nam intima præsentia plurium eidem loco non præstat vnum esse in alio. Alij aiunt consistere in vnitate essentiz, nam ad cum vnitatem Christus Dominus reducit Ioan no existentiam Patris in Filio, & Filij in Patre. Cum enim n. 30. dixisset. Ego & Pater unum sumus, postéa num. 38. idem hisaliis verbis moulcar, quia Pater in me aft, & ego in Patre, Pater ergo estin Filio. & Filius in Patre ratione vnitatis essentiz.

Assero fecundo rarionem formalem circuminsessionis di uinæ consistere in identitate personarum cum essentia, & de stinctione earundem inter se. Que conclusio sufficientes a At ex dictis.

SECTIO.

#### SECTIO. IV.

# De modo loquendi in Mysterio Trinitatis.

Axis calamis de hac re disputant aliqui doctores. Ego Datur indipræter ea, que toto hoc tractatu sparsim tradita sunt, vidus Deicolligam breui, que maioris momenti videbuntur. Et in primis bus personis suppone dari individuum Deitatis omnibus personis commu- commune. ne, non solum quoad naturam, seu essentiam diuinam, sed etiam quoad subsistentiam absolutam, vt ex professo traditum est disp. 13. similiterque dari individuum Spiratoris Patri, Filioque commune, non solum quoad spirationem actiuam, sed etiam quod subsistentiam relatiuam, vt dictum est disp. 19. sect. 7. Quare individuum Deus prædicatur de omnibus, & singulis personis, & omnes sunt vous idemque Deus, non solum abstracte ratione vnicæ Deitatis, sed etiam concrete ratione vnicæ subsistentiæ absolutæ, idemque est'de individuo spiratoris respectu Patris & Filij.

41. In Mysterio ergo Trinitatis loqui possumus vel nominibus Multiplicasubstantiuis, vel adiectiuis. Nomina substantiua significant seu concreconcretum ex natura & subsistentia; diuer simode tamen, nam torum subaliqua expressius denotant prædicatum absolutum, vt Deus; alia relatiuum, vt Pater, persona &c. Huiusmodi autem concreta multiplicantur, vel non multiplicantur in Deo ad multiplicationem vel non multiplicationem expressioris significati, siue solum illud dicatur in recto, siue non. Nam etiam si vtrumque significatum per nomen substantiuum dicatur in recto, alterum tamen corum expressius denotari nihil obstat. Sic Deus expressius dicit Deitatem, & homo humanitatem, quam personalitatem seu hypostasim; econtra vero suppasitum & persona expressius dicunt hypostasim, quam natu ram.

Hinc colligo, in Trinitate non possedici Deos, sed vnum tantum Deum; nam Deus expresius significat Deitatem,

tem, & hæc vnica tantum est. Econtra dici non potest vnic<sup>2</sup> tantum persona, aut suppositum, sed tria, quia nomen suppositum, aut persona, expressius declarat personalitatem, aut suppositalitatem, que non vnica tantum in Deo est, sed triplex-Similiter Pater expressius denotat Paternitatem, quæ cum vnica tantum sit, vnus tantum est Pater; vnus similiter Filius, & vnus Spiritus san aus propter eandem rationem Pariter etiam spirator expressus declarat spirationem actiuam, qua cum vnica sit in Patre & Filio, inde non duo spiratores dici possun, sed yous, nec duo principia Spiritus sancti, sed vnicum.

Quomodo nomina adiectiua mulnon multiplicent CODCICTA,

43. Nomina adiectiua cum in in Deo non significent, significare possint formam occidentalem, eo quod nullumi tiplicent, vel Deo possibile sit reale accident, aliquando sumuntur substantiue, aliquando adiectiue. Quando sumuntur substantiu non multiplicant concreta, quoties expressius significatum el vnicum. Sic in symbolo tres personæ dicuntur vnus Omnipotens, Æternus, Immensus &c. quia vnica est omnium Omnipotentia, Immensitas, & Æternitas. Quando vero sumuntur adiective, pro habente Omnipotentiam, Immensitatem, & Æternitatem, multiplicant concreta, & dici possunt tres Omnipotentes, Immensi, & Æterni; quia sunt tres habentes Omnipotentiam, Immensitatem, Æterni-Et quamuis sint tres habentes Deitatem nonpossunt dici tres Dii, quia nomen Deus non adiectiuum est, sed substantiuum.

Quid de nominibus **fubstantiuis** abstrahenticatis tam absolutis quam relativis

Nomina aliqua substantiua abstrahunt tam à prædicatis absolutis, quam relatiuis, vt perfectio bonitas, & veritas transcendentalis: & huiusmodi nomina dicuntur indifferenter, bus à prædi- videlicet, & singulariter, & pluraliter, pluraliter de personis, & singulariter de essentia. Sic tres personæ dici possue tres persectiones; tres entitates, & tres veritates, & essentia dici deber vna perfectio, scilicet absolutas, vna bonitas, & veritas. Immo trespersonz dici deberent vna perseccio absoluta, vna similita bonitas & veritas.

Affus notionales qua ratione præ, dicentur in diuipis.

45. Circa actus notionales, scilicet gignere, & gigni ; spint ratione prædicentur in divinis, Censeo, No. & spirari, dicari non posse de persectionibus absolutis in abstracto Nam

# Disp.XX. Notio, Misses modus loquen. Sect. IV. 503

Nam essentia nec gignit, nec gignitur, nec spirat, nec spiratur; nec possunt dici de persectionibus relatiuis etiam abstrade sumptis, nam paternitas non generat nec Filiatio generatur; spiratio actiua non spirat, nec passiua spiratur. Ratio est, quia nec essentia diuina ve à relationibus distincta est principiu completum gignendi, cum non sit principium quo productiuum, vt constat ex dictis disp. 6. nec paternitas vt distincta ab essentia est principium completum gignendi, cum non sit principium communicatioum', vt vidimus disp. 7. sect. 4. ergo neutra in abstracto gignit, sed vtraque in concreto Patris, in quem vtrumque confluit principium. Similiter dicendum nec essentia abstracte spirare, nec relationem aut spirationem actiuam, sed veramque in concreto spiratoris.

174

k

31

Πī

-1

تعنا

,5

46. Eadem est ratio cur Filiatio non dicatur in abstracto genita, nec spiratio passiua spirata. Quia scilicet nec Filiatio est terminus completus principij generatiui, nec spiratio passiua spiratiui, cum ille dicat non solum terminum productum, sed etiam communicatum, quale non est Filiatio, nec spiratio passiua, quæ tantum sunt terminus productus. Ideirco nec essentia diuinaabstracte sumpta dici potest genita, aut spirata, quia licet sit terminus communicatus, non tamen productus. Sola ergo persona Filij dicitur genita, & sola persona Spiritus sancti spirata, quia in concreto illarum, vterque terminus confluit, & productus & communicatus. Vnde colligo contra P. Zuniga quæst. 39. disp. 14.dub. 2.memb. 2.n. 3. has propositiones falsas esse. Patervitas gignit, Filiatio gignitur, spiratio activa spirat,

Passina spiratur. An vero actus notionales dici possint de termino essen- An actus tiali concreto, nempe Deo, ita vt veræ sint prædicationes dici possint ista. Deus gignit, Deus gignitur. Deus spirat, Deus spiratur. de termino Assirmant Theologi cum Magistro, & aliqui docent esse de concreto. fide cum P. Soario. Tum quia Matth. 16. dicitur Christus, Filius Dei viui, & in symbolo Nicano Deus de Deo. Quam locutionem extédit ad Spiritum sanctum Anselmus lib. de processione Spiritus sancti c.5.& 6.

Qua autem ratione terminus essentialis concretus in illis prædicationibus vsurpetur, non omnino conueniunt Doctores. Aliqui SSI

504

P. Zuñiga.
P. Vasquez.
Cajesanus.
Marsilius.
Gregorius
Aureolus.
Gabriel.

Aliqui existimant terminum essentialem concrete, scilicet Deus, significare directe naturam & indirecte personalitatem aliquam vagè. Ita P. Zuñiga cum Vasquio. Alij censent do notare naturam, & subsistentiam absolutam. Ita Cajetanus. Alij denique volunt, dicere naturam & personalitatem determinatam, illam videlicer, quam prædicatum determinat. quare in hac propositione, Dens gignit, subiectum Dens supponit pro Deo Patre, in hac vero alia Deus gignitur pro Deo Filio, in ista vero, Deus spirat, pro Deo Patre, & Filio, in hac denique altera Deus spiratur, pro Deo Spiritu sancto. lu Durandus 1. disd. 4, quæst. 2. num.13 Marsilius quæst. 8. Gregorius quæst.vnica Aureolus art. 2. Gabriel quæst. 1. art. 2. Qui omnes admittunt has duas propositiones. Deus gignit, Deus non gignii, esse veras, & minime contradictorias: nam Deus in affirmativa supponit pro Deo Patre, qui gignit, & in negativa pro Deo Filio, qui non gignit.

49. Censeo vitimam sententiam probabiliorem esse. Quia licet Deus absolute sit concretum substantiuum commune omnibus personis non solum quoad naturam, sed etiam quoad subsistentiam absolutam, tamen Deus vt præcise taliconcreto constitutus non est principium completum gignendi, nec completus terminus gentus, ergo vt sic nec gignit, nec gignitur: ergo vt vera sit hæc propositio Deus gignit, subiestum supponi debet pro Deo Patre, & est ista altera, Deus gignitur, pro Deo Filio. Et hæc de sanctissima Triados Mysterio, cedant vtinam in eius gloriam, quam intendimus.

THE THE STREET HE WENT THE WENT WENT THE WENT TH

# INDEX RERVM.

#### A.

#### Amor.

Mor in Patre pracedit generationem Filij. Disputation 5. Sect. 4. num. 42

Est ratio formalis communicandi essentiam respectu solius Spiritus Sancti.

disp. 7. sect.3

Non solum formaliter, & ratione nostra, sed etiam realiter. disputat.7.sect. 3.

num-3 3

Vnde amor obtineat rationem formalem communicationis.

Ex quo amore procedat Spiritus Sanctus.

disp.7.sect.2

disp.19.sect.4

Analogia.

Citra metaphoram nulla datur analogia. disp. 9. sect. 1. n. 13
Ratio processionis analoga non est in diuinis, sed vniuoca. disp. 9. sect. 1. n. 13

Apprehensio.

Apprehensio suadens verum esse mysterium Trinitatis qualiter ante reuelationem possibilis. disp.1.sect.5.n.71

Quid de apprehensione suadente falsum esse mysterium.disp. 1. sect. 5. n. 72 Quid de indisserenti ad assensum, & dissensum mysterij. disp. 1. sect. 5. n. 74 Accestans.

Quid sit notitia Trinitatis in attestante, & qualiter nobis possibilis. disput. 2.

B.

Beatitudo.

Nitio beatitudinis contingit noua missio inuisibilis Spiritus Sancti si visio beata sit forma sanctificans. disp. 20. sect. 2. n. 3 3

Bonitas.

Tres personalitates diuinæ tres sunt bonitates transcendentales. disputat. 14. sect 7.n.57

٠.

Carentia.

Ognitio triplicis vnionis hypostaticæ quid conducere possit demonstrationi Mysterij Trinitatis.

Possibilis est species impressa carentiæ in se ipsa.

SSS 2

Nulla

| Nulla carentia cum suo termino connectitur, & qu                          | zcumque ingenita natur       |
|---------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| naturalis est.  Caufalitas.                                               | disp.i.sect.2.n.3            |
| In quo consistat, & immunitas diuinarum processis                         | onum ab illa di lo.4 lea e   |
| num. 50                                                                   | onan as manarifutineer)      |
| Circuminfessio.                                                           | •                            |
| Quid sit circuminsessio divinarum personarum.                             | dilp.20.le&.3.11.34          |
| Quælibet diuina persona secundum se totam est in                          | n altera, disput, 20, sed :  |
| num. 36                                                                   | 1                            |
| Ratio formalis circuminsessionis diving quid sit.                         | disp. 20. sect. 3.2.39       |
| Cognitio abstractiua.                                                     | . , , , ,                    |
| Quid sit cognitio abstractiua.                                            | disp. 2. sect. 3.n. 35       |
| In effectu superno cum Trinitate connexo, tanque                          | am cum termino, vel obe      |
| cto potest Trinitas enidenter abstractive cogno                           | osci. disp. 2. sect. 3.n.5   |
| Secus vero in effectu superno, vt effectus est.                           | disp. 2. sect. 3.n.31        |
| Cognitio probabilis.                                                      |                              |
| Cognitio probabilis de mysterio Trinitatis simplic                        | iter ante reuelationem po    |
| fibil <b>is.</b>                                                          | disp.r.sect.4.n.s.           |
| Cognitio probabilis, etiam de mysterio Trinitatis,                        | non est intrinsece vera.nec  |
| cum obiecto connexa.                                                      | disp.1.sect.3.0.43           |
| Cognitio quidditaiina.                                                    |                              |
| Possibilis est cognitio quidditatiua Trinitatis, qui sect. 2.n. 2 1       | æ intuitiva non fit. disp. 1 |
|                                                                           | Liadi Cilii. I               |
| Cognitio quidditatina, & intuitina non ex parte o in illud, distinguntur. | blecti, led modo tendend     |
| In quo stet modus ille tendendi.                                          | disp.2 sect.2.n.24           |
| Indistinctio essentia ab existentia notitiæ quiddit                       | disp. 2.sect. 2.n.29         |
| fect. 2.n. 26                                                             | attua non obitat. diipat. 2  |
| Pugnat Deo cognitio quidditatiua essentiz, quz i                          | novicina nan Ga Jifaasa .    |
| lect.2.n.32                                                               | ntuitua non me anputat.2     |
| Cognitio quidditatiua, quæ intuitiua non esset, ne                        | ana narGA, bassim la G       |
| ret.                                                                      | disp.2.sect.2.n.3            |
| Communicatio.                                                             | unp. 2.1ECt. 2.11. 3         |
| Infinita Dei communicatio ad intra non consta                             | t lumine asmesli poliibilic  |
| disp. 1. sect. 2.n.27                                                     | e attende meneral Comments   |
| Quid communicatio in fieri, quid in facto esse.                           | dilp.7. sect. 1.n. 2         |
| Communicatio in facto esse non est præcisa iden                           | rirac realis diffe a feet.   |
| num.4                                                                     | tres terms and hi hi team.   |
| Consistit in intellectione, & volitione.                                  | dilp.7.fed.1.18              |
| Vnde intellectio & volitio dinina fint communi                            | catio. difn 7 feet 184       |
| Sola intellectio elt communicatio formaliter respe                        | ctu Filii. & fola volini     |
| ipectu Spiritus Sancti.                                                   | disp.7.623230                |
| Nec solum formaliter, sed etiam realiter.                                 | dife 7. (ca.)                |
| Qualiter volitio posterior possit per intellection                        | em priorem commencia         |
| Filio.                                                                    | disp.10.sect.9.1148          |
| •                                                                         | Perfectio                    |

Perfectio communicanda prior elle non debet communicatione. disput. 10. sect. 9. n. 150

Concilium.

Concilium Florentinum pro fœcunditate constituente Filium explicatum, disp. 1 o.sect. 5.n.72

Concilium Toletanum, & Nicznum pro non inclusione reali relationum in essentia. disp. 12. sect. 11.n.119

Eadem, & sexta Synodus Constantinopolitana pro subsistentiis diuinis relatiuis. disp. 12.sex. 12.n. 130

Concilium Nicænum, & Ephelinum pro hypostasi idem valente, quod suppositum, aut Persona. disp. 14. sect. 1. n. 4

Concilium Lateranense proprietates in Deo statuens. disp. 14.sect.4.n.23

Concilium Nicænum 1. & 2. Calcedonense, Lateranense, Florentinum, & Toletanum pro Trinitate Personatum, & vnitate Dei. disp. 14. s. 1. 40

Concilium Toletanum 6.& 11. Nicænum, Florentinum, & Vormaciense pro Patre principio, & fonte totius Diuinitatis. disp. 15. sect. 2.n. 12

Eadem Concilia Toletana, & Nicænum pro Patre ingenito. disp. 15. sect. 3.

Prima Synodus Antiochena, & Nicanum pro Dininitate Filij. disp. 16. sect. 1.

Concilium Nicænum, Constantinopolitanum, Lateranense, & Synodus Alexandrina pro Dininitate Spiritus Sancti. disp. 18. sect. 2.n. 18

Concretum.

Concreta substantiua quando multiplicentur in Deo. disp. 20. sect. 4. n. 41
Quando adiectina. disp. 20. sect. 4. n. 43

Creatura possibiles.

Creaturæ possibiles non sunt ens necessarium.

Verbum dicit, & exprimit creaturas possibiles, & ex cognitione earum procedit.

disp. 17. sect. 3.n. 37

disp. 17. sect. 3.n. 37

D

Demonstratio.

DEmonstratio Trinitatis ante reuelationem impossibilis. disp.1.sect..1

Connexio vnitatis Dei cum Trinitate Personarum sufficiens non est ad

Trinitatem naturaliter demonstrandam. disp.1.sect.2.n.16

Lumine naturæ demonstratur, Deum esse personam, non tamen esse vnicam
tantum, neque plures. disp.1.sect.2.n.22

Carentia triplicis vnionis hypostaticæ quid conducere possit demonstrationi
Trinitatis. disp.1.sect.2.n.28

Demonstrationes naturales Trinitatis à Lullio compositæ. disp.2.sect.1.n.11

Nulla est possibilis demonstratio naturalis Trinitatis, etiam post sactam reuelationem. disp.2.sect.1.n.12

Dependentia.

In quo consistat, & immunitas dininarum processionum ab illa.disp.4.sect. 5.

Dem

Digitized by Google -

| index Kerum.                                                                                                                                              |                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| Deus.                                                                                                                                                     |                                                    |
| Concretum Deus constat subsistentia absoluta omnibu disp. 13.sect.5                                                                                       | s Personis commun                                  |
| Deus dicitur Trinus, non vero triplex-                                                                                                                    | difp. 14. lect. 7. n. 5                            |
|                                                                                                                                                           | disp. 14. seat. 7.n.6                              |
| Qua ratione nomen folm vsurpandum in Deo.  Diligo.                                                                                                        | dip.14. icc. /.i.o.                                |
| Quo pacto Pater, & Filius diligant se Spiritu Sancto.                                                                                                     | dilp. 1 <b>8</b> .le&.;                            |
| Personalitas Spiritus Sancti non est formaliter dilectio                                                                                                  | Vide Amor. disp. 18.                               |
| lect. 3.n. 27                                                                                                                                             | •                                                  |
| Dictio, Dicere.                                                                                                                                           |                                                    |
| Actus dictionis scoticus nullatenus admittendus in Dec<br>Stricta diuina dictio, seu locutio est productio Verbi.<br>Diuinum dicere est verbum producere. |                                                    |
| Distinctio reali.                                                                                                                                         |                                                    |
| Sola oppositio relatiua producentis & producti argume                                                                                                     | ntum est distinctions                              |
| realis in diuinis.                                                                                                                                        | dilp:19.le&t. 2.114                                |
| De facto quo distinguantur realizer Filius, & Spiritus Sa<br>à num. 25                                                                                    |                                                    |
| Distinctio virtualis.                                                                                                                                     |                                                    |
| Prædicata contradictoria quas perfectiones diuinas pol                                                                                                    | lint virtualiter diffin-<br>disp.7. sect. 3.à n.;8 |
| guere.  Ratio processionis in Deo non distinguitur virtualiter                                                                                            |                                                    |
| lect.2.n.14                                                                                                                                               | •                                                  |
| Relationes, & essentia virtualiter tantum distinguntur.                                                                                                   |                                                    |
| Scientia libera, & necessaria creaturarum, non ex parte                                                                                                   | objecti, sed ex med                                |

tendendi virtualiter distinguntur. disp. 17. sect. 3.11.39

Si Spiritus Sanctus non procederet à Filio virtualiter tantum distingueretur ab illo. dilp. 1 9. fect. 1.n. 19

Distinctio Scotica.

Distinctio ex natura rei librata, & iudicium de illa. disp. 1 2. sect.4.n.32 Donum.

Quid sit, einsque requisita. dilp. 18. lect. 4.2 num.41 Qua ratione solus Spiritus Sanctus sit propriissime dond.disp. 1 8. sect. 4.11 .44 Dubium.

Ante reuelationem posset simpliciter haberi dubium, & suspicio de veritate mysterij Trinitatis. dilp. 1. leat. g. n. 67 Secus verò stando communi rerum cursui. dilp.r.lea.g.n.61

Essentia dinina.

Slentiam dininam consistere in sola actuali intellectione qui dons dilp.10.le&1. n.4

Consistere etiam in volitione qui teneant. disp. 10. MALES 'In sola substantia intellectiva consistit, sen intellectivo radicali. disprobe.

Essentia dinina est intensiue formaliter relationibus persectior disp. 1 2 kd. Dess

| Deus formaliter mugis complacet in essentia vt distincta à relationibus, quam in istis vt ab essentia distinctis. disp. 12.sec. 9. n. 111                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Est entia diuina non includit relationes inclusione reali. disp. 12. sect. 11. num. 118                                                                                                  |
| Neque inclusione virtuali, aut nostro modo concipiendi. disp.12.sect.11                                                                                                                  |
| num. 122                                                                                                                                                                                 |
| Essentiator, Essentiatus.                                                                                                                                                                |
| Essentiator, & Essentiatus quid olim significauerint, & quomodo nunc vsur-                                                                                                               |
| pari possint. disp.4.sect. 1.n.8                                                                                                                                                         |
| Existentia.                                                                                                                                                                              |
| Relationes dining habent proprias existentias.  F.  disp. 12. sect 5.n. 55                                                                                                               |
| Falsitas.                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                          |
| Alstras actus naturalis de obiecto superno naturaliter demonstrari non potest.  Filiatio.  disp.1.sect.3.n.46  Non est formaliter relatio ad Spiritum Sauctum, sed ad Pattern, disp. 1.0 |
| Non est formaliter relatio ad Spiritum Sanctum, sed ad Pattern. disp. 19.                                                                                                                |
| ſe&.3.n.88                                                                                                                                                                               |
| Nec est formaliter intellectio. disp. 18.sect.;                                                                                                                                          |
| De facto quo distinguatur realiter Filiatio ab spiratione passina. disp. 14. sect. 3 à n.25                                                                                              |
| Filiatio non est relatio prædicamétalis, sed trascendentalis.disp. 12.sect. 3.n. 26                                                                                                      |
| Est subsistentia personalis reddens naturam divina subsistente disp. 12.n. 134                                                                                                           |
| Filius dininus qua ratione dicatur sapientia genita, & Spiritus Sanctus amor                                                                                                             |
| productus. disp.8.sect.1.n.5                                                                                                                                                             |
| Filius diuinus non ideo talis, quia ex vi formalis processionis illi communica-                                                                                                          |
| tur essentia. disp. 10. sec. 1.2 à n. 13                                                                                                                                                 |
| Nec quia foecundus formaliter ad communicandam alteri naturam. disp. 10.                                                                                                                 |
| lect.4. à n. 61                                                                                                                                                                          |
| Nec quia radicaliter fœcundus. disp. 10.sect. 4.à n.66                                                                                                                                   |
| Sed quia procedit per intellectionem tanquam rationem formalem commu-                                                                                                                    |
| nicandi essentiam. disp. 1 0. sect. 8                                                                                                                                                    |
| Filius, ve præcise talis formaliter, non opponitur Spiritui Sancto. disp. 10.                                                                                                            |
| ſe&.5.n.75                                                                                                                                                                               |
| Filius dicitur alius à Patre, non vero aliud. disp. 14.sect.7.n.60                                                                                                                       |
| Hæreticorum errores circa Dininitatem Filij. disp. 16.sect. 1.n.4                                                                                                                        |
| Filius verus est Dens æqualis Patri. disp. 16.sect. 1.à n. 5                                                                                                                             |
| Hæretici negantes Filium esse vere, & proprie Verbum; & veritas Catholica                                                                                                                |
| ftabilita. disp. 16.sect. 2                                                                                                                                                              |
| Filius non solum Verbum, sed etiam sermo Dei dicitur. disp.16.sect. 2.n. 20                                                                                                              |
| Procedit ex cognitione essentiæ, attributorum, & omnium relationum.disp. 17                                                                                                              |
| Procedit etiam ex cognitione necessaria creaturatum possibilium, & impossi-                                                                                                              |
| bilium. disp. 17. sect. 3                                                                                                                                                                |
| Non vero ex cognitione contingenti futuroru, vel existentium. disp. 17. sect. 4                                                                                                          |
| 24011 Velo ex cognitione contingenti ruturora, vel extrentium, dup. 17,1ect. 4                                                                                                           |

Bene vero ex scientia dissunctiua vel existentia v.g. Petri vel non existentia disp. 17.lect.6.n.81 Quo distinguantur de facto Filius, & Spiritus Sanctus. disp. 19. lect. 3.n. 25 Focunditas. Fœcunditas dinina est ratio dininarum processionum in Deo. disp.4.sed.1. Fœcunditas in Deo ad spirandum, formalis vna, radicalis altera, & quid vtradilp. 10. lect. 4.11.57 Radicalis consistere non potest in relationibus Paternitatis, & Filizionis. dilp. 10.lect.4.n.60 Fœcunditas formalis, seu relatio spiratoris non est de formali constitutio disp. 10.sect.4.n.61 Nec fœcunditas radicalis, etiam, quæ propria est Filij. disp. 10. sect. 4. n. s Fœcunditas ad communicandam alteri naturam non explicat rationem Ven dilp.10.lect.4.n.70 Generatio. Rocessio secunda persona generatio est, non vero tertia. disp. 10. sect. 1. num.7 Processio secundæ personæ non ideo generatio est, quia illi ex vi, formalis processionis communicatur essentia. disp. 10.sect.2.n.13 Nec quia fœcunda est formaliter ad sprandum. disp. 10. sect. 4.n.61 Ratio cur processio secundæ personæ potius quam tertiæ generatio sit disp. 10 lect-8.n. 1 2 2 In generatione modus accipiendi naturam attendendus. disput. 10. sec. \$. num. I 24 Explicata definitio generationis in divinis. disp. 10.sect.8.n.125 Generatio activa non distinguitur realiter à passiva. difp. J. leat. 3.n. 25 Generare, & generari seu gignere, & gigni, non dicuntur de perfectionibus absolutis in abstracto. dilp.20. fect.4.n.45 Nec dicuntur de relatiuis similiter in abstracto. disp-20. lect.4.11.46 Dicuntur tamen de Deo in concreto, & quid hoc sit.

H.

#### Haretici errores.

Vi negauerint Diuinitatem Filij, zqualitatemque illius cum Pare disp. 16 sect. 1.n.4 Negantes Filium esse Verbum. disp. 16. fect. 1815 Qui eripuerint Diuinitatem Spiritui Sancto. difp.: 8.[04224] Negantes relationes in Deo. difp.1 2. fedia-2 Qui negauerint Spiritum Sanctum à Filio procedere. dilp. 1 9. lett.1.1.1 Qui rennerint processiones divinas ad intra. disp.4. leat.1.n.1 Hypostalis.

dilp.20.lect.4.n.47

# Et ... & Kase

#### Index Rerum.

Hypostasis.

Nomen hypostasis olim pro essentia vsurpabatur.
Nuncidem valet, ac suppositum, aut persona.
Latitudo & restrictio nominis hypostasis.
In Deo est vera ratio hypostasis.

disp. 14.lect. 1.n. 2 disp. 14.lect. 1.n. 4 disp. 14 lect. 1.n. 6 disp. 14. lect. 2. n. 12

Į.

Identitas.

DE principio illo, Quæ sunt eadem uni tertio sunt eadem inter se. disp. 3. per totam.

Quomodo Trinitas dicens identitatem plurium cum tertio, & non inter se, non dissonet principio illi. disp. 3. sect. 3

Sola intellectio est identitas realis immediata essentiz cum Filiatione. disp.7.

lect.2.n.14

Et sola volitio cum spiratione passina.

disp.7.sect.2.n.16

Imago.

Qualiter in creatura existat imago Trinitatis. disp. 1. sect. 3.n. 5 1. Triplex discussa imago, intentionalis, Artificialis, & naturalis. disp. 16. sect. 5.

Sola Persona Filij obtinet rationem imaginis naturalis in Deo.disp. 16.sect. 5

num.54

Imago naturalis est solius Patris.

Vinde solus Filius sit imago naturalis Patris.

disp. 16. sect. 5.n. 58

Distinctio specifica in personalitate non obstat imagini naturali. disput. 16.

Qua ratione dicatur homo factus ad imaginem Dei.

Cur Pater non sit imago Filij, cum sit similis illi.

disp. 16. sect. 5. n. 63

disp. 11. sect. 2. n. 14

Inclusio, Includere.

Quid, & quotuplex sit inclusio vnius in alio. disp. 12. sect. 11. n. 117 Essentia diuina non includit relationes inclusione reali. disp. 12. sect. 11. numero 118

Neque relationes essentiam. disp. 1 2. sect. 1 1.n. 1 2 1

Essentia diuina non includit relationes, neque relationes essentiam, inclusione virtuali. disp. 12. sect. 11.n-122

Neque inclusione nostro modo concipiendi. disp. 12. sect. 1 1.n. 123

Incommunicabilitas.

Incommunicabilitas est de ratione personalitatis tam diuinæ, quam creatæ. disp. 14. sect. 6. n. 48

Non autem est de ratione subsistentiæ divinæ. disp:1 3.sect.5.n.35

Intellectio diuina est communicatio respectu Filij. disp.7.sect.1.n.8

Ideo talis est, quia est immediata idemtitas realis essentia cum Filiatione.

di p.7.sect.2.n.14

Sola intellectio est realiter, & formaliter communicatio respectu Filij. disp.7 fect. 3. à n.30

TT t Intellectio

Digitized by Google

Intellectio notionalis ab essentiali distincta nulla est in Deo. disp. 8. sect. 2. Nec essentialis dicenda est vllo modo notionalis. disputat. 8. sect. 3.n. 27

Intellectus.

Intellectus dininus est principium quasi efficiens communicatiumm que respectu Filij. dilp.7.lect.4.n.43 dilp.6. lect. 1.n.4

Non autemest principium realiter productiuum Filij. Qualiter intellectus divinus sit realiter formaliter communicans cum sola productione virtuali communicationis. dilp.7.lett.4.1.46

Intuitio.

Cognitio intuitiua non differt à quidditatiua ex parte obiecti, sed tantamer dissimili modo tendendi. difp. 2. lect. 2.11.14 In quo stet modus ille tendendi. dilp. 2. lect. 2.81

L.

#### Locutio, Loqui,

Oqui ad extra commune est diuinis omnibus personis. disp. 16. sec. 4

Stricte loqui ad intra aliud non est, quam producere Verbum. disput. 16. fe&t.4.n.38

Diuina locutio stricta, & propria, est productio Verbi. disp. 16. sect. 4. num.40

Pater productione Verbi loquitur Filio.

disp. 16. seck.4.n.41

Loquitur etiam Spiritui Sancto.

ā

disp. 16. lect. 4. 11. 42

Loquitur etiam Pater ad se ipsum productione Verbi. disput. 16. sect. 4.

Minus stricte tota Trinitas loquitur ad intra. Quid sit hac locutio minus stricta.

dilp. 16. lect. 4.11.44 dilp. 16. fect.4.n.45

An tres personæ dici possint tres dicentes.

dilp. 16.lect.4.n46

M.

Millio. Va ratione dicatur Christus à Spiritu Sancto missus. disput. 19. sect. r.

Diuinæ personæ mitti non possunt per imperium, aut consilium mittenis dilp.20.lect.2.n.14

Processio zterna, & essectus creatus necessario ad missionem dininz perses requiliti. dilp. 2 a lect. 1.41/

Vnde processio æterna requisita sit.

dilp.20.6424

Vnde etiam effectus creatus requisitus.

disp. 20. setting

Effectus creatus non est de constitutivo Missionis divina. disp. 20. 1864 num. 2 E

Quotuplex

disp. 20. fett. 2. n. 2 3 Quotuplex sit missio dinina. Non solum missio visibilis, sed etiam inuisibilis est proprie talis. disput. 20. lect. 1 o.n. 2 5

Missio visibilis non semper inuisibili coniuncta est. disputat. 20. sect. 2. numero 28

An missio inuisibilis Spiritus Sancti contingere possit absque intrinseca, & disp.20. sect.2.n.29 physica mutatione creature.

Ad missionem innisibilem Spiritus Sancti necessaria est infusio sanctificantis disp. 20. lect. 2.n. 31

Modus, quo Spiritus Sanctus ex vi missionis inuisibilis existit inanima. disp. 20.lect. 2.n. 32

Missio invisibilis contigit ante adventum Christi Domini. disp. 20. sect. 2.

Initio Beatitudinis contingit noua missio invisibilis Spiritus Sancti, si visio beata lit forma lanctificans. disp.20. sect.2.à n. 3 3

#### Motiuum.

Motiuum supernum potest actu naturali probabiliter attingi. disp. 2. sect. 1. num. 2

#### N.

#### Natura dinina.

Atura dinina non in actuali intellectione, sed in substantia intellectina confistit. disp. 10. sect. 1.n.6

Naturæ dininæ fœcunditas est ratio dininarum processionum. disp.4.se&.1.

Natura diuina in abstracto nec generat, nec generatur. disput. 20. sect.4.

Non est principium que productivum dininarum processionum.disp.6.sect. 1.

Qua ratione natura divina sit potentia radicalis & remota divinarum procestionum. dilp.6.lect. 2. n. 17

Quo pacto sit potentia proxima. disp.6. lect.1. n. 20

#### Negatio.

Negatio communicabilitatis personas dininas non constituit. disputat. 14. lect. 3

#### Notio.

Quid fit notio. dilp. 2 0 . fect. 1 .n. 2 Ese in Deo notiones certum. dilp. 20. lect. 1.n. 3 Tres relationes personales tres sunt notiones. disp. 20. lect. 1.n.6 Spiratio activa quartam confixuit notionem. dilp. 20. lect. 1.n.7 Innascibilitas non auget numerum notionum dininarum. disputat. 20. sect 1.

num. I o Notionale.

Quid sit intellectio, aut volitio notionalis. difp.8.n. r

TTt 2

In Deo nulla est intellectio, aut volitio notionalis ab essentiali distincta dilp .8.lect. 2.11.15

Nec intellectio, aut volitio essentialis dici possunt notionales. disp. 8. sect. 3.

Actus notionales, qua ratione prædicentur in divinis. disp. 20. sect. 4.n. 45

o.

Obedientialis petentia.

Vid inuare possit ad Trinitatem demonstrandam. disp.1. sea.3.1.47 In quo confistat potentia illa obedientialis. disp. 1. sect 3.2.49 Operatio.

Operatio duplex in Deo, intellectio, & volitio. disp. 4. sect. 2411 Duplex illa diuina operatio non conuncit duplicem processionem in Da disp. 4. lect. 2, n. 12

Oppositio.

Sola oppolitio relativa producentis, & producti evincit distinctionem reales in diuinis. dilp.19. lect.2.1.14

Ordo.

Ordo transcendentalis non est medium, in quo quilibet terminus cognoscendisp. 1.leat. 2.m. 3 1

Quomodo indivisibilis ordo transcendentalis plurium terminorum, cognosci possit in ordinead vnum, & non ad alterum. dilp.1. lect. 2.11.20 Origo.

Vide processio.

Prioritas originis quid sit, & quo differat à prioritate in quo. disp. 17 Lect. 2. num. 21

P.

Pater.

Valiter Pater sit intrinsece determinatus ad producendum Filium disp.5. sect. 2. num. 21 Pater est principium Filij, & etiam Spiritus Sancti. dilp. 1 5. lect. 1.11.5

Principium est, & fons totius Dininitatis, & quo pacto. disp. 15. sect. 2.n. 12 Author Filipnon vero caula. disp. 15. sect. 2.11. 14 Ingenitus est, & improductus. dilp.15.1ect.3.n.19 Ratio vnde Pater ingenitus sit, & improductus. dilp. 1 5.lect. 3.n.2; Solus Pater in Trinitate ingenitus, seu improductus. dilp.15. lect.3.n.25 Quo constituatur Pater in esse principij proxime generatiui. disp. 15.led.4 Pater non intelligit Verbo quoad notionale illius. disp. 18. set. 3.1.10 Loquitur vero productione Verbi.

Paternitas.

Paternitas est relatio generis intellectiui. disp. 8. let. 1.28 Cur processio secundæ personæ sit à Paternitate ve Paternitas est. displo lect. 8. n. 117

Cat

dilp.16.led.4.4.41

Cur Paternitas sit relatio generis intellectiui. disp.10. sect. 8.n. 1 28 Sola Paternitas est principium quo realiter productiuum Filij. disp. 6. lect. 2. Quæ prædicata communia connotet in esse principij. dilp.6. lect. 3.n. 2 c Paternitas non est formaliter relatio ad Spiritum Sanctum. dilp.19. lect.8. Perfectio. Relationes dininæ vt ab essentia distinctæ sunt perfectio. disp.12. sea.6 Non funt vnica tantum, sed plures perfectiones. disp. 12.sec. 7 Aliqua perfectio est formaliter in vna persona, quæ formaliter non est in altera. dilp. 1 2.lect.7.n.82 Relationes diuinæ quaterus ab essentia distinctæ non dicunt formaliter tantam perfectionem intensinam, quantam dicit essentia disp. 1 2. sect. 8.n. 87 Relationes dining vt ab effentia distincte sunt inter se formaliter intensine inæquales, lecus vero personæ. dilp.12.lect.9 n.102 Quid sit persectio simpliciter simplex, & an relationes tales sint. disput. 12. lect.10 Persona. Lumine naturæ demonstratur, Deum esse personam, non tamen esse vnicam tantum, neque plures. dilp. 1. lect. 2.n. 22 Persona quid sir. disp. 1 4. sect. 1.n.7 In Deo est vera, & propria ratio personz. dilp. 1 4.lect. 2.n. 9. Personæ diuinæ nulla negatione, sed solis proprietatibus positiuis constituuntur. dilp.1 4.lect. 3 Proprietatibus non absolutis, sed relatiuis. dilp 14.fect.4 Nulla datur in Deo persona absoluta communis tribus. disputat. 14. sect.6. num. 44 Persona dicit in recto naturam simul & subsistentiam. disp. 14. lect. 5.n. 37 difp.14.fect. 5.n.42 Cur personæ divinæ sint tres, nec plures. disp. 1 4. sect. 7.n. 5 t In diuinis ratio personæ, non analoga, sed vniuoca est. Personalitas. In Deo lumine naturali sola demonstratur personalitas in communi, & quid disp. 1. lect. 2.m. 2-5 hæc fit. Tres personalitates sunt tres vnitates, & veritates transcendentales. disp. 14. fect.7. n. 57 disp.14. sect. 1.n.7 Incommutabilitas est de ratione personalitaris. Potentia obediemialis. disp.1.sect.3,n.47 Quid conducere possit ad demonstrandam Trinitatem. In quo consistat potentia obedientialis. disp. 1. sect. 3.11.49 Principium. disp.6.n.1 Quid fit pirncipium quod dininæ processionis. Principium quo diuinarum Personarum realiter productiuum in solo relatiuo disp.6.sect.1.n.4 Principium quo realiter productiuum Filij fola Paternitas, & Spiritus Sancti dilp.6.lect.2.n.2 1 sola relatio spiratoris. TTt

|                                                                               | _                       |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| Quæ prædicata communia connotentur à relationibus                             | quatenus sunt princi-   |
| pia que proxime productiua.                                                   | dilp.6.lect. 3.n. 22    |
| Principium communicatiuum qued quid sit.                                      | difp.7.n.1              |
| Principium communicatiuum quo in genere canta for                             | malis solum est abso-   |
| lutum.                                                                        | disp.7.sect.4.n.42      |
| In genere vero quasicausæ efficientis solus est intellect                     | rus respectu Filij , &  |
| voluntas respectu Spiritus Sancti.                                            | dilp.7.lect 4.n.43      |
| Quo constituatur principium proxime generatiuum.                              | dnp. 1 5. sect. 4       |
| Pater, & Filius lunt principium Spiritus Sancti.                              | disp. 19. led. 1        |
| Non plura, sed vnicum.                                                        | disp. 19. sect. 6.n.60  |
| Nec dici possunt duo principia spirantia,                                     | dilp.19.lect.6.n.70     |
| Prinatio.                                                                     |                         |
| Prinatio termini superni ingenita subiecto naturali natu<br>num. 33           | ralis ett. dilp. 1.ledu |
| Qualem capacitatem exigat in subjects ad habendum sect. 2. n. 35              | terminum. disput.       |
| Productio.                                                                    |                         |
|                                                                               |                         |
| Productio cognitionis creatæ qualiter à scientia dinina disp. 2.sect. 3.n. 38 | de obiecto pendeat      |
| Productio Verbi diuini est locutio. Vide processio.  Processio.               | dilp. 16. lect. 4.n.40  |
| Processio Personalis quid sit.                                                | disp. 4.n. 1            |
| Qui negauerint diuinas processiones personales ad intr                        |                         |
| Processiones Personales de side in Deo stabilitæ. di mero 3                   | lputat. 4. lect. 1. nu- |
| Fœcunditas diuina est ratio diuinarum processionum.                           | disputat. 4. sect. 1.   |
| Duplex tantum est processio personalis in Deo.                                | dilp.4.lect. 2-n.9      |
| Idque ex sola fide certo constat.                                             | disp. 4. sect. 2.n.16   |
| Cur duplicis personæ non possit esse vnica processio. d                       | lisputat. 4. sectio 2.  |
| Qua ratione vtraque processio simpliciter infinita sit.                       | disputat. 4. sectio. 3  |
| Vna Filij est per intellectum, altera spiritus per volunta                    | tem. dilput.4. le&.3.   |
| num.23                                                                        |                         |
| Vna per intellectionem, altera per vltionem.                                  | disp.4. sect.4.n.31     |
| Cur non fint dependentiæ, nec causalitates.                                   | disp.4 lect.5 n.49      |
| Cur non fintex nihilo, nec ab alio.                                           | disp.4.lea.6.11/2       |
| Processio actiua, & passiua non sunt quid realiter medi<br>& terminum.        | um inter principus      |
| Non funt quid absolutum, sed relatiuum.                                       | dife sal                |
| Processio activa realiter idem cum passium.                                   | disp. 5. sch. 12.4      |
| Et vtraque cum relatione producta.                                            | disp. s. sect. 3.12.5   |
| me sounder entit reismotic broduces.                                          | disp.5.sect.4.n.38      |

| Processio activa & passiua non distinguntur virtualiter, aut obiective inter se |                           |  |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--|
| dilp.5.le&.5.n.45                                                               | 1:6 6-0 0                 |  |
| Nec à termino producto.                                                         | disp. 5. sect. 5.n. 48    |  |
| Processo activa, & passiva non distinguntur inter se n                          | oitro modo concipien-     |  |
| di cum fundamento in ob iecto.                                                  | disp.5. sect.5. n.49      |  |
| Bene vero à termino producto.                                                   | dilp.5.lect.5.n.51        |  |
| Processiones diuinæ non sunt per actus notionales ab e disp. 8. sect. 2. n. 15  |                           |  |
| Nec per dictionem scoticam, vel impulsum.                                       | dilp.8. lect.2.n.21       |  |
| Ratio processionis in Deo æquinoca non est, nec<br>disp, 8. sect. 2. n. 13      |                           |  |
| Nec virtualiter aut obiective distincta à differentiis.                         | disp. 9. sect. 2.n. 14    |  |
| Səd tantum nostro modo concipiendi.                                             | dilp.9. le&.2.n.16        |  |
| Processiones dininæ distinguntur inter se specie Phy                            | sica non vero Logica.     |  |
| disp. 9.sect. 2.n. 17                                                           | _                         |  |
| Cur vna, & non altera generatio sit.                                            | disp. 10.sect. 8.n: 122   |  |
| Proprietas.                                                                     | •                         |  |
| In Deo sunt proprietates constituentes personas.                                | disp. 14. sct. 4.n. 23    |  |
| Non sunt absolutæ, sed relatiuæ,                                                | disp. 1 4 lect. 4.n. 25   |  |
| Sub qua ratione constituant Personas.                                           | disp. 14. sect. 4.n. 31   |  |
|                                                                                 | • • • •                   |  |
| , Q. ·                                                                          |                           |  |
| Qualitas.                                                                       |                           |  |
| Valitas cognitionis creatæ tantum est imago inte<br>physica, & naturalis.       | entionalis obiecti, non   |  |
| physica, & naturalis.                                                           | dilp. 1 6. lect. 5.n. 5 3 |  |
| Quidditatina cognitio.                                                          |                           |  |
| Cognitio quidditatiua quo distinguatur ab abstractiua                           | . disputat. 2. sect. 2.   |  |
| num. 19                                                                         | * .                       |  |
| Possibilis est cognitio quidditativa Trinitatis, que intu                       | riua non sit. disput.2.   |  |
| lect. 2. n. 2 I                                                                 |                           |  |
| Cognitio quidditatiua, & intuitiua non distinguntur                             | ex parte obiecti, sed ex  |  |
| modo tendendi in illud.                                                         | disp.2. sect. 2.n. 24     |  |
| In quo stet modus ille tendendi.                                                | disp. 2. sect. 2.n. 25    |  |
| Indistinctio essentiz ab existentia non obstat quidditat                        |                           |  |
| for a series and extremely from operat degree of                                | P                         |  |

R.

Repugnat Deo cognitio quidditatiua dininæ essentiæ, quæ intuitiua non sit.

Cognitio quidditatina, que intuitina non esset, nec perfecta beatitudo foret.

disp. 2. sect. 2. n. 3 2

disp.2.lect.2.n.33

Relatio.

Relatio.

Relatio.

Relatio.

Relatio.

fect. 1.n. 2

Dantur

| maex Kerum.                                                       |                            |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| Dantur in Deo relationes reales ad intra.                         | disp. 12. sect. 1.n. 3     |
| Quid sit relatio quoad esse in,& quoad esse ad.                   | disp, 12. sect. 1.n.9      |
| Vtroque modo dininæ relationes sunt reales.                       | disp.12.sct.1.n.10         |
| In Deo tres sunt relationes realiter inter se distincta.          | dilp.12.leCt.2.n.13        |
| Quarta relatio, scilicet spiratoris admittenda.                   | dilp. 12. le&. 2.n. 14     |
| Quatuor funt tantum in Deo relationes.                            | dilp.1 2 le&. 2.n.17       |
| Similitudo, & dissimilitudo in relationibus dininis nil           | hil est distinctum ab      |
| ipsis,                                                            | disp. 1 2.sect.2.118       |
| Discrimen relationis prædicamentalis à transcendentali.           | disp.12. sect.3.11.25      |
| Paternitas, & Filiatio dinina sunt relationes transcenden num. 26 | tales. disp. 12 Led.;.     |
| Relatio spiratoris respectu Patris, & Filij ad Spiritum S         | anctum prædicame-          |
| talis est.                                                        | disp. 1 2. sect. 3217      |
| Relationes, & essentia victualiter tantum distinguntur.           | disp. 1 2. sect. 4.ny      |
| Habent proprias existentias.                                      | disp. 1 2.1e 3. 5.1.55     |
| Relationes dininæ perfectissimæ sunt.                             | disp. 12. lect. 4, 11. 1   |
| Quatenus ab essentia distinctæ sunt perfectio Dei.                | difp.12.lect.6, h.61       |
| Multiplex ratio probans, relationes omnes unicam esse p           | erfectionem, in Dec        |
| disp. 1 2.sect. 6.à n. 76                                         | * * <b>*</b> ()            |
| Concluditur plures esse persectiones.                             | lisp.12.sect.6.à n.77      |
| Qualibet relatio, ve distincta à cumulo omnium, perfec            | tio est disp. 1 2. lett.6. |
| num. 81                                                           | -                          |
| Relationes diuinæ vt distincæ ab essentia non dicunt s            | ormaliter tantam per-      |
|                                                                   | disp.12 sect.8 à n. 87     |
| Sunt inter se formaliter intensiue inæquales.                     | dilp.1 2. ect. 9.n. 103    |
| Inæqualitas divinarum relationum non reddit illas i               | næqualiter eligibiles.     |
| disp. 12. lect. 9. n. 107                                         |                            |
| Nec inæqualiter adorabiles, aut amabiles à creatura. d            | ilp. 1 2. lect. 9. n. 109  |
| Bene vero inæqualiter amabiles à Deo.                             | disp. 12.se&. 9.n. 111     |
| Relationes diuinz nec inclusione reali, nec virtuali, au          |                            |
| piendi includunt, aut includuntur in effentia.                    | dilp.12.le&.11             |
| Omnis relatio personalis est subsistentia, denominato             | ue naturam divinam         |
| fubsistentem. disp                                                | ). 1 2. lect. 12.à n. 1 40 |
| Relatio spiratoris est etiam subsistentia.                        | dilp.19. lect.7.n.80       |
| Resultat ex amore absoluto existente in Patre.                    | difp.19. lect. 8.11.91     |
| Est prior Filiatione, & quo pacto.                                | dilp.19. se & 8.n.90       |
| Et simul cum Paternitate.                                         | dilp.19.le&.8.n.9;         |
| Dastiasia.                                                        |                            |

Respetiu.

Quomodorespectus indiuisibilis plurium terminorum cognosci valeat in adine ad vnum, & non ad alterum. disp. 1. sect. 2. n, 20. & disp. 10.114

#### Reuelatio.

Quomodo diuina reuelatio expediat intellectum ad assensom naturalem Trinitatis.

disp.2. sect.1.n.17

Similando.

Digitized by Google

S.

#### Similitudo.

Riplex similitudo inter diuinas personas pro generatione diuina distindisp.11.lect.1.n.17 guenda. Similitudo pure intentionalis generationi minime sufficiens. disp.11.sect.1. disp. 1 6. lest. (.n. 60 In quo stet similitudo naturalis.ibid.n. 8.& Spiratio actina. Spiratio actiua vnica, eadémque est in Patre, & Filio. disp. 1 9.sect.6.n.59 Est principium que realiter Spiritus Sancti productinum. disp.6.sect.2.n.21 Quæ prædicata communia connotet in ratione principij proxime productiui. disp.6.sect.3.n.28 Spiratio actiua non est relatio ad Patrem & Filium, sed ad Spiritum Sanctum. dilp. 1 9.lect. 8.n. 86 In se relatio transcendentalis est, prædicamentalis tamen respectu Patris, & disp. 12. sect. 3.n. 27 Filij ad Spiritum Sanctum. dilp. 29.lect. 8.n.9 1 Resultat ex amore absoluto existente in Patre. disp. 19.sect. 8.n.90.& 93 Prior est Filiatione, & simul cum Paternitate. Spiratio actiua communicatur Filio à Patre per generationem. disp. 19. sect. 8 num. 90 Spirator. disp. 19. sect. 6.n. 67 Pater, & Filius non sunt duo spiratores, sed vnus. Nec sunt duo principia, sed vnum. dilp.19.lect.6.n.70 disp. 19. lect. 6.n. 72 Dici tamen possunt duo spirantes. Spirator constituitur formaliter spiratione activa. disp. 19. lect.7.n.74 Constituitur etiam formaliter amore absoluto tanquam ratione formali communicandi essentiam. dilp. 1 9.lect. 7.n. 75 Constituitur etiam voluntate tanquam principio communicatiuo. disp. 19. lect.7.n.76 Constituitur insuper essentia divina. Spirator nec formaliter, nec materialiter constituitur relationibus Paternitatis,& Filiationis. disp.19. sect.7. n.78 Spirator constat subsistentia relativa Patri cum Filio communi. disp. 19. icct.7.num.80 Spiritus Sanstus. disp. 8. sect. 1. n. 2 Spiritus Sanctus qua ratione dicatur amor productus. disp. 18.sect. 3 An Pater & Filius diligant le Spiritu Sancto. Nomen Spiritus Sanctus proprium est tertiz Personz. disp. 1-8.sect. 1. n. 4 Congruentize appropriationis eius nominis. disp. 18. sect. 1.à n. 5 difp. 1 8. fect. 2. n. 1 5 Errores contra divinitatem Spiritus Saucti.

Divinitas Spiritus Sancti stabilita.

disp. 18. sect. 2.n. 16

Personalitas

V V n

Personalitas Spiritus Sancti non est formaliter amor, seu dilectio. disp. 18 sect. 3.11.27
Solus Spiritus Sanctus inter diuinas personas est propriissime donum. disp. 18 sect. 4.11.44

Spiritus Sanctus à Patre Filioque procedir. disp. 19. sect. 1 Spiritus Sanctus non procederet à Filio, noc distinguoretur realiter ab illo. disp. 19. sect. 1.10. 14

Tunc Filius, & Spiritus Sanctus virtualiter distinguerentur. dilp. 19.602.2.

De facto quo diftinguantur Filius, & Spiritus Sanctus. dilp.19.1ed.3.2.3

Spiritus Sanctus procedit ex amore effenciæ, attributorum, omnium telesonum creaturarum possibilium, non futurarum.

dilp.19.24

Ex quo amore difunctino creaturarum procedat.

Spiritus Sanctus vt præcife, & formaliter talis non exigit ex parte principal duo supposita.

disp. 19. sect. 4.44

disp. 19. sect. 4.44

Pater & Filius sunt vnum principium Spiritus Sancti, & non plura. disp. 19. sect. 9. n 14. sect. 6. n. 60

#### Subsistentia.

Omnis relatio personalis subsistentia est.

Et denominat naturam divinam subsistentem.

Relatio etiam spiratoris subsistentia est.

Quidditas, & effectus formalis subsistentia non stat in independentia à supposito alieno.

Nec in incommunicabilitate immediata aliena substantia. disp. 13. sect. 2. disp. 2. dis

Nec in ratione: vltimi termini. disp. 1 3. sed. 3.n. 19
In quo ergo ster quidditas, & essectus formalis subsistentiz. disp. 1 3. sed. 4

Vitra subsistentias relativas admittenda est in Deo subsistentia absoluta disp. 13. sect. 5. n. 35

Non vero suppositum aut persona absoluta. disp. 14. sect. 6.n. 44
Spiratio actiua subsistentia est. disp. 19. sect. 7.n. 80

Suppositum.

Quid sit, & quo differat ab hypostasi, & persona. disput. t 4.sec.s.n.8 Suppositum absolutum, & commune nullum in Deo. disp. t 3.sec.s.n.8

#### Syllogistica vis.

Vis (yllogistica innixa eo principio; Quæ sunt eadem vni tertio, &c. disp.). sect 2

Mysterium Trinitatis cum eo principio conciliatum. disp. 3. sect. 3. n. 24

Trivit as.

T.

#### Trinitas.

Ysterium Trinitatis ante reuelationem, nec ab homine, nec ab Angelo demonstrari potest. dilp 1.lect. 1 Ante reuelationem stando communi rerum cursui probabiliter innotescere dilp. 1. lect.4.n.53 non potest. Absolute tamen, & simpliciter possibilis est notitia probabilis ab intrinseco, & ab extrinseco Mysterij Trinitatis ante revelationem.disp. 1. sect. 4.n. 54 Idem de Dubio, suspicione, & apprehensione, etiam suasua, dicendum disp. 1. lect. Post renelationem actu naturali probabili cognoscitur Trinitas possibilis. disp.2. sect.1 dilp. 2. lect. 1.n. 12 Non autem actu naturali euidenti attingi valet. Trinitas post renelationem in effectu superno cum ea connexo tanquam cum termino, vel obiecto, potest actu superno euidenter abstractiue cognosci. dilp. 2.lect. 3.n. 37 Secus vero in effectu, etiam superno, vt effectus est. disp. 1.sect. 3.n. 38 Mysterium Trinitatis non dissonat rationi naturali, & cur disp. 34 sect. 2. n. 2 4 Trinitas personarum non est intensiue persectior solo Patre, nec solo Filio, aut Spiritu Sancto. disput.11.sect.7.n.84 Cur in Trinitate Personæ sint tres, & Deus vnus. dilp.14 fect. 5.n.42 Congruentia trium personarum in Deo. dilp.14. lect.7. n.51 Cur personz dininz sint tres tantum. disp. 14. fect.7. n. (2 Terminus processionis. Terminus que, seu formalis processionis, ve productio est, sola est relatio perionæ.productæ. dilp.1 9.fect.1.n.2 Terminus vero qued, sen totalis est integra persona producta. disp. 9.sect. 1. num.3

Qualis perfectio absoluta sit terminus processionis vt communicatio est. disp. 9. sect. 1. n. 5

Terminus communicandus præcedere non debet communicationem. disp.9. sea.1.n.8

Transcendens.

Omnia attributa dicta communiter transcendentia non multiplicantur in Deo, disp. 12. sect. 5.11.53

Vnde perfectio diuina immultiplicata dicatur transcendens. disp.12, sect.5.

V.

#### Verbum.

Valiter sit imago Patris, & quomodo in Verbo dicantur aliqua cognusci.

V V u 2 Secunda

Digitized by Google

| muck i/cluim                                                |                         |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------|
| Secunda Trinitatis Persona & vere Verbum, non vero te       | etia. dilp. 16.lect. 2. |
| Non ideo est Verbum, quia clarius explicat intellectione    | m potius, quam vo-      |
| litionem.                                                   | dilp.10.lect.6          |
| Sed quia procedit per intellectionem tanquam rationem       |                         |
| nicandi essentiam.                                          | dilp. 10.lea.8          |
| Ratio Verbi non est absoluta, sed notionalis.               | , dilp.16.lect.;        |
| Qua ratione Verbum dicatur sapientia genita.                | dilp. 16.lect. s.n. st  |
| Quomodo dicantur omnia facta per Verbum.                    | disp.16. sect.5. n.64   |
| Verbum ex essentiæ divinæ cognitione procedit,              | disp. 17. sch. 1.n.2    |
| Ex cognitione etiam omnis attributi absoluti.               | disp. 17. sect. 1.1.3   |
| Insuper ex cognitione omnium personarum.                    | disp. 17. sect. 10.7    |
| Et etiam ex cognitione relationis spiratoris.               | dilp. 17. lect. 1.10    |
| Cognitio Spiritus Sancti prior est à quo, non solum Spi     |                         |
| Verbo.                                                      | disp. 17. fect . 1.n.11 |
| Verbum dicit, & exprimit creaturas possibiles.              | dilp. 17. lect. 3.n. 31 |
| Procedit ex cognitione necessaria creaturarum possibilit    |                         |
| num. 3 3                                                    |                         |
| Et etiam impossibilium.                                     | dilp.1.sect. 3.n.41.    |
| Non vero ex scientia libera futurorum, vel existentium.     | disput. 17.let.4        |
| Bene vero ex scientia disiunctiua, vel existentiæ Petri,    | rel non existentiz il-  |
| lius.                                                       | disp.17.sect.6.n.81     |
| Absolute, & sine addito Pater non se intelligit Verbò.      | disp. 18. lect. 3.11.30 |
| Relatio Verbi non est formaliter cognitio.                  | dilp. 18. lect. 3.11.27 |
| Veritas.                                                    |                         |
| Veritas, aut falsitas actus naturalis de obiecto superno na | aturaliter demonstraci  |
| non potest.                                                 | disp.1. lect.3.n.46     |
| Virtus productina.                                          |                         |
| Non implicat virtus productiua à productione distinct       | a.& com es connexa.     |
| disp. 5. sect. 2. n. 19                                     | ayes outh Ca Counting   |
| Virtus realiter productiva non est quid absolutum in d      | ininie fed relatinum.   |
| disp.6.fe&.1.n.4                                            | iums , ice leatiums     |
| Virtus generatiua est sola Paternitas, spiratiua vero rela  | ria laicerarie dila K   |
| fect. 2. n. 2 1                                             | do thiratoria: emb.o.   |
| Vnitas Dei.                                                 |                         |
| 7 mm 261.                                                   |                         |
| Vnitas Dei est vnicus indinisibilis respectus ad creatura   | se & nerfonsliester     |
| dininas,                                                    | disp. t. sect. 2.11.19  |
| Vnitas Dei respective naturalis est, & superna.             | disp.1. sect.2.n-21     |
| Vnitas Dei naturaliter demonstrabilis, & quo pacto.         | disp.t. sect.2.12.18    |
| Volitio.                                                    | auher icarren           |
| Volitio diuina non est principium quo productinum S         | Spiritus SanAidilus     |
| fect. 1.n.4                                                 | Autura Samme            |
| Non- and O' Com                                             |                         |

Neque productio, seu processio.

Volitio dinina est communicatio respectu Spiritus Sancti. disp. 7. sect. 1.18

Cur volitio talis sit.

disp. 7. sect. 2.2 n. 14

Sola

Sola volitio est formaliter communicatio respectu Spiritus Sancti. disputat. 7. sect. 3.n. 30

Et etiam realiter.

Volitio est extra constitutiuum diuinz essentiz.

In Deo nulla est volitio notionalis ab essentiali distincta.

Nec essentialis dici potest notionalis.

Qualiter volitio posterior per intellectionem priorem communicari possit Filio.

disp. 10. sect. 3.n. 17

disp. 10. sect. 3.n. 17

#### Voluntas.

Voluntas diuina est principium quasi essiciens communicatiuum respectu Spiritus Sancti.

Quomodo sit formaliter communicans cum tantum sit principium virtuale communicationis.

Qua ratione omnes personæ non sint principium communicatiuum, cum tamen hoc sit quid absolutum.

dip.7. sect.4.n.46





Digitized by Google

